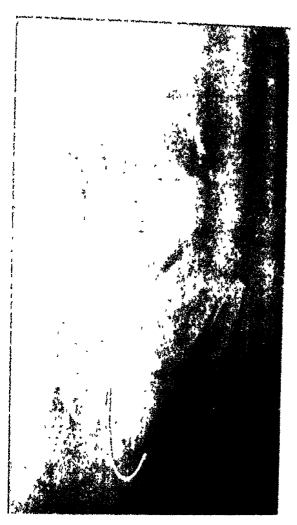
# महामहोपाघ्याय गौरीशंकर हीराचंद श्रोभा

के सम्मान में समर्पित

# भारतीय अनुशीलन-प्रन्थ

記

हिन्दी-साहित्य-सम्मेलन, प्रयाग



महामगान्यामा होगेलक होगा हिलाहर किन्नामें बर्ग्युनिया है

# महामहोपाध्याय

# गौरीशंकर हीराचंद ख्रोमा

### के करकमलों में

उन के ७०वें वर्ष की पूर्त्ति के उपलक्ष में उन के देश-विदेश के मित्रों, सहयोगियों और शिष्यों के ये अनुशीलन

अनेक मंगल-कामनाओं के साथ

समर्पित

११ चैत्र, सं० १९९० २३वां हिन्दी-साहित्य-सम्मेलन, दिल्ली

#### प्राक्रधन

यह ब्रोक्सा-ब्रिसिनन्दन-प्रनथ सर्व-साधारख, विशंवतः हिन्दीसमैं जनता, के सन्युख उपस्थित करने में मुक्ते वर्धनातीत हुएँ हो रहा है। मेर प्राचीन एवं प्रतिष्ठित सित्र महामहोपाच्याय रायवहातुर पण्डित नौरीशंकर हीराचन्द जी ब्रोक्सा ने हिन्दी एवं विद्वत्ता की जो कुछ प्रकाण्ड सेवा की है वह केवल हिन्दी-संसार ही क्यों बरन भारतीय एवं थोरोपीय विद्वन्त्तण्डली को भी मली भाँति विदित्त है। उस का बहुत-कुछ परिचय इस प्रनथ-रत्त के ब्रवलोकन से सूच्मरीत्या मिल जायगा और यह भी प्रकट होगा कि विद्वानों में ब्रोक्सा जी का कैसा मान है। मेर सभापित्व में दिसम्बर १-६३२ में जो अखिलभारतीय हिन्दी-साहित्य-सन्मेलन की बैठक ग्वालियर में हुई उस अवसर पर यह प्रस्ताव पास हुखा कि ब्रोक्सा जी की ब्रायु के ७० में वर्ष की पूर्ति के उपलब्ध में सम्मेलन के अगले अधिवेशन पर उन्हें भारतीय और विदेशी विद्वानों के सहयोग से एक ब्रामिनन्दन-प्रनथ भेंट किया जाय। उक्त प्रनथ के ब्रायोजन और सम्पादन के लिए सम्मेलन ने छ: सक्तानों की एक उपसमिति नियुक्त की जिस के संयोजक का काम प्रोफेसर जयचन्द्र जी विद्यालंकार को दिया गया।

विद्यालंकार जी ने इस महत् कार्य्य में किस योग्यता ग्रीर जसाह से काम किया इस का परिचय मुक्ते इस कारण से वहुत-कुछ हो सका कि सम्मेखन के तत्कालीन समापित के नाते से प्राय: समस्त साल मर वरम कुछ ग्राधिक समय तक अपीलो, पत्रों इत्यादि पर मुक्ते निरन्तर इस्ताचर करना पड़ा ग्रीर कभी कभी मैंने जन में कुछ ग्रापनी ग्रोर से भी वहा देने की घृष्टता की! हुए का विषय है कि जैसे एतहेशीय एवं विदेशी विद्वानों ने इस प्रन्य के लिए उत्तमीत्तम ग्रीर महत्त्व-पूर्ण लेख में वैसे ही राजा-महाराजाग्रो के साथ अनेक धनी-मानी महुच्ये तथा सर्वसाधारण ने भी अच्छी आर्थिक सहायता की, जिस से प्रन्य समय पर ग्राप लोगों की सेवा में वपस्थित हो सका! कहना न होगा कि यदि हमारे रईस एवं ग्रन्य घनी भाई कुछ विशेष उदारता से तथा श्रविक संख्या में शार्थिक सहायता करने की ग्राकुकन्या दिखाते तो कार्यकर्तांग्री को समय समय पर कुछ भी कष्ट घटाना न पडता! अस्तु, जैसे-तैसे काम चल ही गया ग्रीर हिन्दी-साहित्य-सन्मेखन के पिछले (दिल्ली वाले) अधिवेशन के श्रवसर पर (जिस में में भी उपस्थित था) श्रीसान् ग्रीका जो के कर-कमलों में इस प्रन्य की एक प्रति समर्पित की जा सकी। पं० जयचन्द्र जी विद्यालंकार भी चहाँ वे ग्रीर उन्हों ने ग्रपनी वक्तृता में प्रन्य के उपस्थित करने में जो कुछ किटनाइयाँ पड़ी ग्री तथा उस में कौन कौन विशिष्ट वाते हैं इन का रांचक वर्षान किया।

किन किन चिद्वानों ने इस प्रन्य के लिए कौन कौन से, किन विषयो पर लेख दिये इस के विशेष वर्धान की ध्यावश्यकता नहीं क्यांकि पाठक-गण उसे घ्याप ही देख होंगे। मैं समस्तता हूँ कि मित्रवर क्रोभा जी के उत्कट पाण्डित्य, पुरातत्व-झान एवं व्यक्तित्व का ही यह फल है कि हिन्दी, वेंगला, सराठी, गुजराती, चिह्नया, आसिमया, सिंहली, मल्यालम, फ़ारसी, ग्रॅंगरेज़ी, जर्मन, श्रमेरिकन, श्रोलन्देज़, फ़्रेंच, स्वीड तथा कसी विद्वानों ने ऐसे ऐसे उत्कृष्ट लेख दे कर इस अन्थ-रत्न की शोभा बढ़ाई है। इन के विषय बहुत गम्भीर हैं एवं ढंग गवेषणा-पूर्ण श्रीर महत्त्वगर्भित हैं। वैदिक एवं पिछले प्राचीन काल से ले कर वर्तमान समय तक की बातें इन में आई हैं श्रीर श्रवश्य ही इन के श्रवलोकन से हिन्दी-रिसकों की ज्ञान-वृद्धि होगी। जैसी कि श्राशा की जा सकती थी यह अन्य वास्तव में हिन्दी-भण्डार का एक बढ़ा ही देदीप्यमान रत्न होगा श्रीर सभी हिन्दी-सिकों को इस का ध्यानपूर्व पठन एवं मनन करना चाहिए। ''को बड़ छोट कहत अपराधू" के भय से हम किसी लेखक श्रथवा लेखविशेष का विशिष्ट वर्णन करना उचित नहीं समम्प्रते। अन्यावलोकन से पाठकों को इस का भान श्राप ही हो जायगा। तो भी इतना कहे बिना नहीं रहा जाता कि इस मे कम से कम एक दर्जन लेख बढ़े ही इच्च श्रेणी के हैं श्रीर ऐसा लेख एक भी नहीं जिस में कुछ न कुछ विशेषताएँ श्रथवा महत्त्व की सामगी न ही।

जिन महानुभावों ने दान दे कर इस महत् कार्य्य में सहायता की है उन के शुभ नाम अन्यत्र मिलेगे। इन महानुभावों की उदारता के बिना कुछ हो ही नहीं सकता या श्रीर ये हिन्दी-रिसकों के विशेष धन्यवाद-पात्र हैं। इन में प्राय: सर्वोच्च दान देने वाले एक-दो ऐसे महापुरूष हैं जिन्हों ने इतनी उदारता दिखलावे हुए भी श्रपना कुछ भी पता एवं नाम तक प्रकट नहीं किया। ऐसे दानियों से भारत का शिर अवभी केंचा है।

प्रतिया। विद्वान सम्पादकों की इस प्रन्थ के सम्बन्ध में जितनी प्रशंसा की जाय थे। हो । आप महानुभावों के बत्साह एवं निरन्तर उद्योग के बिना इस में सफलता प्राप्त होना प्राय: श्रसम्भव हो जाता। इन्हें इस कार्य्य में जो जो सहायताएँ मिलीं एवं कठिनाइयाँ मेलनी पढ़ीं उन का कुछ विस्तृत वर्षा "वस्तु-कथा" नामक सम्पादकीय मूमिका में लिखा गया है। श्रपनी तथा पाठकीं की श्रीर से विद्यालंकार जी एवं श्रम्य सम्पादकी तथा लेखकों श्रीर सहायकों को भूरि भूरि धन्यवाद देते हुए हम इस वक्तन्य को यहीं समाप्त करते हैं।

श्यामविहारी सिश्र

गोलागंज, लखनक रविवार, ज्येष्ठ कु० ६ संवत् १<del>६६</del>१, ता० ३-६-१-६३४, (रावराजा, रायबहादुर) तस्कालीन समापित हिन्दी-साहित्य-सम्मेखन ।

#### वस्तु-कथा

महामहोपाध्याय पं० गौरीशंकर द्वीराचन्द स्रोक्ता ने स्नपना जीवन भारतीय इतिहास की खोज के लिए स्नित किया है। वे इस लोगों के बुजुर्ग हैं। स्नपनी सब रचनायें उन्हों ने हिन्दी से ही की हैं। उन्हे एक प्रस्थ सेंट करने का प्रस्ताव कर हिन्दी-साहित्य-सम्मेलन ने एक शुम श्रद्धान किया। इस प्रन्थ के द्वारा श्रोक्ता जी के अनेक मित्रों और सहयोगियो को उन्हे पत्र-पुष्प मेंट करने का श्रवसर मिला है। इस प्रन्थ के सम्पादन का कार्य सम्मेलन ने हमें सौंपा। हिन्दी-साहित्य-सम्मेलन (२२ वें श्रिषवेशन, ग्वालियर) का वह प्रस्ताव इस प्रकार था .—

"यह सम्मेलन निश्चय करता है कि प्रसिद्ध भारतीय ऐतिहासिक और पुराक्क्वेचा रायवहातुर महामहोपाध्याय एं० गौरीशङ्कर हीराचन्द जी ओका की झायु के ७० वे वर्ष की पूर्ति के उपल्च्य में सम्मेलन के झगले झिवेशन पर उन्हें भारतीय और विदेशी विद्वानों के सहयोग से एक श्रमिनन्दन-अन्य भेंट किया जाय। उस प्रम्थ के आयोजन और सम्पादन कं लिए सम्मेलन निञ्चलिखित सज्जनों की एक उपसमिति नियुक्त करता है:—

- १ श्रीयुत काशीप्रसाद जी जायसवाल
- २ , दीवानवहादुर हरविलास जी सारहा
- ३ ,, रायवहादुर हीरालाल जी
- ४. ,, सरदार माघव विनायक किवे
- ५. ,, हा० सुनीतिकुमार चटर्जी
- ६. ,, प्रो० जयचन्द्र विद्यालंकार (संयोजक)।"

सम्मेलन में यह प्रस्ताव आने से पहिले भी हीरालाल, हरविलास, काशीप्रसाद धीर जयवन्द्र ने इस विषय पर परस्पर परामर्श किया था। सम्मेलन के प्रधानमंत्री पं० रमाकान्त मालवीय ने कार्य में वही रुचि दिखलाई, इसी से यह प्रस्ताव सम्मेलन में उपस्थित हुआ। प्रस्ताव की सूचना पाने पर माधवराव किने और सुनीति चटर्जी ने भी सहर्ष अपना सहयोग दिया।

जनवरी १-६३३ में काशीप्रसाद श्रीर जयचन्द्र ने पटना में भिल कर तथा श्रन्य सदस्यों से पत्रों-द्वारा परामर्श कर के प्रन्य की योजना निश्चित की। यह निश्चय हुआ कि प्रन्य में केवल भारतीय स्रोज-विपयक लेख ही, वे लेख चाहे किसी भी भाषा में ही, श्रीर भारतीय भाषाओं के सब लेख नागरी लिपि में छापे जायें। इस के श्रनुसार विद्वानों से लेख मांगे गये। देश-विदेश के विद्वानों से हमे जी सहयोग मिला, वह बहुत ही उत्साहजनक था।

जर्मनी से वीन लेख इसे इण्डिया इन्स्टिट्यूट श्रॉफ़ डाय्यों एकाडमी की छपा से प्राप्त हुए हैं, इसी प्रकार श्रायुत दिनेशचन्द्र मट्टाचार्य का लेख वरेन्द्र-श्रमुमन्धान-समिति राजशाही की छपा से। इस इन संस्थाओं के बड़े छतझ हैं, श्रीर विशेष कर इण्डिया इन्स्टीट्यूट के मंत्री डा॰ फ़्रांस्स धियरफ़ेल्डर कं। जर्मनी से आनं वाले तीन लेखों में से दो ऑगरेज़ों में थे, श्रीर उन के विषय में हमें आदेश मिला था कि उन का हिन्दी अनुवाद छापा जाय। गिरनार श्रमिलेखों के बीच खोम्मा जी का जो पुराना चित्र दिया गया है वह श्रीयुत चिरंजीलाल नाथूलाल व्यास की छपा से मिला है।

इच्छा रहते हुए भी बीमारी बुढ़ापे त्रादि के कारण कुछ विद्वान इस कार्य में सिम्मिलित न हो सके, उन्हों ने अपनी श्रुमकामनायें भेजीं। उन में से विशेष उन्लोखयोग्य नाम सिंहल के श्रीयुत विक्रमितिह, इँग्लैण्ड के सर एडवर्ड गेट, सर ज्यॉर्ज प्रिथर्सन, डा० टर्नर, घूलिया (खानदेश) के पं० श्रीधरशास्त्रो पाठक, नेपाल कं राजगुरु श्रीयुत हेमराज पंडितज्यू तथा तोकियों के प्रो० गामी के हैं।

समूची सिमिति की बैठक कभी एक स्थान पर नहीं हुई, पर जब तब मिल कर तथा पत्रों द्वारा इम लोग इस प्रनथ के सम्पादन के विषय में बराबर परामर्श करते रहे हैं। जनवरी १-६३३ में काशीप्रसाद श्रीर जयचन्द्र पटना में मिले, फ़रवरी में किवे श्रीर जयचन्द्र इन्दौर में, अप्रैल में हरिवलास श्रीर जयचन्द्र दिल्ली में, मई में हीरालाल, काशीप्रसाद श्रीर जयचन्द्र काशी में, सितम्बर में काशीप्रसाद श्रीर जयचन्द्र प्रयोग में, दिसम्बर में हीरालाल, काशीप्रसाद, सुनीति श्रीर जयचन्द्र बहोदा में।

सितन्त्र में पं० रसाकान्त मालवीय के प्रयाग से चले जाने और हिन्दी-साहित्य-सन्मेलन का कार्य छोड़ देने से कठिनाई उपस्थित हुई। उन के उत्तराधिकारियों ने प्रन्थ के खर्च जुटाने का दायित्व लेने से इनकार कर दिया; तब ग्रागरा के भ्रध्यापक रामरक्ष जी तथा इस समिति के संयोजक ने वह दायित्व ग्रपने ऊपर लिया।

हमे झार्थिक सहायता दिलवाने का जिन सज्जनो ने विशेष उद्योग किया उन में से सीतामक के महाराजकुमार श्री रघुवीरसिंह जो एम० ए०, एल० एल० वी० का, जो स्वयं एक होनहार ऐतिहासिक हैं, हूँगरपुर के महाराजा
साहब श्री नागेन्द्रसिंह जी का, इन्दौर राज्य के प्रधान-मंत्री वज़ीकदीला रा० व० श्री सिरेमल जी वापना बी०
ए०, बी० एस-सी०, एल० एल० बी०, सी० झाई० ई० का, धीर अजमेर के श्रीयुत किशनलाल दुर्गाशंकर दुवे तथा
श्रीयुत नायूलाल भगीरथ ज्यास का नाम विशेष रूप से उल्लेखनीय है। इन सब सज्जनों के प्रति हम अपनी हार्दिक
कृतज्ञता प्रकट करते हैं। सहायता देने वाले महानुभावों की सूची अलग प्रकाशित की जा रही है। इण्डियन
प्रेस प्रयाग के मालिकों श्रीर संचालकों के भी हम अलुगृहीत हैं कि उन्हों ने रियायती दर पर हमारा प्रन्थ छापना
स्वीकार किया।

प्रेस में बन्ध के सम्पादन के लिए श्रीयुत वीरसेन मेहना विद्यालंकार नियुक्त किये गये। प्रो० हाल्ब्यर तथा प्रो० स्ट्रॉस के लेखों के अनुवाद तथा अधिकांश लेखों के हिन्दी सार श्रीयुत वीरसेन ही के किये हुए हैं। माषातत्व-विसाग के अँगरेज़ी लेखों के सारो का हिन्दी अनुवाद श्रीयुत धीरेन्द्र वर्मा ने करने की छपा की है। विभिन्न भाषाओं से नागरी लिप्यन्तर और अनुवाद करने के काम में निम्निलिखत सज्जनों और संस्थाओं ने सहायता देने की छपा की है।

बँगला—श्री नारायखदत्त पाण्डेय, बी० ए०, प्रयाग । श्री भ्रमलानन्द घोष, पुम० ए०, प्रयाग । श्री जवगोपाल चट्टोपाष्याय एम० ए०, प्रयाग । खंडिया—श्री शरूचन्द्र पटनायक, गोरखपुर । श्री सामन्त राय, बीठ एस-सीठ, प्रयाग ।

सिंइली-श्री सभयमिंह पेरेरा, काशी।

-मलयात्तम---दिचण-भारत-हिन्दी-प्रचार-समा, मद्रास ।

फ़ारसी--श्री मुद्दम्मद नैमुर्रेहमान, पुम० ए०, प्रयाग ।

,, सहस्मद गुलाम कादिर, बी० ए०, प्रयात । जर्मन—श्री पारल हुगो तेश्रोदोर तेमि, प्रयात ।

श्री चेत्रेशचन्द्र चट्टांपाच्याय एम० ए०, प्रयाग ।

रूसी लेख का फँगरेज़ी सार लिख देने की छपा कलकत्ता-निश्वविद्यालय के घरवी-फ़ारसी विसास के -श्रीयुन वीग्दानीव ने की है। श्रीयुन समयसिंह परेरा, श्रीयुन नैसुर्रहमान तथा श्री झसलानन्द बेाव ने सिंहल, फारसी ग्रीर जर्मन लेखों के प्रुफ़ देखने की भी छपा की है।

तूसरी भावाओं के कई उचारकों के लिए जो नये संकेत इस ने नागरी में बनाये हैं, वे अभी केवल कास-चलारु हैं, इस उन्हें पूर्व और परिपक्व नहीं कहते। इस अंश में और खीज तथा अध्ययन की आवश्यकता है। हमें खेद है कि फ़ारसी से नागरी में लिप्यन्तर आधुनिक जीवित फ़ारसी उचारक के अनुसार नहीं हो सका, प्रत्युत फ़ारसी के भारत में प्रचलित उचारक के अनुसार हुआ है। श्रीशुत नैसुर्रहमान की सद्दायता यदि हमें पहले मिल गई होती तो यह त्रुटि न रहने पाती। बँगला और आसमिया से नागरी लिप्यन्तर करने में उन आपाओं की जिखाबट का अनुसरक किया गया है न कि उचारक का। किन्तु इस सम्बन्ध में सुनीवि चटर्जी ने निम्नालिखित नियम बना दिये थे—

- (१) तद्भव राज्दों में—

  'य' के बजाय 'ज' ग्रीर 'व' के बजाय 'क' जिस्सा जाय, जैसे 'बाइव' के बजाय 'जाइव', 'बाय' के बजाय 'जाय'।
- (२) तद्भव भाव-वाची शब्दों के घन्त में 'या' के बजाय 'बा' विका जाय, जैसे 'याग्रीया' के बजाय 'जाग्रीमा'।

इन अंशों में बँगला और श्रासमिया का नागरी लिप्यन्तर उठवारणानुसार किया गया है।

सिगिति के मंत्री का ध्यान खर्च जुटाने में खग जाने से तथा ग्रार्थिक सहायता ग्राने में देर होने से, अन्य के सन्पादन में अनेक त्रुटियाँ रह गई हैं। हिन्दी-साहित्य-सन्मेलन की तरफ़ से छपाई ग्रादि का प्रवन्ध बहुत देर में होने के कारण लेखकों के पास प्रुफ़ भेजने की समय नहीं रहा। जनवरी १६२४ के अन्त में प्रेस के साथ प्रवन्ध ही पाया और नास्तिविक छपाई ५ मार्च से शुरू हुई। २५ मार्च की प्रन्य दिल्ली में ग्रोका जी को भेंट किया जाने की था। इस दौढ़-पूप में छपाई की बहुत मूलचूक रह गई, जिस के लिए हमें ग्रार्यन्त खेद है। हमें विशेष कर उन लेखकों से चमा गाँगना है जिन्हों ने हमें प्रूफ़ मेजने का ग्रादेश दिया था।

२४ मार्च की संन्ध्या तक भ्रन्थ के पूर्ण हो जाने का सब प्रवन्ध कर िलया गया था; परन्तु अन्तिम दिनों हमें सूचना मिली कि राजपूताना के दो तीन धीर राज्य प्रन्य की सहायता में योग देना चाहते हैं; इस लिए चिहायता की सूची खीर प्रसादना झादि छपाये विना तथा कुछ लेखी की छपाई भी स्थगित कर के प्रन्थ की एक प्रति तैयार की गई धीर वहीं १२ चैत्र सं० १-६-६० (२६ मार्च सन् १-६३४ ई०) की दिल्ली में हिन्दी-साहित्य-सम्मेलन के २३ वे श्रिधवेशन में ग्रीक्ता जी की मेंट की गई।

इस प्रन्य से एक नई पद्धित स्थापित हो रही है। विसिन्नसाषी सारतीय विद्वान स्रसी तक एक दूसर की कृति स्थापेत हो परन्तु इस प्रन्य से प्रकट होगा कि वे अपनी-अपनी साथा से लिखें, श्रीर उन के लेखें का केवल नागरी लिप्यन्तर कर दिया जाय तो थोड़े ही यह से वे एक दूसरे का असिप्राय समक्त सकते हैं। गत वर्ष के आरम्भ से जब हम ने इस शैली का प्रसाय किया, तभी बहुत से विद्वानों ने इस का स्वागत किया और अनेक ने स्वयं अपने लेख नागरी में लिखं कर मेजे। अनेक महाराष्ट्र, वंगाली और गुजराती विद्वानों ने हिन्दी से ही अपने लेख दिए हैं। भारतीय विद्वानों से अपने विचारों के परस्पर आदान-प्रदान की यह पडित कमशः पुष्ट होती जाय तो इसारा प्रयन्न सफल होगा। जिन ओक्सा जी ने आधुनिक हिन्दी से इतिहास-प्रन्य लिखने की शैली पहले-पहल चलाई है, उन्हीं के सम्मान में समर्पित इस प्रन्य से इस नई पद्धित का स्वपात होना आशाप्रद सार मंगल-मूलक है।

हीरालाल, हरविलास सारडा, का० प्र० जायसवाल, मा० वि० किवे, श्री सुनीतकुमार चटर्जी, जयचन्द्र नारङ्ग ।





श्रीमान् हिच हाइनेस राथरायाँ महाराजाधिराज महारावलजी श्री लद्गमणसिंहजी वहादुर हुंगरपुर-नरेश [ श्राप सेवाड़ के गुहिल राजवंग की बड़ी शाला के प्रमुख वंग्रघर है । श्राप होनहार एवं साहित्य-प्रेमी नरेश हैं । श्रापको इतिहास से विशेष ग्रमिक्षि है । ]

## सहायता की सूची (पाप्ति-तिथि-क्रम से)

गुप्त दान । विद्याधिकारी वड़ौदा राज्य। श्रीमान हिज़ हाइनेस राय-ए रायान, महारावल श्रो लक्सग्यसिंह जी वहादुर, हूँगरपुर। श्रीमान मेजर-जनरल हिज हाइनेस् महाराजाधिराज राजराजेश्वरशिरोमिश महाराखा श्री सर गंगासिंह जी बहातुर, जी० सी० एस्० आई०, जी० सी० आई० ई०, जी० सी० वी० म्रो०, जी० बी० ई०, के० सी० बी०, एलू-एलू० डी०, ए० डी० सी०, बीकानेर। श्रीमान गोस्वामी श्री त्रलमूचग्रलाल जी, कॉकरोली, मेवाड़। श्रोमान् हिज् हाइनेस् महाराजाधिराज राज-राजेश्वर सर्वाई यशवन्तराव जी होल्कर बहादुर, इन्दौर। श्रीमान् हिन् हाइनेस् महाराया श्री वीरमद्रसिंह जी रत्नसिंह जी वहादुर, सूयावादा । गुप्त दान । श्रीमान हिन हाइनेसू राय-पुरायान महारावल जी सर प्रथ्वीसिंह जी ब्रहादुर, के० सी० भाई० ई०, बॉसवाड़ा । श्रीमान हिज़ हाइनेस् महाराजाधिराज महाराणा जी सर भूपालसिंह जी बहादुर, जी० सी० एुस्० ग्राई०, के० सी० ग्राई० ई०, उदयपुर (मेवाड़)। श्रीमान् महाराजा रामानुजशरयसिंह जी देव, सी० बी० ई०, सरगुजा। श्रीमान् हिज़ हाइनेस् धर्मदिवाकर महाराजाधिराज महाराजराना जी राजेन्द्रसिंह जी देव बहादुर, भालरापाटन (भालावाड़)। श्रीमान् लेफ्टिनेण्ट-कर्नल हिज़ हाइनेस् राजराजेश्वर महाराजाधिराज नरेन्द्रशिरोमणि महाराजा सर धम्मेदसिंह जी वहादुर, जी० सी० आई० ई०, के० सी० एस्० आई०, के० सी० बी० ग्रीा०, जोघपुर (मारवाड)।

# प्रतिष्टापकें की सूची

#### (तिथि-क्रम से)

# सूचना--प्रतिष्ठापक श्रुल्क २५) रक्ला गया था।

- १ भ्रष्यापक रामरत्न जी, रहाश्रम; भ्रागरा ।
- २ पं० विश्वेश्वरनाथ रेऊ, साहित्याचार्थ, प्रथ्यच पुरातस्व विभाग, जोधपुर (मारवाड़)।
- ३ रावबहादुर वासुदेव अनन्त बाम्बर्डेकर, नासिक।
- ४ सेठ लालचन्द्र जी सेठी, विनोद मिल्स, उन्जैन।
- ५ पं० हरिनारायण जी पुरोहित, तहबीसदारों का रास्ता, जयपुर !
- ६ पं० शिवदत्त जी शर्मा, रेखवे क्वियरिंग आफ़िस, दिखी।
- रावराजा सरदारिसंह जी बहादुर, डिग्रियारा, जयपुर-राज्य ।
- रायवहादुर बाबू नॉदमल जी जैन, चन्दननिवास, श्रजमेर।
- सेठ भागचन्द जी सानी, अनूप चौक, अजमेर।
- १० दीवानबहादुर हरनिलास जी सारखा, अजमेर ।
- ११ स्व० रायबहादुर डा० हीरालाल जी, डी० लिट०, कटनी।
- १२ रायबहादुर डा० सरजूप्रसाद जी विवारी, १२ तुकोगंज, इन्दौर।
- १३ रावसाहब श्री विजयसिंह जी, मसूदा-भवन, मसूदा, श्रजमेर-मेरवाड़ा ।
- १४ रानराजा रायवहादुर पं० श्यामविहारी मिश्र, एम० ए०, १०५ गोलागंज, लखनक ।
- १५ श्रीयुत्त मेलाराम जी वैश्य, भिवानी, हिसार।
- १६ पं सर सुखदेवप्रसाद जी, के० टी०, सी० शाई० ई०, प्राइम मिनिस्टर, ब्दयपुर, मेवाड़ ।
- १७ रायबहादुर बाबू श्यामसुन्दरदास जी, भेलूपुर, काशी ।
- १८ बा॰ दुर्गाप्रसाद जी खेतान, ४३ ज़करिया स्ट्रीट, कलकत्ता।
- १६ श्रीयुत गांगेय नरोत्तम शास्त्रो, गांगेय-सवन, नं० १२ आग्रुतोष दे लेन, चितरचन एवेन्यू नॉर्थ, कलकत्ता।
- २० राजा जी साहेब श्री ध्रमरसिंह जी, बनेड़ा, मेवाड़।
- २१ श्रीयुत्त बाबू शिवप्रसाद जी गुप्त, सेवा-उपवन, नगवा, काशी।
- २२ राय रामचरण जी अमवाल, पुम्० ए०, एल्ल्-एल् वी०, रईस, बड़ी कोठी, दारागज, प्रयाग।
- २३ श्रीयुत बेनीप्रसाद जी भ्रमवात, एम्० ए०, एल्-एत् वी०, कटरा, इताहाबाद।
- २४ सरदार माधव विनायक किथे, सरस्वतीसदन, इन्दौर।

### विषय-तालिका

|                                                         |                    |                  |          |     | प्रष्ट | ,         | , |
|---------------------------------------------------------|--------------------|------------------|----------|-----|--------|-----------|---|
| समर्पेष                                                 | •••                | •••              |          |     | (३)    |           |   |
| प्राक्षथन                                               | ••                 |                  |          |     | ( )    |           |   |
| वस्तुकथा                                                |                    | ••               | •••      |     | (3)    |           |   |
| सहायता की सूची                                          | •••                |                  | ••       |     | (99)   |           |   |
| प्रतिष्ठापकों की सूची                                   |                    |                  | •        |     | (१२)   |           |   |
| विषय-ताजिका                                             |                    |                  |          |     | (१३)   |           |   |
| चित्र-सूची                                              |                    |                  |          | ••• | (१७)   |           |   |
| सच्चेप ध्रीर संकेत                                      | •                  |                  | •••      | •   | (१८)   |           |   |
|                                                         | विभाग १, वेद,      | प्रविस्ता, मार्ग | तिहासि क |     |        |           |   |
| हमारा वैदिक तथा ग्राधुनि<br>गोविन्द सदाशिव ग्राप्टे     | क प्रचित्तत पञ्चाग | (हिन्दी)         | •        | ••  | ***    | ¥         |   |
| ब्रात्यसमस्या भ्रीर प्रथवंवेद<br>याकोव विवहेस्म हारश्रर | का १५वॉ काण्ड ।    | (हिन्दी)         | •••      |     | •••    | १३        |   |
| सहु (हिन्दी) .<br>बॉटो स्ट्राउस                         |                    | ••               | ••       | ••• | •••    | २३        |   |
| ऋग्वेदंर देवता (वगला)<br>विनयतोप भद्याचार्य             |                    |                  | •••      | ••  | •••    | २४        |   |
| गिश्रदेव (हिन्दी)<br>विश्वशेखर महाचार्य                 |                    | •                | •        | ••• | •      | ३२        |   |
| ऋग्वेद की दानस्तुतियों मे<br>मियानास पटेन               | ऐतिहामिक उपादान    | (हिन्दी)         |          |     | ••     | <b>38</b> | · |
| ईरान वैज (फारसी)<br>पूर्-पु-टाऊद                        | •                  | ••               | •        | •   |        | ४३        |   |
| Aiyans and the Indus                                    | Valley Civilisatio | n (ग्रॅगरेजी)    | •        |     |        |           |   |

| (88)        | विषय-तालिका                                                                                |          |     |            |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|----------|-----|------------|
| €.          | वैदिक साहित्ये उद्भिदेर कथा (वगला)<br>एकेन्द्रनाय घोप                                      | **       | •   | Ęu         |
| <b>१</b> 0. | भारतीय संस्कृति का सूत्रपात (हिन्दी)<br>सुनीतिक्कमार चहोपाध्याय                            |          |     | <b>د</b> १ |
|             | विभाग २. पिछला प्राचीन काल                                                                 |          |     |            |
| ₹.          | The Buddha and his Maternal Clan (श्रॅगरेजी)<br>ज़ीन प्रज़्लूस्की                          |          |     | ą          |
| ₹.          | Note on Tak shashlā and Its Name (ऑगरेजी)<br>स्टेन केानी                                   | •••      |     | ષ          |
| ₹.          | म्रार्थसञ्जुश्रीमूलकल्प (हिन्दी)<br>काशीप्रसाद बायसवास                                     |          |     | Şο         |
| 8.          | Some Rajput Traditions in South India (ग्रॅगरेजी)<br>साक्षेट्टे इप्यस्थामी ऐयंगर           | •        |     | १५         |
| u.          | The Imital Year of the Lattle Known Eastern Ganga Eta (ब्रॅगरेजी)<br>रक्षत्रीदि शुव्वाराष  | ***      | ••  | २०         |
|             | विभाग ३. मध्य काल                                                                          |          |     |            |
| ₹.          | New light on the History of the Gujarat Rashțiakûtas (श्रॅगरेजी)<br>स्ननन्त सदाशिव अन्तेकर |          |     | ₹.         |
| ₹.          | कवि धोयी ध्रीर उस का पवनदूत काज्य (हिन्दी)<br>केशवजाज हर्षदराथ ध्रुष                       | •        | ••• | <b>19.</b> |
| ₹.          | कर्य सोलंकी (गुजराती) ··· · · · · · · · · · · · · · · ·                                    | •••      | ••• | <b>88.</b> |
| 8.          | महाराज कुमारपाल चौह्यक्य (हिन्दी) •<br>हिमांग्रुविजय                                       | ••       | ••  | २६         |
| ¥.          | जावा के हिन्दू साहित्य के जुछ मुख्य प्रन्थों का परिचय एवं उन                               | की एतिहा | सेक |            |
| ٠.          | उपयोगिता (हिन्दी) · · · वहादुरचन्द्र छाषडा                                                 | •••      |     | ₹⋤.        |
| Ę           | भ्रोडिशार मध्ययुग राजवंशादिर परिचय (उड़िया) ···                                            | ***      | ••  | Хc         |

| विषय-तास्तिका                                                                                               |            | ' (१ <b>४)</b> |            |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|----------------|------------|
| How Scholars were Honoured in Ancient India (अँगरेजी)<br>चिन्साहरण चक्रवर्सी                                | · .        |                | દૃષ        |
| लङ्कावे राज्युत्जनया (मिंहर्ला)<br>सेनरत पर्योवितान                                                         | ••         | •              | <b>६</b> ४ |
| माधनाचार्थ भ्रीर भ्रमात्य माधन (हिंन्दी)<br>बलदेवप्रसाट वराष्ट्र्याय                                        |            | •••            | <b>હ</b> ડ |
| , म्राहोस राज्यर शासन-प्रणाली (म्रासमिया)<br>मधुरानाथ गोस्वामी                                              | •          |                | હદ         |
| ृ श्री चैतन्यदेव कोम् शके अन्तर्हित इन (वंगला)<br>दीनेशचन्द्र भद्राचार्य                                    |            |                | दर         |
| <ul> <li>मध्ययुग मे राजस्थान थ्रीर बङ्गाल कं वीच साधना का सम्बन्ध (हिन्दी)</li> <li>जितिमोहन सेन</li> </ul> | **1        | •              | <b>ሩ</b> ሂ |
| विभाग ४. ऋर्वाचीन काल                                                                                       |            |                |            |
| भारतीय दुसरा रायसभाम (मराठी) ,<br>वास्त्रदेव शीताराम वेन्द्रे                                               | ••         |                | ą          |
| द्वीरविजय सूरि ग्रीर श्रकवर (हिन्दी)<br>विद्याविजय                                                          | ••         |                | 5          |
| राजपूत श्रीर भराठे (हिन्दी)<br>भास्कर रामचन्द्र भाजेराव                                                     |            |                | १७         |
| The Author of the Frist Grammar of Hinductam (अँगरेजी)<br>यन फिलिप्प फोखल                                   |            |                | ãо         |
| चौथ भाषा सरवेशमुखी (मराडी)<br>यशवन्त बाह्यदेव सरे                                                           | •          |                | ₹œ         |
| हिन्दुस्थानचा लष्करी इतिहास (मराठी)<br>नावासाहेब ख्रिन्टे                                                   |            | •              | şу         |
| शिवाजी का चत्रियत्व (हिन्दी)<br>बालकृष्ण                                                                    | ••         | •              | ξ¥         |
| राजपूताने में प्राचीन शांध (हिन्दी)<br>इरविकास सारहा                                                        |            | ••             | ૭૪         |
| विभाग ५. ऋभित्तेखों, शुद्राश्रों, त्तिपि तथा पाचीन पोथियं                                                   | का अनुशीलः | <b>4</b>       |            |
| प्राचीन राजशासनातील दानच्छंदाचा निपंघ करखार श्लोक (मराठी)<br>पाण्डरग वासन काणे                              | ••         | •              | ą          |

#### विषय-तालिका

| ٧.         | विजय।।६९४ का अम्माखाग ताम्रपत्र (<br>वीरमद्र शर्मा तैवांग              | (हिन्दी)      | •••              | •             | •••           | ,.  | १६             |
|------------|------------------------------------------------------------------------|---------------|------------------|---------------|---------------|-----|----------------|
| ₹.         | एकटि शिवकालीन मुद्रा (वगला)<br>सुरेम्द्रमाथ सेन                        | •••           | •••              |               | •••           | ••• | २०             |
| 8.         | मुड़िया लिपि में एक प्रन्थ (हिन्दी)<br>कामतापसार जैन                   |               | •••              |               |               | ••  | २२             |
| ¥.         | चित्रप्रश्नम् (मलयालम)<br>श्रनुजन श्रचन                                | •••           | •••              | ***           | •••           |     | २४             |
|            |                                                                        | वेभाग ६.      | ललित व           | <b>ज्</b> रा  | ,             |     |                |
| 8          | Zur Vorgeschichte des Buddha-F                                         | Bildes (ব     | र्मन)            | •             | •             | •   | 3              |
| ₹.         | Pallava Painting (श्रॅगरेजी)<br>तिरुवेकद्व नाराययशास्त्री रामचन्द्रन्  |               | •                |               |               |     | u              |
|            | विभाग                                                                  | ७. मानुः      | विज्ञान,         | जनविज्ञान     |               |     |                |
| ₹.         | Some Tibetan Customs and a Fa                                          | ew Thoug      | ghts Sugg        | gested by The | m (ग्रॅगरेजी) |     | 3              |
| ₹,         | Ksatriyas in Cheater India (ग्रॅगरे<br>बिजनराज चटडी                    | জী) .         | ••               | •             |               | ··· | २०             |
| ₹.         | मध्यप्रदेश तथा मध्य भारत के राज<br>हीराजाल                             | पूत (हिन्दी   | )                | •             | ••            | ••• | 23             |
| 8.         | वराह श्रवतार (हिन्दी)<br>रामेश्वर गौरीशंकर श्रोसा                      | • •           | ••               | •••           |               | ••  | ३२             |
| <b>ų</b> . | राजपूत जाति (हिन्दी)<br>विश्वेश्वरवाय रेऊ                              |               | •••              | •             |               | *** | ₹ <del>€</del> |
| €.         | ावरवरवरवाय रज<br>राठोड़ राजवंश का मूल इतिहास (हिन्द<br>जगतीशसिंह गहजोत | ft)           |                  | •••           | •••           |     | ęя             |
|            | जगराशासह गहचारा                                                        | <b>नि</b> भाग | ८, भूवृत्त       |               |               |     |                |
| ₹.         | नकुल का पश्चिम-दिग्विजय (हिन्दी)                                       | ואיזויו       | <i>ু, মু</i> হুণ | •••           | ••            |     | ą              |
| ₹.         | बयचन्द्र नारंग<br>गोमन्त-शोध (मराठी)                                   |               | •••              | •••           |               | ••• | १०             |
|            | वासुदेव श्रवन्त बाम्बर्डेकर                                            |               |                  |               |               |     |                |

## संचेष और संकेत

#### (१) नये ग्रक्षर-चिद्व

म् = फ़ारसी ऐन की प्रकट करने के लिए।

यु=हस्व एकार।

॑≕ इस्व एकार की मात्रा।

ै = हिन्दी 'ऐ' का उच्चारण, जैसा "जैसे" शब्द मे । ै का वास्तविक उच्चारण "ग्रह" सा होता है, न कि ''ग्रय'' सा; हिन्दी शब्दों में हम उसे ''ग्रय'' सा बोलते हैं, ग्रीर इस प्रन्य के हिन्दी श्रंश में भो उस का उसी उच्चारण के लिए प्रयोग हुआ है। किन्तु अन्य भारतीय भाषाओं में का उच्चारण "श्रह" सा है. इसलिए हिन्दी 'ऐ' उच्चारण की " से प्रकट किया गया है।

ो=इस्व ग्रोकार≀

च = "च" का "स" में ढलता हुन्ना उच्चारण। भ = जैसा फ़ारसी पभ या ग्रंगेज़ी लेभर (leisure) से।

#### (२) ग्रन्थ-निर्देश-विषयक

भ्रथ० 🕳 ग्रथर्ववेद । थ्र० हि० = विन्सेट स्मिथ कृत अर्ली हिस्टरी स्नाफ इंडिया। ग्राप० = ग्रापस्तम्ब धर्मसूत्र। भा० स० इं = भ्रार्कियोलॉजिकल सर्वे भ्रॉफ इन्डिया, ऐन्युम्रल रिपोर्टे । म्रा० स० प० भाo = म्रार्कियोलॉजिकल सर्वे म्रॉफ़ वेस्टर्न इंडिया (पश्चिमी भारत की ग्राकियोलॉजिकल सर्वे रिपोर्ट)। भ्रा० स० रि० = किनंघम कुत भ्राकियोलॉजिकल सर्वे ऑफ इंडिया की रिपोर्टे। इं० मा० = इंडियन माण्टिक्वेरी । इं हि क्वा = इंडियन हिस्टोरिकल क्वार्टली। ऋ०<u>=</u> ऋग्वेद । ए० इं० = एपित्राफिया इंडिका। खप० = खपनिषद् । एे॰ ग्रेग॰ = एक्टा ग्रेगरंटेलिया।

ऐत० झा० == ऐतरेय ब्राह्मण ।

क० सं० सि० स्० ≔केटलॉग श्रॉफ़ काइन्स इन इंडियन म्यूजियम, कलकत्ता (कलकत्ता-संप्रहालय सिका-सची)।

ज॰ म्र॰ भ्रो॰ सो॰ = जर्नल सॉफ़ दि समीरिकन स्रोरियंटल सोसाइटी ।

जि॰ ए॰ सो॰ वं॰ = जर्नेल ऑफ़ दि एशियाटिक सोसाइटी ऑफ़ वंगाल । जि॰ वं॰ रा॰ ए॰ सो॰ = जर्नेल ऑफ़ दि वस्वई ब्राक्ट ऑफ़ दि रीयल एशियाटिक सोसाइटी।

जि॰ वि॰ त्री॰ रि॰ सी॰ = जर्नेल स्रॉफ़ दि विहार पेंड उड़ीसा रिसर्च सीसाइटी। जि॰ रा॰ ए॰ सी॰ = जर्नेल स्रॉफ़ दि रीयल एशियाटिक सीसाइटी स्रॉफ़ भेट ब्रिटेन एँड स्रायरलेंग्ड।

जैमि० त्रा० = जैमिनीय त्राह्मण।

तै० भ्रा० = तैत्तिरीय भ्रारण्यक ।

ना० प्र० प० = नागरी-प्रचारिखी-पत्रिका।

पु॰=पुराग्र ।

प्रा० घ० प्र० = सैकेंड वुक्स आँक दि ईस्ट (प्राच्य-धर्म-प्रन्थमाला)।

वौ० = वौधायन धर्मसूत्र ।

बं० ग० = वंबई गज़ेटियर ।

भा० भ० स० = कार्पस् इंस्कुपानम् इंडिकेरम् (भारतीय अभित्तेख-समुचय)।

मा० मा० प० = लिंग्विस्टिक सर्वे ब्रॉफ़ ईंडिया (भारतीय भाषा-पहताल)।

मनु० = मनुस्मृति ।

म० भा० = महाभारत ।

मा० पु० = मार्कण्डेय पुराख।

वा० पु०=वायु पुरावा।

वि॰ पु॰ = विष्णु पुराग्।

शत० = शतपथ हाह्या ।

साधारणतः वे ही संकेत वर्ते गये हैं जो 'भारतीय इतिहास की रूपरेखा' मे हैं। युरोपीय भाषाओं के संकेत सुपरिचित हैं।

# भारतीय ग्रनुशीलन



१ वेद, श्रविस्ता, प्रागैतिहासिक

# हमारा वैदिक तथा आधुनिक प्रचलित पश्चाङ्ग

(तीन संशोधन)

त्रिंसियन गोविन्द समाशिव श्वापटे, एस्॰ ए॰, वी॰ एस्-सी॰, गणकव्डामिख, धुपरिटेडेंट, श्री जिवानी वेशवाला, उज्जयिनी।

(१) वैदिक काल में जिस पश्चाहु के अनुसार हमारे पूर्वज चलते थे, अर्थात् जिस के आधार पर यज्ञवागादि सर्व धर्मकृत्य करते थे, उसे वेदाङ्ग-क्योतिष कहते हैं। इस मे यजुर्वेद-काल मे अक्-काल की अपेचा तरह स्लोक अधिक थे। जुल स्लोक ४६ हैं। ये सब अङ्क्ष्मय हैं। अतः कम से कम आज से ३२०० वर्ष पूर्व जन का जो स्वरूप रहा होगा उस में कई स्थानों मे परिवर्तन अवस्य हुआ है। यहां तक कि मूल शब्दों का केवल अनुमान करना पढ़ता है। वेदाङ्ग-क्योतिष के समय उत्तरायण की अश्वित सूर्य के धनिष्ठा मे आने पर होती थी, ऐसा यजुर्वेद-ज्योतिष स्लोक ६ मे लिखा है। इस आधार पर भारतीय ज्योतिर्विद् शङ्कर बालकृष्ण दीचित तथा लोकमान्य वाल गङ्गाधर तिलक जैसे विद्वानों ने वेदाङ्ग-काल शकपूर्व लगमग १४०० या १५०० वर्ष माना है। खीध-खॉच कर बहुत होगा तो वह शकपूर्व ११०० वर्ष पर्यन्त आ सकता है। किन्तु इस से आधुनिक नहीं हो सकता। इस वेदाङ्ग-बोतिष-काल मे वर्षमान ३६६ दिन का मानते थे। तथा ५ वर्षों के अनन्तर तिथि नचत्र जैसे के तैसे ही आते थे। ऐसा उन का गणित था। ५ वर्षों मे दो अधिक मास मानते थे। उस पश्चाङ्ग की आधुनिक पश्चाङ्ग से तुलना करने के लिए निम्न लिखित अद्भ दिवे जाते हैं।

| सौर-चान्द्र-चक               | वेदाङ्ग-काल | मे ५ वर्ष | तथा वर्तमान | मे १-६ वर्ष | 1   |
|------------------------------|-------------|-----------|-------------|-------------|-----|
| पॉच वर्षों की दिन-संख्या     | ,,          | १८३०      | ,,,         | १८२६ १८     | "   |
| ६२ चान्द्रमासों के दिन       | ,,          | १८३०      | 97          | १८३०-६-६    | "   |
| पॉच सौर वर्षों मे चान्द्रमास | "           | ६२        | 57          | ६१∙⊏४       | ,,  |
| पॉच सौर वर्षों मे तिथि       | "           | १८६०      | ,,          | १⊏५५∙२६३    | ,,, |

इतना अन्तरित पश्चाङ्ग दीर्ध काल पर्यन्त चलना अशक्य है। तब क्या इस अन्तर को हमारे पूर्वज पुराया-प्रियता के हठ से सैकड़ों हज़ारों वर्ष पर्यन्त यो ही बढ़ने देते थे, अथवा जो स्थिति वारम्वार प्रत्यच्च दृष्टिगोचर होती थी इस के अनुसार उपरोक्त मानों में सुधार करते थे १ यह हम को देखता है।

काल-महिमा से इन ४-६ स्रोकों में जो पाठान्तर आ गए हैं उन का यथार्थ ज्ञान कर के सुसङ्गत अर्थनिष्यत्ति करने के लिए कई विद्वानी ने प्रयत्न किया है। स्वयं सोमाकर की इन स्होकों पर टीका है। इस से साधारणतः

۲

ष्ठाघे से अधिक स्लोकों का अर्थ सोमाकर से नहीं लगा है। ई० स० १८७६ में डाक्टर थींबो ने यह प्रयक्ष किया। उन से ६ स्लोकों का अर्थ सोमाकर से अधिक लगा। आगे सन् १८८५ में जनाईन बालाजी मोड़क ने और दो तीन स्लोकों का अर्थ लगाया। सन् १८६६ में शङ्कर बालकृष्ण दीचित ने और ८ स्लोकों का ज्याख्यान किया। उस के अनन्तर १६०७ में यू० पी० के एक एंजिनियर लाला छोटेलाल ने, बाईस्पत्य नाम धारण कर के अपनी टीका-टिप्पणी के साथ सब स्लोकों का अँगरेज़ी माधान्तर प्रकाशित किया, और सन् १६१४ में अपनी पुस्तक ज्योतिषवेदाङ्ग लोकमान्य तिलक के पास समालोचना के लिए मेजी। वह उन को मॉडले की बन्दीशाला (जेल) में मिली। लाला छोटेलाल ने जो १०,१२ स्लोक लगाये थे उन पर तिलक महाशय ने अकाशित करने से पहले अपनी टिप्पणी लिख कर उन्हें दी। सन् १६१८ में, जब में पूना में फर्लों पर था, तिलक महाशय ने प्रकाशित करने से पहले अपनी टिप्पणी देखने के लिए मेरे पास मेजी। मैंने अपनी टिप्पणी लिख कर लोकमान्य को देदी। उन में से आधे भाग पर उन की मेरे साथ चर्चा भी हुई और शेष भाग के उपर उन्हों ने 'फुरसव से बातचीत करेगे, फिर आओ' ऐसी आज्ञा दी। किन्तु दुर्मीग्य से फिर दूसरी बैठक न हुई और चर्चा का काम अधूरा ही रहा। फलस्वरूप लोकमान्य के पुत्रों ने अपने पिता की टिप्पणी जैसी की तैसी ही प्रकाशित कर दी। में ने अपनी टिप्पणी के आधार पर यह संशोधन-निबन्ध लिखा है। सन् १६०८ में पं सुधाकर द्विवेदी ने "याजुष ज्योतिष" करके अपनी टीका समेत एक पुस्तक और इसवाई है। उन्हों ने भी उस मे सभी स्लोकों का अर्थ दिया है।

इतने प्रयक्त होने पर भी उन ४-६ न्होकों में कई स्थान प्रदापि वादमस्त हैं। पर मैं समभाता हूँ तो भी इस बात का पता हम को चल सकता है कि दोर्घ काल तक वह पञ्चाकु-पद्धित कैसे चली और प्रस्तुत पद्धित उस पद्धित से किस प्रकार सम्बद्ध है।

यजुर्वेद्ज्यातिष मे लिखा है-

दुहेरं पर्व चेत्पादे पादिखंशनु सैकिका । भागात्मनाऽवपृष्यांशान् निर्दिशेदिधको यदि ॥१२॥

इस स्रोक का प्रथम चरण थोड़ा ध्यान देने लायक है। उसी के ऊपर मेरा संशोधन निर्मर है। उस का आपाततः जो अन्वय नज़र आता है सो थों है 'पर्व पादे चेत् दुहेयम्'। किन्तु इस में दुहेयम् पद दुवींघ है। यह दुह धातु का कोई रूप नहीं, न्योंकि यह धातु अदादिगण का होने से उस का दुबीम् रूप होगा, न कि दुहेयम् और आई समस्र कर उस रूप को यदि ठीक मान भी लिया जाय तो उस से कोई अर्थ नहीं लगता। इस से यह अनुमान निकालना चाहिए कि दुहेयम् यह किसी अन्य शब्द का अपश्रष्ट रूप है। कई प्रकार की करपना करने के बाद लोकमान्य विलक ने दुहेयम् यह पाठ सूचित किया और वह सुम्मे भी बहुत पसन्द आया। किन्तु उस से लोकमान्य विलक ने जो अर्थ निकाला हैं, वह सुम्मे मान्य नहीं। दुहेयम् इस का सीधा अर्थ 'एक दिन का त्याग करना चाहिए' ऐसा है। और वह कव १ इस का उत्तर पर्व चेत् पादे में है। यानी पर्व की समाप्ति यदि पाद अर्थात् नचत्र के चरण पर हो तव। पाँच वर्षों का यह पत्त्वाङ्ग मध्यम मानो से बनाया हुआ है। मन्दफल इत्यादि संस्कार उन दिनों मे अज्ञात थे। वैदिक पञ्चाङ्ग का कोष्ठक दीचित महाशय ने अपने मारतीय ज्योति मे दिया

१. दे तितक-वैदिक कोने।छाँजी पह वेदाङ्ग ज्यातिष (प्ना १६२४), प्रः =६-६६।

है<sup>१</sup>। इस पर दृष्टि डालने से व्यक्त होता है कि वेदाङ्ग-काल मे युग<sup>र</sup> के पॉचों वर्गे के पृथक पृथक नाम कम से संवत्सर, परिवत्सर, इदावत्सर, अनुवत्सर श्रीर इद्वत्सर थे। इन मे परिवत्सर की वैशाख-पृथिमा, इदावत्सर के अधिक श्रावण की ग्रमावान्या, ग्रतुवत्सर की कार्त्तिकी पूर्णिमा ग्रीर इद्वत्सर की श्रावणी ग्रमावास्या. ये चार पर्व ऐसे हैं जो नचत्र के चरणो के अन्त पर ही समाप्त होते हैं। नचत्र-चरण ३१ अंशों का होता है क्योंकि पाट: त्रिशत त सैिकका ऐसा स्रोक के द्वितीय चरण में लिखा है (त्रिंशत = २०, सैिकका = एक से युक्त)। जैसे इस ग्राजकत नचत्र की ८०० कता सानते हैं उस प्रकार की गणना उन दिनों नहीं **शी। वे एक** पठनवर्षी युग मे ६२ चान्द्रमास एवं ६२×२=१२४ पर्व (पच) मानते । सूर्य १२४ पर्वे में २७ x ५ = १३५ नचत्र अमण करता है। एक पच में १३५ = १,१९५ नचत्र हुए । अर्थात् १ पच मे सर्च १ नक्तत्र और १२४ ग्रंशों मे ११ ग्रंश श्रीर अधिक चला। इस प्रकार नकत्र के पूरे ग्रंश १२४ माने जाते ें हर एक पत्त में ११ के हिसाव से २१ वें पर्व के अन्त में  $\frac{39 \times 79}{99 \times 1} = 9$   $\frac{3}{99}$  यानी  $\pm 2$  अंश होते हैं। इसी प्रकार ६२ वें पर्व के अन्त में १८६ अंश यानी ६२ अंश, -€३ वें पर्व में ३१ अंश श्रीर १२४ वें पर्व के अन्त से १२४ अंश होते हैं, अथवा इन पर्वों के समाप्ति-काल से क्रम से नक्तत्र का ३ रा. २ रा. १ ला तथा ४ था चरण पूर्ण होता है। इन चारों समयों पर १ दिन त्यागने की आज्ञा है। ऋोक से पदि यह एकवचनान्त प्रयोग है तथापि जाविदरीक एकवचन का प्रयोग व्याकरणसम्मत है। अर्थात् पादे का अर्थ 'प्रथम पाद के अन्त मे', 'द्वितीय पाद के अन्त में' इत्यादि समझाना चाहिए। १२४ में से और किसी पर्व के अन्त मे ३१ या ३१ के किसी पट के बरावर श्रंश नहीं आ सकते । इसिन्ए ५ वर्ष के चक्र में यानी ४ पर्वान्त पर एक एक दिन छोड़ना चाहिए। इस प्रमाख से पॉच वर्षों में चार दिन छोड़े जाते थे। उपरोक्त ऋोक ऋग्वेदस्थोतिष में न होने से यह ज्ञात होता है कि ग्रारम्भ में यह बात कि इस प्रकार ४ दिनों का त्याग करना चाहिए, ध्यान मे नहीं आई थी, किन्तु जब आई तब आचार्यों ने पुराख-प्रिय न होते हुए युजुर्वेद-काल में उन का त्याग किया। इस का परिणाम स्पष्टतया ऐसा हुआ कि ५ वर्ष में स्थूल मान से जो ४ दिन अधिक मानते थे उन को छोड़ने से चान्ड और सौर मान का मेल ठीक बैठने लगा। आरम्स में इस की आवश्यकता हात होने का कारण यह मालूम होता है कि गणितागत विपुवदिन नहीं मिलते थे। ३० घटी-पात्रो के समय मे दिन पूरा होना चाहिए किन्तु जब कभी प्रारम्भ मे २०,२५ वर्षों में विषुव दिन मे २० दिनो का अन्तर पढ़ा होगा तव संशोधन करना आवश्यक हुआ होगा।

तीसरे तथा नैशि चरण का अन्वय ऐसा होता है — 'यदि अधिक तर्हि अंशान भागातमा अवपृत्य निर्दिशंत्'। इस अन्वय में मैंने मूल म्होक के अधिकः के स्थान मे अधिकाः इतना पाठान्तर किया है। क्योंकिउस से अर्थ सुलम और विशद होता है। इस अन्वय से यह अर्थ व्यक्त होता है कि प्रत्येक पर्व के अन्त मे समाप्त होने वाले नचत्र के अंश यदि अधिक (यानी १२४ अंश सं अधिक) हो, तो नचत्र के अंश यदि अधिक (यानी १२४ अंशो का मसुन्वय हो, इस को अवपृत्य यानी घटा कर शेप जो अंश वने उन्हें ही गणक को यानी (उस काल के) पठनाड़-कर्जा को वता देना चाहिए। उदाहरणार्थ १२ वें पर्व की समाप्ति पर यदि कोई उस से पूछे ते

<sup>1.</sup> दे॰ घ॰ वा॰ टांचित--भारतीय क्योतिःशास्त्र या भारतीय ज्योतिया चा प्राचीन आणि अर्वाचीन इतिहास (प्ता, तुष्वारपेट १८८६). ए॰ ७०-७८।

२. तिथि नजत्र आदि के एक पूरे चकर का नाम थुन है, अर्थाए एक के नाट दूसरे थुन में वे फिर पहले की तरह ही लौटते है।

१३२ अंश हुए हैं यह न कह कर उसे १३२ में से १२४ घटा कर वाक़ी ⊂ अंश ही बताने चाहिए। ताकि प्रश्नकर्ता यह जान ले कि दिन घटाने का समय अभी नहीं आया। अर्थात् १२४ से घटाने के न्यतिरिक्त पर्वान्त नज्ज-पाद की समाप्ति पर होता है या नहीं इस का पता सुल्लमता से नहीं लग सकता। दीचित ने १२४ पर्वों की समाप्ति के समय के नज्जांश दिये हैं। उन को देखने से यह अर्थ सुल्लमता से न्यक्त हो सकता है।

पॉच सौर वर्षों के दिन १८२६ होने चाहिए, उन के स्थान में वेदाङ्ग-च्योतिषकार ने १८३० माने हैं। किन्तु वस्तुस्थिति से मिलान के लिए चार दिन का त्याग किस प्रकार करते थे यह ऊपर बतलाया है, इस युक्ति से सौरवर्ष की द्यादि हो गई। किन्तु ६२ चान्द्र मासों के दिन १८३० के स्थान मे १८३१ लेने चाहिए थे, इस के लिए कैं।न-सी योजना की जाती थी यह समकत्ता आवश्यक है। वह योजना भी यजुर्वेद ज्योतिष के उपरिनिर्दिष्ट ऋोक के अनन्तर एक ऋोक छोड़ कर दूसरे ऋोक मे दी है।

स्युः पादोर्ध्वं त्रिपद्यायास्त्रिद्वयेकेऽद्वःकृते स्थिताः । साम्येनेन्देास्त्र्योऽन्येतु पञ्चकाः पर्वसम्मिताः ॥१४॥

मैंने एक इस्तिलिखित पोथी प्राप्त की थी। उस में इस ऋोक के प्रथमार्थ में स्थितम् पद था। उस में थे। पितितिन कर के मैंने स्थिताः ऐसा पाठ माना है। इस से इस ऋोक का अन्वय इस प्रकार हो। सकता है। 'पादोर्थ्य, त्रिपद्यायाः अहः इते त्रिद्धयेके पादाः इन्दोः स्त्रयः साम्येन स्थिता स्युः। अन्ये तु पञ्चकाः पर्वसम्मिताः (इति मन्यन्ते)।' इस में त्रिपद्या का अर्थ प्रतिपदा तथा स्तृ का अर्थ नचत्र होता है, इतना ध्यान मे रखना चाहिए। वह रखने पर उपरोक्त ऋोक का अर्थ निम्नलिखित निष्पन्न होता है।

यजुर्वेद-ज्योतिष ऋोक १२ के अनुसार नचन्न-पाद के अन्त से पर्व-समाप्ति होने के अनन्तर जो प्रतिपदा ष्ट्रावेगी उस तिथि के विषय में तीसरा, दूसरा, पहला, यानी तीनों पादों के लिए जिस नचत्र के सानिध्य मे चन्द्रमा प्रत्यच होगा उसी नचत्र के तुल्य उस दिन का नचत्र समझना चाहिए (न कि विधिपत्रो मे लिखा हुआ; यदि वह भिन्न हो)। प्रतिपदा का चैाथा पाद कुछ कर्मों के लिए निषिद्ध माना गया है। इस कारण जो विशुद्ध तीन पाद हैं, उन्हीं के उपलुक्त से प्रतिपदा को त्रिपदा कहते हैं। कई ग्रन्य ग्राचार्यों के सतानुसार प्रतिपदा के चारो पाद और उस के निकट का पृथिमा का अन्तिम पाद इन पाँची के लिए पर्वान्त के समय प्रत्यच दिखने वाला चन्द्र-नचत्र मानना चाहिए; यह एक मवान्तर है। तथापि इतनी बात स्पष्ट है कि नचन्न-पादी पर समाप्त होने वाले पर्व आते ही उन दिनों के लिए गणितागत नचन्न की त्याग कर आकाश मे जो नचत्र चन्द्र के पास नज़र आवे उसी नचत्र के शहुबा करने की आज़ा है। इस का वस्तुत: तो यह श्राशय समभाना चाहिए कि ऐसे सौकों पर हम्गोचर नचत्र को मान कर उसी के अनुसार आगे चलते थे। अब भी हम देखते हैं कि चन्द्रमा का मध्यम गणितागत स्थान तथा स्पष्ट स्थान इन मे सदैव अन्तर रहता है, श्रीर वह अनियत है। उस को जानने के नियम उन दिनों मे अज्ञात थे। तथापि यागकर्ता ऋत्विजो की यह इच्छा अवश्य थी कि उस दिन का कर्म आकाश में जो नचत्र प्रत्यच हो उसी पर होना चाहिए, और उस इच्छा के अनुसार वे क्या प्रयत्न करते थे, उस का कथन इस ऋोक मे है। चन्द्र,का गणित थे। जाटिल है। इस मे बहुत संस्कार करने पड़ते हैं, आधुनिक ग्राविष्कारों से तो चन्द्र के ४० तक संस्कार हैं, जिन को किये विना वह ठीक हमोचर नहीं होता। कोई १०,१२ संस्कार करते हैं, कोई ८,६ करते हैं। किन्तु कम से

कम पॉच तो अत्यन्त आवश्यक हैं। उतने संस्कार न करें तो श्रहण नहीं मिलते। वेदाङ्ग-काल में तो इन में से एक भी सस्कार ज्ञात न होने से हमारे आचार्थों ने प्रत्यच नचत्र की ही देखने की प्रया डाली थी। गिलत की गितियों में वे सुधार न कर सकें। किन्तु इस में कोई सन्देह नहीं कि वे प्रत्यच फल से काम लेते थे, ६२ चान्द्रमासों के वे १८३० दिन मानते थे। उन में एक दिन कम आता था। वह अन्तर इस युक्ति से उन्हों ने हटाया। इस उपाय से चान्द्रमाम दिन सख्या की शुद्धि हो गई।

श्राचार्यों ने सौरमान शुद्ध किया तथा चान्द्रमान भी शुद्ध किया। किन्तु पॉच सौरवर्षों मे ६२ चान्द्रमास मानते थे उस में ग़लती रही। वास्तव मे ६२ के स्थान मे ६१ ८४ मानना चाहिए था। इस का अर्थ यह है कि पॉच वर्ष मे सौरमास ६० मानते थे तथा चान्द्रमान दो अधिक लेते थे अथवा इस गिश्रत से ६५ वर्ष मे ३८ अधिक मास मानते थं। इस मे तीन मास अधिक लेते थे। यह तीन मास का अन्तर निकाल डालने के लिए ६५ वर्ष मे तीन चयमास मानने पडते हैं। अथवा स्थूलत ३२ वर्ष मे एक चयमास मानना चाहिए। इन दो मार्गों मे सं भ्राचार्य कीन-से मार्ग का अवलम्वन करते थे यह इम नहीं कह सकते, किन्तु गिश्रत-शुद्धि के लिए चयमास मानते थे इस मे सन्देह नहीं, क्योंकि आगे भारत काल मे इन चयमासे का स्पष्ट उल्लेख मिलता है। मारत शान्तिपर्व मोच्यर्म मे लिखा है कि—

चयं मंबत्सराया च मासानां च चयं तथा। पज्जवं तथा दृष्टा दिवसाना च संज्ञयम्॥ ग्र० ३०१।

इस ऋोक में दिवस, पन, मास तथा वर्ष इन सभी का चय लिखा है। दिन के चय के प्रसङ्ग ऋोक १२ में ज्ञात होते हैं। कभी प्रति पञ्च-वर्षी युग में चार दिना का चय मानने की विस्सृति हुई तो २० वर्ष में एक पन के त्याग करने का प्रसङ्ग आता ही होगा। मास का चय प्रति ३२ वर्ष में मानना अनिवार्य हुआ था सो ऊपर वतलाया ही है। परन्तु चय-वर्ष का कोई विचार हमने अब तक नहीं किया है। आधुनिक आविष्कार ऐसा है कि १८ वर्ष में चन्द्र तथा स्र्यं कान्वितृत्त में अपने पूर्व स्थान पर आते हैं, और फिर उसी पर्याय का प्रारम्भ होता है। वेदाङ्ग-च्योतिप के स्थूल नियम से पॉच वर्ष में एक पर्याय, अबवा २० वर्ष में चार पर्याय मानते थे। वस्तुत वह चार पर्यायों का एक वढ़ा पर्याय १८ वर्ष में मानना चाहिए। उसी के अनुसार प्रत्यच अनुभव था। इस कारण प्रत्यच स्थिति से मेल करने के लिए २० वर्ष में १ वर्ष का त्याग करना पड़ता था। इस गणित से हम समक सकते है कि वपरोक्त ऋोक में जो संवत्सर का चय लिखा है वह यथार्थ था। ऋग्वेद-काल में इतनी सूच्मता ध्यान में नहीं आ सकी। किन्दु उस काल के आचार्यों ने इतना अवस्य जाना था कि पॉच वर्षों में कुछ दिन का चय मानना चाहिए। इसी कारण ऋग्वेद ज्योतिय में ५ वॉ कोक इस प्रकार का लिखा है —

स्वराकमेरे सोमाकी यदा साकं सवासवी। स्यात्तदादियुगं माघस्त्रप ग्रुङ्कौ दिनं त्यजः॥४॥

यद्यपि श्रावेदकाल में दिन, मास तथा सबत्सर का कौन कौन-से प्रसङ्ग पर त्याग करना चाहिए इस का ज्ञान नहीं हुआ था, तथापि कुछ दिनी का त्याग न करे तो पञ्चाङ्ग का प्रत्यच सं मेल नहीं वैठका इतना तो तत्कालीन ब्याचार्यों ने माना था। सारांश यह है कि वेदकालीन परम्परा से वर्तमान काल पर्यन्त यदि हम इतिहास का विचार करे तो यह स्पष्ट होता है कि आवश्यकतालुसार वे आचार्य ग्रीर ज्योतिषी अपने गिणत मे सुधार करने के लिए उचव थे। आधुनिक काल मे पाश्चात्य राष्ट्रों के पञ्चाङ्ग-विषयक इतिहास के परिवर्तन पर यदि दृष्टि दो जावे तो भी यह व्यक्त होता है कि ईसवी सन् १५८२ में तेरहवे पोप ग्रेगरी ने आझापत्र निकाला था कि उक्त वर्ष के अक्टोवर को ४थी तारीख़ के दूसरे दिन १५ ता० मानी जावे। इस आझापत्र के अनुसार कई देशों के पञ्चाङ्ग में परिवर्तन हुआ। खुद इँग्लैंड में भी पार्लियामेंट की आझा से सन् १७५२ के सितम्बर महीने में ता०२ के दूसरे दिन ता०१४ मानी गई १। इस विषय में संमार में किस प्रकार प्रगति हो रही है इस पर यदि हम ध्यान दे तो हमें लिजत होना चाहिए कि हम सूर्य-सिद्धान्त के काल से आज तक अपने वर्षमान में प्रतिवर्ष ८॥ पल अधिक मानते आयं और इस कारण जो ४ दिन सिञ्चत हुए हैं उन का त्याग करने की हमारी सम्मति नहीं है। हमें महाराष्ट्र में आजकल जिसे तिलक-पञ्चाङ्ग कहते हैं उसी का स्वीकार करना उचित है। चन्द्रादि प्रहों के सम्बन्ध में जो आविष्कार नयं हुए हैं, जिन का हमें आकाश में प्रत्यन्त अनुभव होता है, हमें अपने आधुनिक प्रचित्रत पंचाङ्ग में उन का संशोधन कर लेना चाहिए।

- (२) हमारा वर्तमान पञ्चाङ्ग वेदाङ्ग-ज्योतिष से किस प्रकार सिद्ध हो सकता है इस का विवरण मैं ने अपनी पुस्तक मे दिया है<sup>२</sup>। इस लिए उस की पुनरुक्ति यहाँ करना अनावश्यक है।
- (३) अन्त में अदुग्वेद(ङ्गज्योतिष के १६ वें ऋोक के विषय में मैंने जो संशोधन किया है उसे विद्वानों की सेवा में उपस्थित करता हूँ। इस ऋोक को कई संशोधकों ने दुर्बोध समक्त कर छोड़ दिया है, तथा अन्य विद्वानों ने जो उस का अर्थ किया है वह मेरे मत से आचेपाई है।

श्रविष्ठाभ्यां गुग्रुऽभ्यस्तान् प्राग्विसप्तान् विनिर्दिशेत् । सूर्यान् मासान् षडभ्यस्तान् विद्याचान्द्रमसान् ऋतून् ॥

इस ऋोक का उत्तराई सुलम सा दिखता है किन्तु पूर्वाई के अर्थ का कुछ पदा नही चलता। मैं समकता हूँ मेरे लगाये हुए अर्थ मे कुछ सुवेश्वता है।

पूर्वार्छ का गुएएश्यस्त पद एक दुर्भेद चट्टान-सा ज्ञात होता है। मैं उस का काठिन्य इस प्रकार शिथिल करता हूँ। अध्यस्त का अर्थ है गुणा हुआ। जब गुएए शब्द का प्रयोग संख्या सूचित करने के लिए होता है वब उस का अर्थ 'तीन' होता है यह गणितज्ञ जानते हैं। गुएएश्यस्त का अर्थ 'तीन से गुणा हुआ।' ऐसा होता है। परन्तु यह अर्थ यहाँ पर नहीं जमता। इसिलए अध्यस्त का मूल अर्थ क्या है यह देखना चाहिए। किसी वस्तु को बारम्बार करना इसे हम उस वस्तु का अध्यास करना सममते हैं। जैसे किसी पाठ को बारम्बार पढ़ने से हम उसे उस पाठ का अध्यास समभते हैं। जैसे किसी पाठ को बारम्बार पढ़ने से हम उसे उस पाठ का अध्यास समभते हैं। ज्याकरण मे भी एक पद की पुनराष्ट्रित करने की क्रिया को अध्यास कहते हैं। उदाहरणार्थ छिट् के रूप को सिद्ध करते समय चर घातु के प्रथमाचर को दुहरा कर चचार, चचर ऐसे रूप होते हैं। और

१ दे. नीटिक्स ऐल्मनक (श्रॅगरेकी पश्चाङ्ग) ए ७११-६०।

२. सर्वानन्द करणम् ५० १६४-७०।

यहाँ पर च को अध्यस्त किया है ऐसा कहते हैं। यानी वस्तु को दुहराना इसे इस का अध्यास करना कहते हैं। इस नियम के अनुसार गुराभ्यस्त का अर्थ 'तीन तीन से पुनराष्ट्रत होने वाला' कर सकते हैं। गुलाध्यस्तान् यह मासान् का विशेषण है। इस लिए गुलाध्यस्तान् मासान् इस का अर्थ 'तीन तीन के अनन्तर अपने वाले मास की? ऐसा कर सकते हैं। ये 'तीन तीन मास' कहाँ से गिनने चाहिए इसे वताने के लिए अतिग्राभ्याम पद लिखा है। अविष्ठा शब्द का अर्थ धनिष्ठा नचत्र है। उस का प्रयोग एकवचन में अथवा बहुबचन में होता है परन्तु इस स्थान में उसे द्विवचन में प्रयुक्त किया है। कदाचित् यह प्रमाद होगा ऐसा कोई कह सकते हैं, किन्तु मेरे विचार में यह द्विवचन हेतुपूर्वक है। वेदाङ्ग-ज्योतिप के काल मे सर्व के धनिया पर आते ही वर्णारम्भ मानने की प्रथा थी। उस समय उदगयन अथवा प्रस्तुत समय का मायन सकरारम्य होता था। उस के अनन्तर वीन महीनों के पश्चात् (२१ मार्च को) सूर्य मेप मे आता है. ग्रीर उस समय पहला अथवा वासन्तिक वियुवदिन (जिस रांज़ दिन ग्रीर राजि समान होते हैं) ्राता है। विद्ववदिन का महत्त्व वार्षिक यहां में बहुत था। यह हम को तैत्तिरीय संहिता (७४८) तथा ऐतरेय ब्राह्मसा (१८१८) इत्यादि से ज्ञात होता है।, श्रीर इसी कारस उम की उन दिनों से बहुत प्रतीचा करते थे। वासन्तिक विप्रविदन से ६ महीना के अनन्तर दूसरा विप्रविदन (सितन्वर २१ का) आता है। इस क्रम से पहले विष्वदिन से स महीने वीतने पर यानी दूसरे विष्वदिन के तीन महीने पश्चात् फिर उदगयनारम्म (२२ दिसम्बर) ग्रथवा घनिष्ठार्क होता था। ग्रर्थात् वर्पारम्म के धनिष्ठार्क के तीन महीने प्रनन्तर वासन्तिक वियुवदिन श्राता था। तथा वर्ष के अन्त मे जो धनिष्टार्क होता था उस के तीन महीने पहले शारद विद्युवदिन होता था। इस प्रकार एक ही वर्ष के आदि तथा अन्त में होने वाले धनिष्ठार्क से तीन तीन महीना के अन्तर पर विपुवदिन आया करते थे। अर्थात् दो धनिष्ठाओं से तीन तीन मास अगरे तथा पीछे विपुवदिन की पुनरावृत्ति होती थी। जिन महीनो मे विपुवदिन आते हैं वे सायन मेघार्क के तथा सायन तुलार्क के महीने होते हैं। इन महीनो के प्रारम्भ में सूर्य ठेठ पूर्व दिशा में बगता है। उस समय उम की अभा (उदय समय में पूर्व विन्दु से उस का अन्तर) शून्य होती है। इस कारण उन दोनों मासो को प्राविल्यन प्रचीत 'पूर्व विन्दु से लगने वाले' ऐसा कह सकत हैं। इस से यह विशद होगा कि दो धनिष्ठात्रो से तीन तीन महीनं पूर्व व पश्चात् पूर्व विन्दु पर संस्ता होने वाले सास कैसे आ सकते थे। पाँच वर्षों के युग में ऐसे १० सास आते थे इसी कारण से पठचवारिक पञ्चाङ्ग के लिए "मासान्" यह वहुवचनात्मक प्रयोग यथार्थ है। तस्मात् प्रथमार्द्ध का धन्वय अव इस प्रकार बैठता है --श्रविष्ठाभ्या गुखभ्यस्तान (मासान्) प्राग्विलग्नान् विनिर्दिशत् । संचेप से शब्दश् इस का अर्थ यह है - दो धनिष्ठाओं से तीन मास पहले तथा अनन्तर पुनराष्ट्रच होनेवाले मास्रो की पूर्व दिशा में लग्न मास वता देना चाहिए। एंजिनियर लाला छोटेलाल नं 'गुख' का अर्थ ८ किया है, और उस का कारण यह दिया है कि धनिष्ठा के आगे आठवाँ नचत्रपुषा कृतिका का होता है और कृतिका नचत्र का उदय ठीक पूर्व दिशा से होता है ऐसा श्रतपथत्राह्मण में जिला है। इस कल्पना से इस ऋोक का श्रतुवाद वे इस प्रकार करते हैं "श्रविद्या से आठवाँ नचत्र कृत्तिका होता है और वह प्राग्विलप्र भी हैंग। हमारा इस पर यह ब्राच्चेप है कि इस से

१. दे॰ भा० स्यो० पृ० ३८,४७,४८।

अभ्यस्त पद का अर्थ ठीक नहीं बैठता तथा प्राग्विलाग्नान् इस पुश्चिंगी द्वितीयान्त पद को नक्षत्रान् इस अध्याहृत पद का विशेषण मानना पड़ता है। किन्तु नचत्र शब्द नपुंसक होने के कारण यह कल्पना अधाह्य है। व्याकरण के नियम को तेष्ड़ने का दोष इस में स्पष्ट है। इस के अतिरिक्त और भी एक न्यूनता है। वह यह है कि धिनष्ठाभ्याम् इस द्विवचन का इस में थोड़ा भी समर्थन नहीं है, तथा गुणा शब्द का अर्थ 'आठ' करने के लिए गणितशास्त्र में कहीं भी आधार नहीं। वेदकाल (शक्पपूर्व २००० वर्ष) में कृत्तिका ठेठ पूर्व दिशा में बदित होती थी यह सच है, परन्तु वेदाङ्गकाल में यह स्थित कैसी रही इस प्रश्न का उत्तर आपने कहीं भी नहीं दिया है। इन कारणों से वर्न का किया हुआ अर्थ मान्य नहीं हो सकता।

पिण्डत सुधाकर द्विवेदी ने उपरोक्त कारणों से लाला छोटेलाल की कल्पना नापसंद की ग्रौर मूल क्लोक में "श्रविष्ठाभ्यो गणाभ्यस्तान प्राग्विल्यान विनिर्दिशेत्। स्वार्णान मासान षडभ्यस्तान इत्यादि"। इस प्रकार बहुत परिवर्तन कर के जो अर्थ किया है वह यह है—''गण यानी नच्चत्रगण अथवा २७, इस से, श्रविष्ठा का उदय होने से इष्ट काल पर्यन्त तक में नच्चत्रों के अंश को गुण्यने से पूर्व बिन्दु पर उदित होने वाले नच्चत्र के अंश मिलते हैं।'' इस अर्थ के विरुद्ध बढ़े बढ़े आचेप हो सकते हैं। श्रविष्ठाभ्यां के स्थान में श्रविष्ठाभ्यां यह पाठभेद किसी भी पोधी में नहीं मिलता, न किसी अन्य पण्डित ने स्विष्ठ किया है। तीसरे चरण में स्वार्कान् यह पाठभेद भी नया है। गुण्य के स्थान में गण्य माना है श्रीर उस का अर्थ भगण प्रथवा नच्चत्रों की संख्या यानी २७ किया है। धनिष्ठा प्रतिदिन जब कभी उदित होती है उस समय से इष्ट काल पर्यन्त जो सावयव नच्चत्र बीतते हैं उन्हे २७ से गुण्यने को कहा है। अर्थात् धनिष्ठोदय से इष्ट काल कितना ज्यतित हुष्टा यह नच्चत्रांश से ज्ञात कर लेना चाहिए।

किन्तु वह काल और उस काल में भुक्त होने वाले भारा अथवा नचत्राश किस रीति से निकालने चाहिए इस का नियम वेदाङ्कर्योनिष में कहीं भी लिखा हुआ नहीं है, तथा इस अर्थ में भौजान पद का पूर्णतया अध्याहार करना पढ़ता है, और वह मुख्य है। जो अर्थ इतनी खीचातानी से किया गया है वह शाझ नहीं हो सकता। खोकमान्य तिलक ने भी उस की अपनी सम्मति नहीं दी।

श्लोक को उत्तरार्द्ध का अन्वय इस प्रकार हो सकता है:—सूर्योन मासान षढभ्यस्तान चान्द्रमसान अत्र्व विद्यात् । इसका अर्थ यह है—'पष्वसंवत्सर युग में जिवने सौरमास होते हैं उन्हें ६ से गुयाने से चान्द्रमतुओं की संख्या का झान होता है।' किन्तु इस अर्थ के अनुसार इस श्लोकार्द्ध में पांच सौरवर्ष में किवनी चान्द्रमतुष्टें हुई इस का ठीक झान नहीं होता। क्योंकि पांच वर्षों से सौरमास ६० होते हैं। उन को ६ से गुया करने से ३६० चान्द्रमतुष्टें होती हैं। वास्तव में जब चन्द्रमा का नचनों में एक पर्याय होता है तब उस की ६ श्रृतु मान सकते है। परन्तु पांच वर्ष में चन्द्रमा के ६० पर्याय होते हैं; अर्थात् ६० × ६ = ४०२ चान्द्रमतुष्टें होती हैं यानी ४२ श्रृतुष्टें अर्थिक होती हैं। यह अन्तर उपेचयीय नहीं है। तथापि यह सत्य है कि यं ४०२ श्रृतुष्टें ६,६ श्रृतुओं के पर्याय से अपने को पुनरावृत्त करती हैं। श्रीर इस अर्थ को निकालने के लिए पढम्परस्त का अर्थ '६,६ के पर्याय से जिन की पुनरावृत्त होती हैं' ऐसा समभ्य सकते हैं। इस अर्थ में असत्यता का तथा ज्याकरण के नियमों के विरुद्ध होने का दोष नहीं है। इतना संशोधन कर के में यह अवश्य कहूँगा कि वेदाङ्गज्योतिय का पूर्णतया अर्थ अब तक लगा नहीं है, किन्तु, प्रत्येक प्रयत्न दूसरे संशोधन का मार्गदर्शक होता है इस नियम के अनुसार आशा है मेरा यह अरूप प्रयत्न भी मिनच्य मे और संशोधकों को लाभदायी होगा! वह आशा सफल हो तथा जिन महामहीपाध्याय पंठ गौरीशङ्कर हीराचन्द जी ओक्सा के पुण्य प्रताप से यह संशोधन प्रसिद्ध करने का मुक्ते सौमाग्य प्राप्त हुआ है दे दीर्घायु हो कर सुखी रहे ऐसी प्रार्थना कर के इम निवन्ध को समाप्त करता हूँ।

## वात्यसमस्या श्रीर ऋषर्ववेद का १५वाँ काएड#

(प्रो॰ डा॰ हाबर, ट्युबिगेन विद्यापीठ, जर्मनी)

अधर्ववेद का १५ वॉ काण्ड वैदिक वाड्मय की सच से कठिन पहुंची समभी जावी हैं। इसारे प्रमुख संस्कृतकों को इस के वार में अत्यन्त जुद्धतास्चक वार्त कहनी पड़ी हैं। प्रो० लैन्सन ने इस के महत्त्व को थोड़ा-वहुत पिहचाना है। िह्नदनी के अनुवाद पर अपनी प्रारम्भिक टिप्पणी में उन्हों ने जिखा है कि, 'इस में दीखने वाले जुडकपन और अत्पष्टता रहते भी यह काण्ड अनुशीलन के अनुपयुक्त नहीं।' जब से मुक्ते पहले पहले इस में योग के कुछ आरम्भिक तच्नो का पता लगां , मैं इस दुर्वोध प्रवन्य का वार वार परिशीलन करता रहा हूँ।

ध्यानपूर्वेक विवेचन के वाद सुक्ते स्पष्टतया विदित हो गया कि यह प्रवन्ध प्राचीन सारत के ब्राह्मखेर-धर्म को मानने वाले ब्रात्यों के उस बृहत् वाढ्मय का कीमती ब्रवशेप है जी प्राय. छुप्त हो चुका है ।

अपनी पुस्तक देर बात्य ० में मैंने बताया है कि बात्य शब्द बात से न्युत्पन्न हुआ है, जिस का अर्थ है बत (=पुण्य-कार्य) में दीचित मसुष्य या मसुष्यों का ससुदाय। यह ब्राह्मखों के दी चित का ठीक प्रतिवाचक है, ब्राह्मखों के यहाँ ब्राह्मख की सर्वोत्तम दीचित कहा गया है। इसी कारण मतपरिवर्तन के बाद जब ब्रात्यों ने ब्राह्मखाया के पहले ब्राह्मखाया की प्रतिवाचक के पृष्य न्यक्ति के तिया तो ये लोग ब्राह्मख वर्ष में लिये गये। ब्राह्मख लोग ब्राह्मख के पृष्य न्यक्ति के, जिस का प्रधान देवता कुछ था। श्रुह्म में ये लोग अद्भुत वेश वाली टोलियों में ब्रूमने वाले धर्मगुद और जादूगर थे, जिन की कई श्रीण्या थीं और अपना एक श्रुह्म ही पित्र ज्ञान था, और वाद में एकाकी योगी श्रीर सिद्ध जो अपने गुप्न ज्ञान और पित्र असुष्ठानों का खजाना लिये देश में ब्रूमने फिरते।

त्रात्ये। का अधिदेव रुद्र-ईशान-महादेव, जिस ने असणा कर के सव पदार्थों के आरस्थ से विश्व का सृजन किया, स्वयं भी त्रात्य या एक ब्रात्य कहाता। और जैसाकि दृष्ट त्सर्वानुक संशी से साना है, अथर्वेद का १५ वॉ काण्ड इस अमादि ब्रात्य का ही एक स्तुतिपरक प्रकरण है। उस से इस का यो वस्नान है—अध्यात्मक सन्त्रोक्तदेवत्या उत ब्रात्यदैवतम्। यह ब्रात्य खौकिक ब्रात्य की सनावन प्रतिसूति है।

<sup>\*</sup> इंडिया इन्स्टीट्यूट ऑफ़ ख्यूश पकांडमी, म्युन्शन (वर्मनी) की क्रपा से प्राप्त ।

<sup>ः</sup> मिलाइए, ब्लूमजीवर-—िद् अथर्ववेद पेंड गोपथ-ब्राह्मण (प्रुन्द्रिस टेर इन्दोईरानिश् फिलालांजी अन्द् अन्तरतुम्सकुंदे—िहन्द-ईरानी धार्ग क्षोत का विष्वकाप) ६७, रहाएक रॉथ कृत अधर्वेद का जर्मन प्रपुताट (पाण्डुन्निपि—क्षुविगेन विधापीठ, ज्ञांनी, के पुस्तजावय मं)। २ ह्विटमी—स्रथर्व संहिता वि० २, ए० ७००।

३ दी अनर्फेंग देर योगआक्सिस इम आलतन इंडिपन ए० १०२ प्र । ४ इावर—देर बात्य उंतरसुद्धिं गनअवर दी निश्त ब्राह्मनिश रेलीजिशाँन आलतइंडिएन्स्, जि०१, स्तुतगर्त, १६२७ (धागे सचिस—देर ब्रात्य०)। फा० ४

यह काण्ड खगमग दो समान भागों मे विभक्त है। प्रथम अनुवाक १—७ सूक्तो तथा द्वितीय अनुवाक द—१८ सूक्तो का है। इन मे पहला अनुवाक तो सुसम्बद्ध और सम्पूर्ण है; उस मे ब्रात्य का वर्षन आदिदेव-रूप मे तथा उस की उत्पादक चेष्टाओं के साथ है। दूसरा अनुवाक मेरी राय मे ब्रात्य अनुश्रुति के विभिन्न अंशों का सङ्कलन है। ८ और ६ सूक्त जिन मे राजन्य की उत्पत्ति का विषय है एक स्वतन्त्र भाग है; तथा वैसे ही १०—१३ सूक्त भी जिन मे अकेले ब्रात्य के पृथ्वी-विचरण का वर्षन है, सूक्त १५—१७ मे ब्रात्य के श्वास-प्रश्वास को विश्व की धारक शक्ति बताया है; और अन्त मे सुक्त १८ वे में उस का वर्षन विश्व-पृक्ष के रूप मे है।

इन स्कों की साहित्यिक शैली पर्व्यायों की है। यह सिद्ध किया जा सकता है कि ब्रात्य रचनाओं की शैली अख्यतः यही थी। ये भजन हैं, जो कि वैदिक साहित्य के वर्ष्युक्तों की योजना मे नहीं बैठते (यथि बृहत्सर्वानुक्रमस्त्री मे उन्हें बैठाने का जतन किया गया है)। तथापि इन मे छन्दों की सी गति लगातार विद्यमान है, श्रीर शब्दो का श्रतुपात रखने की स्पष्ट प्रवृत्ति है।

पहले सुक्त में सब पदार्थों के उद्भव का वर्धन है। वह यो चलता है-

- १. (ब्रारम्म ब्रारम्भ मे) ब्रास्य घूम रहा था। उस ने प्रजापित को प्रेरित किया ।
- २, उस ने प्रजापतिरूप में सुवर्ण को अपने मे देखा। उसे जना (प्राजन यत्)।
- ३. वह एक हो गया। वह माथेका ल लाम (तिलक) हो गया। वह महर् हुआ, ज्येष्ठ हुआ, बह्य हुआ, भूजने वाली गर्मी (त प ) हुआ, सत्य हो गया और इस प्रकार प्रकट हुआ (प्र जाय त)।
  - ४. वह उद्दीप्त हो उठा, वह महान् हो गया, म हा देव बन गया।
  - ५, वह देवताओं के ईश्वरत्व की लॉघ गया, ईशान हो गया।
  - ६, वह ए क ब्रात्य हो गया। उस ने एक धनुष उठा खिया, वही इन्द्रधनुष है।
  - ७. उस का पेट नीला, पीठ लाल है।
- प्. नीखे से ही वह अप्रिय भ्रातृज्य की आवृत (प्र-ऊर्स्य) करता है, खाल से ही विद्वेषी की वींधना है। ब्रह्मवादियों का यह कहना है।

यहाँ श्रादिदेव की ब्रात्य कहा गया है। ब्रात्य-देविवदों ने सब पदार्थों के मूल और एक-मात्र कारण की करूपना पृथ्वी पर पुण्यात्मा व्यक्ति-विशेष के रूप में की थी, जैसे कई बार श्रादिदेव की पहला ब्राह्मण (रूपे प्र का हा ख, अश्रव १०.७.१७) कहा जाता है। इन महात्माओं का परिश्रमण और अनुष्ठान पृथ्वी पर सभी सचेष्ट शक्ति का कारण था। अतः सनातन और सर्वोत्तम ब्रात्य को भी सब पदार्थों का मूल कारण कल्पित करना और यह सोचना कि उस के परिश्रमण से विश्व की प्रसुप्त कार्योत्पादक शक्तियाँ जाग उठी, कोई दूर की या कठिन बात न थी। कहना होगा कि ब्राह्मणों के तप और यह की तरह यहाँ ब्रात्यों के पुण्य कार्यों को ही देवत्व प्रदान किया गया थीर मूल कारण माना गया। ब्रात्य के इस देवत्व का प्रमाण यह सूक्त ही नहीं—जै मिनी य ब्राह्मण स्था स्था १.२१२ में भी ईशान का, जिस का वहाँ वायु से एकत्व माना गया है, स्वरूप एक ब्रात्य वताया है। जै मिनी य उप नि ष द्वाह्मण स्था स्था ३.२१ में वायु की, जी कि विश्वदेव है तथा अन्य सन्य सब देवता जिस की नाना

१. 'श्रात्य ज्ञासीदीयसान एव स प्रजापतिं समेरयत्।' परन्तु पैप्पतादसंहिता में "व्रात्यो दा हदसब्र श्रासीत्' यह पाठ है।

२. देर ब्रात्य० ए० ४६।

द्यसिन्यक्तियों सात्र हैं, ब्रात्य, एकब्रात्य, ब्रक्टत, सब देवों की योनि (विल्त) और (विकास की) चरमाविष कहा है। प्रश्तो पनि व द् २.११ में सर्वोच देवेश के लिए कहा गया है,—"हे प्राय, एकिं, विन्य के भोक्ता, तुम ही एक-मात्र असल स्वामी ब्रात्य हो।" अतः वैदिक काल में किसी न किसी एकेश्वरवादी या एकराजेश्वरवादी सम्प्रदाय की अनुश्रुति अवश्य रही होगी, जिस के अनुसार परमेश्वर वायु-ईशान, ब्रात्य था। हम इसे ब्राह्मय-धर्म के मुकावले मे ब्रात्य-धर्म कह सकते हैं। केवल सामवेदीय और आधर्विषक वाड्मय मे ही यह अनुश्रुति मुरचित है, अन्यया ब्राह्मयों के सारे वाङ्मय से इस ब्रात्य-धर्म की पृथक् सत्ता के चिक्कों को चुन चुन कर नष्ट कर दिया गया है।

प्र जा पित , जो कि आदि जा त्य के प्र ज न क पर्यटन से प्रेरित हो कर प्रकट होने वाली प्रथम दैवी सत्ता है, जैमि० ना० में सहायक देवता है, जो कि एक जा त्य को त्यागने वाले जात्यों को शरण देता है। पर हमारं पहले स्क में प्रजापित आदिजात्य की सृष्टि है। अत. यह उस समय रचा गया होगा जब कि प्रजापित जात्यदेव के सुकावले में प्रधानता हासिल करने की स्पर्धों कर रहा या और जात्यों के बहुत से प्रमुख नेता उस की तरफ हो गये थे। ये ही वे लोग थे जो जात्य-स्तों में द्वारा जाहण्य वर्ष में ले लिये गये थे। यह सुक्त अद्धान्न जात्यों की तरफ से अपने पुरखों के देवता के प्रति किए गए इस विद्रोह का जवाव था। वे प्रजापित की त्या तप, एक म् आदि बाह्यपों के अन्य विचारों की उपेचा न कर सके, पर उन्हों ने उन को जात्य देव का आश्रित बना दिया, जिस ने कि उन्हें उत्पन्न किया। जाह्यपों के देवताओं और सिद्धान्तों के साथ ही उन्हों ने अपने परम्परागत स लाम थे, स ह तू, स हा न आदिक को भी रक्ता । "सुवर्ष मा स्म अपर य तू, त तू प्रा ज न य तू" यह बाक्य बढ़े ही महक्त का है, क्योंकि सुवर्षों के स्थान में हि र ज्य गर्भ वदल कर शेष सारा वाक्य लगभग इसी रूप में जात्य अनुश्रुति से सम्बद्ध एक उपनिषद् ने थें दृहराया है,—यो दे वा नां प्र भ व श्व उद्भ व श्व विकास होता है। जात्य अनुश्रुति के एक दूसरे सुक्त में त्रिगुत्यवाद की तरह यहाँ हम पिछले साख्यों का बहुत-सी परिमाचओं—म ह तू, म हा न , आदि का मूल भी पाते हैं।

इस स्क का, जिसे मैं ब्रात्यकाण्ड में सब से व्यवीचीन समभाता हूँ, रचनाचातुर्य इस से प्रकट है कि व्य क्य सुव्य से स्वयक्त पहली परम्परा जिस का ब्रन्त स त्य पर होता है, सब नपुंसकित द्वी वस्तुर्घों की है, तब दिव्य पुरुष-सत्ताओं की दूसरी परम्परा ब्रारम्म होती है जिस का ब्रन्त ए क ब्रात्य पर होता है। वह ब्रात्यों के चामत्कारिक ब्रत्युष-स्थानीय ज्या इ. ड को उठाता है खीर इस से सारे विरोधियों को जीत डालता है और तब ब्रपने विया-श्रमण का ब्रारम्म करता है, जिस का स्क २ प्र में वर्णन है।

१ देर ब्रात्य० ३०७।

२. देर झात्य० ३१०।

३. छलाम शेवों के साम्प्रदायिक चिह्न पुराड़ का पर्य्याय है। कालाझिख्य नामक एक सारी की सारी उपनिपद् इसी पुण्डू के विराट् स्वरूप के वर्यान में जिल्ही गई है।

४. श्वेत०३ ४ २।

र **अथ०** १० ८ ४३।

स्कू १ मे एक बड़ी कठिनाई है जिस की उपेचा नहीं की जा सकती । मंत्र ६ का एकब्रात्य श्रादित्रात्य की अन्तिम अधिन्यक्ति है। अतः जै मि० उप० बा० की तरह हमारे इस स्कू मे ये दोनों एक नहीं। इस विरोध का कारण यह है कि यह स्कू आदिब्रात्य से प्रकट होने नाली एक परम्परा स्थापित करना चाहता है; जिस मे कि आदिब्रात्य को इस प्रकार हर एक अन्यक्त पदार्थ से परे, देवनायाओं के चेत्र से अलग, एक अध्यात्म-पुरुष के रूप मे माना गया है। इस प्रकार विश्वपुरुष ब्रात्य की पुरानी परम्परागत देवनायाये, जो २—६ तथा १४—१८ स्कों मे हैं, आदिब्रात्य के एकाकी स्वरूप से मेल नहीं खातीं। अतः इन स्कों का मुख्य विषय ब्रात्यों के देवनाथाओं मे कल्पित मुखिया एकब्रात्य को बना दिया गया है, यद्यपि मूल प्रसंग ब्रात्य का ही थां। इसी से पिछले वाक्मय मे ब्रात्य ग्रीर एकब्रात्य को एक माना गया है। सो ठीक मी है, क्योंकि ये एक ही सत्ता के दो विमिन्न रूप हैं।

२—७ सूर्कों में विश्वपुद्धव ब्रात्य के अमण श्रीर कर्मकाण्ड का वर्णन है, जो कि लौकिक ब्रात्य के नमूने पर है। इन स्कों मे दो मूल कल्पनायें हैं। पहलों कर्मकाण्ड-सम्बन्धी, स्रर्थात् लौकिक ब्रात्य के पर्यटन तथा उस के पवित्र अनुष्ठान; इन मे प्रधान कर्म महाव्रत है, जैसा कि मैंने अपनी पुस्तक देर ब्रात्य ० (पृ०२४६ प्र) मे दिखाया है। दूसरी विश्वरचनाविषयक; अर्थात् विश्व का अमण करने वाला आदिब्रात्य वा यु है, जिसे हम मारतीय हे में स (Hermes) या थ्री दि न (Odin) कह सकते हैं। इन दोनो कल्पनाओं का समन्वय इन स्कों मे हुआ है, श्रीर जैसे लौकिक महाव्रत की परिसमाप्ति वर्षा, अन्न श्रीर मूमि का उपजाऊपन आदि विश्व की पोषक शक्तियों की उत्पत्ति से होती है, ठीक वैसे ही पहले अनुवाक के अन्त और दूसरे के आरम्भ मे थे शक्तियों प्रकट हो कर पृथ्वी श्रीर धुलोक मे अपना कार्य आरम्भ कर देती हैं। निस्सन्देह हम कह सकते हैं कि प्रथम अनुवाक के थे स्क एक प्रकार से सृष्ट - म हा व्र त का वर्णन करते हैं, जिस मे मुख्य पात्र सनातन ब्रात्य है। यही विचार १४ वे स्कू मे, जिस मे कि विश्वपुद्धव ब्रात्य की सवारी द्वारा दिव्य शक्तियों का अववार होता है, तथा १५—१७ सूक्तों में भी जहाँ कि ब्रात्य का उख्वास-प्रख्वास संपूर्ण विश्व की प्राण-धारक किया के रूप में वर्षित है, है। सृजनेवाली शक्ति के रूप में चमत्कारी उख्वास-प्रख्वास महाव्रत का एक मुख्य सङ्ग था।

दूसरा सुक ४ गयों में विभक्त है जिन में से हर एक फिर ७ गयावसानतः में विभक्त है। पहला गया थें हैं—"वह (विश्व-श्रात्य) उठ खड़ा हुआ; वह पूर्व दिशा को चला (= अनुव्यचलत्), षृह तूर यन्त र आ दि त्य और सब देवता (= विश्वदेवता.) उस के पीछे चले। ऐसे, विद्वान प्रात्य की जो बुराई करता है, षृहत् रथन्तर आदित्य और विश्वदेव सब से अपने को जुदा कर लेता है। जो यो जानता है, वह ष्टहत् रथन्तर आदित्य और विश्वदेवों का प्रेम-पात्र (= प्रियंधाम) हो जाता है। पूर्व में इस ब्रात्य की श्रद्धा रखेल (= पुँरचली), मंत्र भाट (= मागध), विज्ञान वस्त्र, दिन पगढ़ी (= उद्योश) रात्रि केश, दोनों पीले (= हारीती) गोले सूर्य चाँद दो अलंकार (कुण्डल), मृत और मिवल्य आगे पीछे चलने वाले दो अनुचर (= परिष्यन्दी), मन वाहन (= विपथ) मानसून (= मातरिश्वा) और ढाढ़ (= पवसान) खीचने वाले (= विपथवाही), तूफ़ान सारखो, बवूला (= वातूल) चाडुक (= प्रतेदा), कीर्ति और यश चोचदार (= पुर:सरी) हैं। जो यह जाने उसे कीर्ति और यश मिलता है।"

१. मि० अथ० ३.१५ प्र; १८ ।

चारों गण इसी तरह हैं। उन में ब्रास्य चारों मुख्य दिशाओं में असया करता है। हर एक दिशा में उस का मार्ग भिन्न है, तथा देवता साम और हर दिशा में अनुसरण करने वाली अन्य शिक्तयों विभिन्न हैं। वहाँ विश्वत्रात्य के साथी सामान आदि सब वही हैं जो धर्मानुष्ठान के लिए देश में घूमने वाले लैंकिक ब्रात्यों के। जैसे ऋ० १०.८५ में सुर्यों के विवाह में उस के वस्त्र सामान सिख्यों आदि मंत्रों सुक्तों व अन्यान्य प्राकृतिक व दैवी सत्ताओं को वनाया गया है, वैसे ही यहाँ विश्वत्रात्य के। दूसरी तरफ़ एक छायामयी तुलना हारा लैंकिक ब्रात्य के साथी सामान आदि भी सब वही हैं, यह सुक्त ३ से सिद्ध किया जा सकता है। वहाँ विश्वत्रात्य की आस नदी (=चैंकि)) को वनाने वाली विभिन्न शक्तियों की जुलना लैंकिक पुराहित की आस नदी के अवयवों से की गई है।

सूक्त का सामान्य ध्रभिप्राय स्पष्ट है। ब्राल्य पहले पूरव को प्रस्थान करता है, फिर दिक्खन को मुड़ता है, तब पिच्छम ध्रीर उत्तर को। यों उस की सवारी पूरा चक्कर काटती है। यह पवित्र प्रदिच्छा है। महाब्रत में बेदी की प्रदिच्छा, जिम से कि बहुत-सी गुप्त सिद्धियाँ उस पवित्र ध्रागन में प्रकट हो जाती ध्रीर उस की क्रियाशिक्यों जाग पड़ती मानी जाती हैं, इसी का प्रवीक है। विश्ववात्य मानी ध्रपनी ध्रमलदारी की तरह संसार की, जो कि उस की जगत सृजने ध्रीर पालने वाली चेष्टाओं की पुण्य लीलामूमि है, परिक्रमा करता है।

छठे सूक्त में इसी प्रकार एक दूसरी परिक्रमा का वर्णन है। वहाँ प्राक्षतिक शिक्तयों की एक अत्यन्त कौतुकमयी परम्परा वस का अनुसरण करती है। ज्यादा विस्तार न कर के सचेप में में इतना ही कह देता हूँ कि इन दिशाओं में, जिन में बात्य व्यादा विस्वार के सञ्चालन में चलायमान है। दिशायें किन्हीं अचिन्त्य प्रकार का सम्बन्ध है। सारा विश्व यहाँ विश्वबात्य के सञ्चालन में चलायमान है। दिशायें किन्हीं अचिन्त्य प्रान्तों की तरफ ऊँची-सी उठ रही हैं, जिन में से एक मानव कल्पना से इतना दूर है कि यह समक्ता गया है कि बात्य वहाँ से न लौटेगा। सचमुच ही वह उस कं वाद म हि मा - स हु (= वहती हुई महानता) में परिवर्तित हो जाता—संसार को घेरने वाला महासमुद्र वन जाता—है (सूक्त ७)। बात्य वायु की तरह विश्व के कोने कोने में ज्याप जाता है, कोई जगह वस की सचेष्ट समुपरिवति से नहीं वचती, ब्रौर जहाँ जहाँ वह जाता है प्राक्तिक शिक्तयाँ जाग उठती ब्रौर उस का अनुगमन करती हैं।

इस सूक्त से यह परिणाम निकाला जा सकता है कि झाल्य-देववादियों की स्नपनी एक झाधिदैविक सृष्टि थों, जिस में बहुत-से लोको का, जो झाझण वाङ्मय से एक प्रकार से झपरिचित थें, उल्लेख या, जिन में हर एक का एक अधिष्ठाद्देवता अलग था, और वे सब सनावन झाल्य—एक सार्वभीम परमेश्वर—के अधीन थे।

तीसरे एक मे विश्ववास्य पूर एक वर्ष सीधा खड़ा रहता है। व्रास्य का यह छनुष्ठान मो लौकिक महाव्रत के उस छनुष्ठान के नमूने पर है, उहाँ एक मनुष्य बहुत देर तक खड़ा रह कर सूर्य का स्ववन करता छीर बढ़े प्रभावोत्पादक स्तोत्र पढ़ता हुआ सूर्य के साथ साथ घूमता है। मैं समक्तता हूँ स्कम्म के छनुष्ठान की कल्पना भी, जिस का त्रास्य-कल्पना से निकट सम्बन्ध है, इसी नमूने पर हुई है।

श्रीर ठीक जैसे कि महाव्रत में ख्राता के लिए ग्रासन्दी बनाई जाती है, यहाँ देवता लोग साम श्रीर श्रन्य विश्वशक्तियों से ब्रास्य के लिए एक ग्रामन्दी तैयार करते हैं। यह समता कोई मेरा श्रपना श्रतुमान नहीं, साम के मृल सन्दर्भों हारा इसे सिद्ध किया जा सकता है। क्योंकि ब्रास्य की ग्रासन्दी में

१ जैमिनीय ब्रा०२ २८ २६, छाट्यायन श्रीत सूत्र ३ ६ ७ ब्रीस देर ब्रास्य० २४६ प्र। फा० १

श्वासन्दों के सिन्न सिन्न अवयवें। श्रीर कितपय रहस्यमयी शक्तियों का सास्य वैसा ही है जैसा कि महान्रत की आसन्दों में। आसन्दी की बनावट के रहस्य का विषय नात्य ग्राधिदैविकों को बड़ा प्रिय था। इसी से यह कुछ आश्चर्य की बात नहीं कि इस आसन्दी-कल्पना को न्नात्यों के एक नेता क्रुशीतक के सम्प्रदाय ने न्नात्य-मत छोड़ने के बाद भी जारी रक्खा श्रीर बढ़ाया, कैशितकी उपनिषद् (१.५) का वह एक मुख्य माग है।

क्यों कि ब्रात्य की श्रासन्दी महाझत के उद्गाता की श्रासन्दी है और प्रमुख सामो द्वारा बनी है, इस से यह प्रकट है कि ब्रात्य को महान् विश्वउद्गाता के रूप में कल्पित किया गया है, जो साम-गान श्रीर श्रोद्वार-नाद से विश्व को शब्दब्रह्म से परिपूर्य कर देता है। वब समस्त देव-प्रजा उस की पदाित बन जाती है श्रीर उस के मन के संकल्प ही उस के दूत।

. यही विचार चौथे थीर पॉचर्वे सूक्त मे प्रकट हुआ है। वहाँ वर्ष के बारहो महीने—जिन के उपजारूपन के लिए उद्गाता गा रहा है—तथा सब महासाम और परमात्मा के अर्थात् स्वयं आदिज्ञात्य के अपने सात विभिन्न रूप उस के सहायक साथी बनाये गये हैं, जो उसे एक जीवित शक्ति के रूप में, जिस मे विश्व की अन्य सब सत्ताये केन्द्रित हैं, सब दिशाओं और प्रदिशाओं में घेरे हैं।

महाव्रत में ब्वृगाता आसन्दी पर बैठ सामगान करता था, जिस के पश्चात् महदुक्थ का पाठ होता। अब दोनों को मिला कर एक पुरुष—अर्थात् महाव्रत के अधिष्ठाट्देवता—के रूप में करिपत किया गया। ऐ ते रे य आ ० २.३.३, के अनुसार यह पुरुष 'ही संसार के चारों तरफ़ का महासग्रुद्र है। इस महासग्रुद्ध से जल और जलों से अन्त पैदा होते हैं। ठीक इसी कल्पना की तुल्ला में ७ वें सूक्त में विश्व-महाव्रत का प्रमुख पुरुष 'बहती महानता' हो जाता, पृथ्वी के अन्त तक पहुँचता और महासग्रुद्ध बन जाता है। और उस के पीछे पीछे प्रजापति और परमेश्री, पिता और पितामह, और जल वर्षा बन कर बहते हैं। और तब श्रद्धा और यह, जगत् और अब, तथा अन्त साने की शक्ति (श्रवाध) अर्थात् जगत् की पोषक शक्तियाँ पैदा हो कर चलती हैं। विश्व-महाव्रत यो सफल और सम्पूर्ण हो गया।

श्रव चूँकि जगत् श्रीर उस की पोपक शक्तियाँ—श्रद्धा, यहा, श्रन्न श्रीर श्रन्ना च पैदा हो गये, श्रवः श्रनादि त्रात्य से, जो कि (विश्व-महात्रत की प्रेरक शक्तियों द्वारा) रज से प्रदीप्त हो उठता है (= श्ररज्यत्), राजन्य की उत्पत्ति होती है। राजन्य एकाएक विशः (कबीलों) सजात वान्धवो (= सवन्धूर) श्रन्न श्रीर श्रन्ना श्रों के ऊपर होते का श्राकांचो हो जाता है (श्रश्युद्तिष्ठत्)।

€ वे सूक्त में बात्य विश: की तरफ़ बढ़ता—विश: की सत्ता स्थापित करता—ग्रीर इस प्रकार राजन्य के मनोरथ को पूर्ध करता है। उस के पीछे पीछे स मा, स मि ति, से ना श्रीर सुरा अर्थात उन ब्राह्मचेतर लोगें। के बढ़े बढ़े जमाव श्रीर उत्तेजनापूर्ध पान-गोष्टियाँ चलती हैं। इस सूक्त की व्याख्या उन सुरापान-महोस्सनें को व्यान में रख कर करनी चाहिए, जिन की भत्तक श त क दि य मे है तथा जिन का वर्धन मेगाँस्थनेस ने भारतीय दिओ तुसस् अर्थात् करू-शिव की पूजा का उल्लेख करते हुए किया है। समयाभाव से मैं ज्यादा बारीकियों मे नहीं जा रहा हूँ, उन का सविस्तर वर्धन अपने अन्य देर ब्रात्य जि०२ में हूँगा।

१ सुक्त मा

१०—१३ स्कों मे लीकिक ब्रात्य को ब्रांतिय के रूप में देश मे घूमते हुए तथा राजन्यों और जन-माधारण के बरो मे जाते हुए दिखलाया गया है। इन स्कों का, ब्रांति यि ब्रां हा या वाले स्कों में, जो कि इसी तरह पर्यायों में रचे गये हैं ब्रीर ब्रात्य अनुश्रुति से सम्बन्ध रखते हैं, तथा आ प स्त म्व घ में सू त्र के अतिथि-सन्दर्भों से, जहाँ इन्हीं स्कों के अचरश उद्धरण दिये गयं हैं, गहरा सम्बन्ध समक्षना चाहिए। इस प्रकार की तुलना से यह सिद्ध किया जा सकता है कि अतिथि घूमने फिरने वाला साधु ही है, जो पूर्वकाल मे पुरोहित या जावूगर होता, और वाद मे सिद्ध, जो अपने साथ अलैकिक वातो का गुप्त ज्ञान लाता और अपना स्वागत करने वालों को असीस देता। अपनेद और अन्य धर्मों से तुलना करने पर मालूम पड़ता है कि यह आर्यावर्च और युरोप की अम्बनिष्ठ संस्था थी, और प्राचीन भारत मे ब्रात्य लोग उस के ब्राह्मश्रेति प्रतिनिधि थे। वह जहाँ जाता उस की आव-मगत वड़ी श्रद्धा-भिक्त से होती और ब्रात्य देवता की तरह, जिस का कि वह पार्थिव प्रतिनिधि है (१३.८ ६) उस का स्वागत किया जाता। इस आतिब्य का वड़ा माहात्म्य है। यदि वह किसी घर में एक रात ठहरे तो गृही पृथ्वी के सव पुण्य लो को को पा जाता है, दूसरे दिन ठहरे तो अन्य रि च के, तीसरे दिन चु के, चौबे दिन पुण्य के पुण्य लो को को तथा पाँचवें दिन अपरिसित पुण्यलोको को।

ऐसा मालूम होता है कि वहुत-से कपट-ब्राल्य (ब्रात्य बृव) भी होते थे, जो सिर्फ़ आत्या के नाम का फ़ायदा उठाने के ख़याल से ब्राल्य वनने का डोंग करते । १३ वें सूक्त मे गृहपति की एक वड़ा मज़ेंदार घ्राटेश है जिस से कि वह कपट-ब्राल्य के घाने से मी वही फल पा सके जो सच्चे ब्राल्य के घ्राने पर होता है।

१२ वें सूक्त के घ्रारम्भ में यह पता चलता है कि घ्रातिथि ध्रव घूमते धर्मगुरु ध्रीर जादूगर के रूप में पहले जात्यों वाली सजधज ग्रीर मण्डली के साथ नहीं ग्राता, ध्रव तो यह ए वं विद्वा न ज्ञात्य है, जिस के झान नं श्रव पुराने कर्मकाण्ड की जगह ले ली है। प्राचीन भारत में एक ही व्यक्ति ऐसा है जिस पर यह वात घट सके, वह है परिज्ञाजक थोगी या संन्यासी। योगियों-संन्यासियों का सब से पुराना नमूना ज्ञात्य है।

पहले पहल अजब जान पड़ने बाला १४ वॉ सूक्त जिसे रूडाल्फ़ रॉब ने तो एकदम ही फिजूल और निरर्थक करार दिया था, प्रारम्भिक होते हुए भी रहस्यवाद का एक उत्तम गम्भीर सन्दर्भ है, जिस का माव अव० ४.६ के अ ति थि बा हा या वाले प्रकरण में भी स्फूट हुआ है, और सम्भवत: यहाँ भी यही कारण है कि अतिथि-सूक्तों के बाद ही इसे स्थान मिला है। इस में भी १२ गण हैं जिन की रचना उसी अस से हुई है।

"ज्यों ही वह (ब्रास्य) पूरव को चला मरुत की सेना उत्पन्न हो कर (= भूत्वा) ध्रीर सन को सेका (= अन्नाख) बनाकर उस के पीछे हो ली। जो वें। जाने, वह सन के अन्नाख से अन्न खाला है।"

वारहो दिशाओं में इसी प्रकार विश्व-शक्तियो व दैवी सत्ताओं की १२ विभिन्न संबक्तियों उठती हैं और जाल्य के पीछे हो लेती हैं। वे वारहों अलग अलग अन्ना य भी वनाती हैं, जिन सब के साथ दीचित लीकिक ज्ञाल्य भोजन करता है।

१ अथ० ६ ६।

२ २. ३ ७।

दे अय० १५, १३, ६।

४ वही, ६---६।

इस सुक्त की ठीक व्याख्या के लिए प्राचीन भारतीयों के उस तत्त्वज्ञान की समक्कना आवश्यक है जिसे इस अन्त-सीमांसा कह सकते हैं और जो त्रात्य-विचारकों का एक प्रिय विषय था।

इन समस्याक्रों ने कि अन्न शरीर और मन की पेषक शक्ति के रूप में कैसे परिवर्त्तित हो जाता है, कि खाद्य पदार्थों (अन्नों) में वस्तुत: खाद्य (अन्न) क्या है, और कि मनुष्य में वह कौन सी शक्ति है जो उसे हज़्म करती है, बहुत से वैदिक विचारों को जगाया था। और सच ही प्रकृति और चेतन की समस्या का, जिस का हुत आज भी नहीं किया जा सका, यह आरिम्मक स्वरूप था। इन्हीं चिन्ताओं में अन्न और अन्न द का विचार जन्मा,—अन्न अर्थात् विश्व का पोषक तक्त्व जो अपने को विभिन्न रूप, त नु या मूर्ति में बाँट लेता है, और अन्नाद या भोक्ता अर्थात् सचेष्ट तक्त्व जिसे कि प्राय: अन्तरतम में वसने बाता अपि या प्रा या माना जाता है, और जो अपने को विभिन्न लोकों में बाँट लेता है।

यही प्रधान श्रीर पुरुष का निराला द्वेतवाद है ?

अन्नाद बन कर अथवा विश्व अन्ना स के साथ विशेष दिशा में बैठ कर अन्न खाने से, साधक विश्व के बस भाग से जीवित सम्पर्क स्थापित कर लेता है। १४ वें स्कू का निर्माण इन्ही विचारों से हुआ है, और इसी लिए यह स्कू हमारे बाल्यकाण्ड के गृढ़ अभिप्राय का द्योतक है। जो आध्यास्मिक चित्र यह खींचता है वह बहुत ही विशाल है;—विश्व का कोना कीना बाल्य की उत्पादक चेष्टाओं और दैवी सत्ताओं से समाकान्त है, वे अपने अपने स्थान की अधिष्ठात्री हैं, और वहाँ अन्नादों को नियुक्त करती हैं जो कि साधकों को अपने विशेष चेत्र की गुप्त शक्तियों मे दीचित करते हैं। यह विश्व एक सुव्यवस्थित सजीव देह है, जिस की मूल प्रेरक शक्ति सनावन बाल्य है और इस लोक मे उस का हिस्सेदार विद्वा च ब्रा त्य। योगदर्शन में इसी आश्वय को यों स्पष्ट किया है, 'योगी का मन मूल प्रकृति अथवा प्रधान से, जो कि सब पदार्थों की अभिव्यक्ति और लय का स्थान है, सीधे सम्पर्क मे रहता है, और इसी से सब दिशाओं कालों और पदार्थों से भी।' योगी की ऐहलीकिक चमत्कारपूर्ण सभी विमृतियों का मूल स्रोत यही है।

इसारे काण्ड मे बारबार आने वाले वाक्य—प्रियं घा मभवित यए वं वे द—से इसी आशय को तनिक दूसरे ढंग से कहा है—साधक मे अभिन्यक्त होने वाली संपूर्ण शक्तियाँ उस मे सजीव रूप मे अवतरित हो जाती हैं।

यह सूक क्या निर्धिक स्रॉय बॉय है ? हमे यह न मूलना चाहिए कि विश्व के क्रम-नियम श्रीर उस से ग्रपने सम्पर्क के बारे मे वैदिक ऋषियों की धारवायें हमारी धारवाओं से मिले यह ब्रावश्यक नहीं है।

१५—१७ स्कों के आध्यात्मिक विचार भी कम महत्त्व के नहीं। त्रात्य 'वीन वार सात गुयो' वाल से विश्व के अन्वरङ्ग मे प्रायावायु फूँकता है, और इस तरह इसे अनुप्रायित रखता है। उस के इकोस प्राय हैं—
७ प्राय अर्थात् आगे-श्वास, ७ अपान अर्थात् नीचे-श्वास और ७ व्यान अर्थात् वीचोधीच-श्वास, उस मे से कइयों
के विभिन्न नाम हैं, और इर एक परोत्त या अपरोत्त विश्व का साग, अर्थात् उस की गृढ धारक शक्ति, है।

१ दे० — ऐ० झा० २२, तै० उप० २२, ऐ० उप० १३, बृ० उप० १४, ४.६, मैत्री उप० ६११ प्रः कठोप० ६४; महानारा० उप० ११; तथा ऋ० ११२७, झा० उप० ६१३.७-८।

इस जब अपने इस काण्ड के अन्तिम सूक पर निगाइ डालते हैं ते ब्रात्य-विचार का एक नया पहलू सामने आता है—अर्थात् सतातन ब्रात्य विश्व-पुरुष के रूप में। जैिम० उप० ब्रा० से ज्ञात होता है कि ब्रात्य लोग "ऊर्ध्व-लोकों में स्थित तथा यज्ञ की बिल से घृया करने वाले देवाधिदेवों का," तथा ग्रेश्न इस अचर का गृह ज्ञान भी रखतं थे। इस प्रकार हम ब्रात्य-विचार के प्रमुख ब्राध्यात्मिक विषयों को पहचान सकते हैं, ग्रीर आगे प्र अ, बरे ता श्व त र, मै ब्रां आदि कह-शिव की अनुश्रुतिपरक उपनिषदों में इन्हीं का विवेचन श्रीर अधिक दार्शनिक ढंग से पाते हैं। इन के साथ सम्बद्ध का ठ क, मुण्ड क श्रीर म हा ना रा य यो प नि प द् का नाम भी जोड़ा जा सकता है। क्योंकि उपनिषदों में स्पष्ट ही साख्य परिमापाओं— म न, बुद्धि, चि च, श्र ह द्वा र—का प्रयोग है, श्रीर क्योंकि अधर्ववेद के एक ब्रात्य-स्क में त्रि गु या वा द का उद्धेख भी हम देख चुके हैं, इस लिए इम यह निञ्चयपूर्वक कह सकते हैं कि आरम्भिक सांख्य श्रीर योग की नीव, जिन का आरम्भ इतना पहले वैदिक काल में मिल रहा है, पहले पहल बात्य सम्प्रदाय में ही पड़ी।

अब मैं अन्त में थोड़े से नाक्यों मे इस प्रश्न पर विचार करता हूँ कि आया मेरी यह न्यापना कि अध्यविद के १५ में काण्ड का जात्य वाद के योगियों का अध्यामी है, मान्य हो सकती है। निश्चय ही महादेव के रूप में ब्रात्य-ईशान की स्थिति पिछले योग-दर्गन के ईश्वर अथवा परम पुरुष की स्थिति से ठोक मेल खाती है। तब, जैसा कि पहले कहा जा चुका है, १०—१३ स्कूले का एवं विद्वान ब्रात्य: परिव्राजक योगी का पूर्वरूप है।

पर क्या यहाँ हमे पिछले योग की किन्हीं विशेष क्रियाओं का श्रामास मिल सकता है १

इस काण्ड में वर्धित विश्वजात्य और लैंकिक जात्य का पारस्परिक सम्वन्ध यहाँ संचेप में वता देना आवश्यक है। यह वात खास कर स्क २ से स्पष्ट है कि मनावन जात्य के कार्यों और स्वरूप को लैंकिक जात्य के नमूने पर ही गढ़ा गया है। अव सनावन जात्य के वर्धन से लैंकिक जात्य के विषय में कुछ वातें हम जान सकते हैं। यदि सनावन जात्य वीन-वार-सत्तगुने वाल से साँस लेता है तो लैंकिक जात्य मां इसी वरह की कोई किया अर्थात कोई खास वरह का प्रायायाम अवश्य करता होगा। किर यदि सनावन जात्य पूरे एक वर्ष भर सीधा खड़ा रहता है तो देर तक सीधे खड़े रहने की क्रिया लैंकिक जात्य से छिपी न होगी; क्योंकि विशेषतः में त्रा य शी उप निषद के अनुसार, जिस का जात्य-अनुअति से निकट सम्बन्ध है, राजा वृहत्य ने एक हज़ार दिन तक ऐसा किया घा धौर तब देवताओ ने प्रकट हो कर उस के सम्युख बैंगिनिषद झान का प्रकाश कर दिया था।

यह मैं पहले ही बता चुका हूँ कि ब्रात्यों की बहुत-सी क्रियाओं का मूल पुराने कर्मकाण्ड में निहित है। उदाहरखार्य, सामगायको के नियमित प्राणायास, श्रीर उन के साथ प्राणो के विषय में आध्यासिक विचार—जैसा कि हम उन्हें विशेषत जैमि० उप० ना० में पाते हैं—उपासकों के कर्मकाण्ड छोड़ने पर बन्द नहीं हो गये, विल्क वे नये प्रकार के पवित्र जीवन में ध्येय-प्राप्ति के साधन रूप में अद्गोकार कर खिये गये। इसी प्रकार, जब कि सामो का गायन कर्मकाण्ड के साथ साथ छोड़ दिया गया, तब मी श्रोकार के जाप को सन की एकामता में सहायक मान कर प्रचित्र रक्ता गया। ब्रात्य लोग श्रोक्त इस श्रक्त के रहस्य के ज्ञाता ये, सो पहले ही कह चुका हूँ। इसी तरह बैठने का निश्चित श्रासन तब भी जारी रहा जब कि श्रासन्दी को श्रकेले फिरने वाले ब्रास्य

१ १.१० ३४, मि० देर ब्रात्य० ५० २३६।

की स्वच्छन्दता में वाधक मान कर छोड़ दिया गया?। इन सव योग-तत्वों का वर्णन ३—५ सूक्तों में है, जहां उन का तब तक महाव्रत-अनुष्ठान से, जिस में से कि उन का विकास हुआ, सम्बन्ध है।

यह कहते समय कि अधर्व का १५वॉ काण्ड एक योग-अन्य हैं नि:सन्देह मैंने अर्युक्ति की थी। परन्तु इतना तो स्पष्ट है कि इस काण्ड मे उस सनातन आत्य-विषयक गुद्ध अनुश्रुति विद्यमान है जिस का कि दीचित साधक छोग असछी ए वं विद्वा न आत्य: बनने के लिए ध्यान किया करते थे। अतः स्पष्ट ही विश्वशक्ति का ध्यान श्रीर परमेश्वर से साहचर्य-संपादक यह पवित्र ज्ञान उन आत्यों के जीवन का एक गुख्य ग्रंग था, जो कर्मकाण्ड को छोड़ तक्वज्ञान और तत्सन्पादक अभ्यासों की श्रीर फुके।

ग्रीर क्योंकि वे अपने आप को सब देवताओं श्रीर विश्व शक्तियों का प्रियं धा म अनुभव करते तथा विश्व के सब भागों की अधिष्ठात्री शक्तियों से अपना सजीव सम्बन्ध समकते, यही नहीं बिल्क स्वयं अपने को देवाधिदेव ब्रात्य अनुभव करते थे, इस लिए यह मनःस्थिति, जो कि अपनी चरमावस्था में समाधि— अर्थात् अपरिमित आत्मविस्तार और अभ्युदय—की एक दशा में परिखत हो जाती है, अवश्य ही इन तत्त्वकों में से कुछ अत्यधिक प्रतिभावान महाभागों की हो जाती होगी। अतः इस काण्ड में पिछले योग के प्रायः सभी मुख्य तक्त्वों का पूर्वीभास मिलता है।

में यह नहीं कहता कि ब्रात्य-प्रकरण की सभी पहेलियों यूफ लो गई। पर अनंक अब तक अनसुलक्षी सूक्त गुरिअयों के अलावा इस काण्ड का सामान्य आशय भी प्रकट हो गया है और वैदिक काल के इतिहास में इस का स्थान निश्चित हो। गया है। ब्रात्य-धर्म का सम्बन्ध अधर्व से पहले वा पिछले काल से स्थापित करना अब अगले अनुसन्धान का कार्य होगा। अब तक की मेरी लोज से जो बातें पाई गई हैं, उन से यह सम्भावना होती है कि ब्रात्य लोग, जो आर्य तो निश्चय से घे ही, भारत में आने वाले आर्य प्रवासियों के पहले समूह में से थे। यदि कही प ब्ल विंश ब्रा ब्रा ए ८४.१८.५ प्र में विल्लिखत छुप्त ब्राह्मण की प्रति मिल सके तो यह इतिहास बहुत कुछ सुलक्ष सकेगा, क्योंकि इस में ब्रात्यों के नेता बुध की अनुश्रुति थी।

श्रीर दूसरे यह सिद्ध हो गया कि सांख्य-याग की जड़ भी यहीं खोजी जानी चाहिए।

इस प्रकार अथर्व का बहुत बदनाम १५वॉ काण्ड भारत के प्राचीन इतिहास की दृष्टि से अत्यन्त सहस्त्र-पूर्व सिद्ध हुआ। यह एक छुप्तप्राय वाङ्मय का एकसात्र अवशेष है अतः इस का महस्त्र और भी बढ़ जाता है।

१ एक जातक-चित्र से सिद्ध है कि पिछुंचे काल में भी वेगगी लोग श्रास्तन्दी बरतते थे। दे०-देर ब्रात्य १० १२ टि०।

२ दी श्रनकैंग देर योगप्राक्सिस ए० १८४।

इन स्थापनाओं का विस्तृत पोषण मेरी पुस्तक देर ब्रात्य जिक्द २ मे होता ।

#### सद्र#

प्रो॰ डा॰ र्जाटो स्ट्रांस, पीएच॰ डी॰, बेस्साट विद्यापीट, वर्मनी अध्यवेवेद-मंहिता के ब्रात्यकाण्ड (१५) के सातवें पर्याय का पहला मन्त्र यह है .—

> स महिमा महुंभत्वान्तं पृथिव्या त्रंगच्छत्ममुद्रो'ऽभवन ।

इस पडिक का अनुवाद द्विट्नी-नैन्मैन ने इस प्रकार किया हैं। .—

'वह महत्ता उस मे से सीधी निकल कर (Becoming Sessile) पृथ्वी के अन्त तक गई। समुद्र हो गई। 'इस के समर्थन मे वहीं निम्नलिखित टिप्पणी दी गई है, "हिं० ने हाशिये पर पेंसिल के नीट से इस प्रकार सुकाया है— 'अधवा वह उस मे से सीधी निकलने वाली महानवा वन कर इत्यादि'। श्रीफोल्न श्रीर संस्कृ त-वे। टें वुं ख ने सन्देह प्रकट किया है कि सहु श्रीर समुद्र शब्द में मम्बन्ध दील पढ़ता है। पर समानवा इतनी थोड़ी है कि निरचय से कुछ कहा नहीं जा सकता। आफोल्न स दुर्भूत्वा का अर्थ 'अपने आप को गति दे कर' (स + दू मूत्वा) करता है। श्रीर वो टें वुं ख भी इसी ज्युत्पत्ति का समर्थक प्रतीव होता है। परन्तु यह मनाना कठिन है'' ''।"

हमारा पहला सवाल यही होगा कि क्या कोई पुराना भारतीय प्रमाण भी सट्टु, की इन व्याख्याओं का समर्थक है ? और इस का जवाब है हाँ, क्यांकि पाणिनि की घ्रष्टा ध्या यो के ३.२ १५६ सूत्र दा घेट्स शद स दो ह के घ्रमुसार इस दा घेट्स शद स दो ह के घ्रमुसार इस दक्षारान्त प्रत्यय का प्रार्थ होता है त च्छी ल तद्ध में त त्सा घुका रि। इस के घ्रांतिरक्त का शि का से ३.२ १५६ का उदाहरण स टू दिया गया है। घ्रत यह स्पष्ट है कि पाणिनि सहु का व्यर्थ समासन्न (Sessile) करने के पच से हैं।

अब इस दूसरी व्युत्पत्ति पर आते हैं, जिसे लैन्सन के सत में ठीक मानता कठिन है। "अपने आप को गित दे कर" इस अनुवाद के प्रस्तावक दोने। जर्मन विद्वान श्रीफ़ेल्त और रोडॉल्फ रॉय इतने वहें विद्वान हैं कि इन की सम्मिति को इतनी आसानी से उडाया नहीं जा सकता। रॉय जो कि वो टें वुं स के वैदिक लेखों के लिए ज़िन्मेदार हैं, वैदिक विचारों को समझने में बहुत प्रवीग थे। क्या वास्तव में ऐसी कोई युक्ति नहीं है जिस से उन का दृधातु से सदृशब्द की व्युत्पत्ति करना, और मसुद्रशब्द से इस का सम्बन्ध स्थिर हो सके ?

मेरे विचार मे पाश्चिनि से भी पुराने एक आचार्य का मत इस के पच मे हैं। निक्क (२.१०) में यासक ऋक् १० स⊏ ५ पर टीका करते हुए कहते हैं.—

समुद्र कस्मात् ? समुद्द्वन्त्यस्मादापः । समिमद्रवन्त्येनमाप । ...

<sup>ः</sup> इडिया इन्स्टीट्यूट् बाफ़ व्याश एकॉडमी, म्युन्शन (जर्मेनी) की कृपा से प्राप्त ।

१. हार्वर्ड स्रोरियंटल सीरीज, जि॰ ८, ए॰ ७८१।

इस से यह स्पष्ट है कि यास्क नं स गुद्र और द्रुधातु में सम्बन्ध समक्ता था। आधुनिक दृष्टि से यह सम्बन्ध भले ही अद्भुत प्रतीत हो, श्रीर पािष्यित के वैज्ञानिक सम्प्रदाय-द्वारा यह भले ही पिरत्यक्त है, पर ब्राह्मण-प्रन्थों के ढंग से यह मेल खाता है। श्रीर अध्यवेवेद १५७१ के रचयिता का भी यही अभिप्राय था। स्पष्ट ही उस ने स गुद्र के साथ साथ स द्रुको उसी प्रकार रक्खा है जैसे पर्याय ८.१ में राज न्य के साथ अर स्थ त को।

इस लिए मेरा विचार यह है कि ब्रात्य-काण्ड में हमे दुसे ही स दुकी व्युत्पत्ति करनी चाहिए, और इस का भ्रतुवाद 'क्स ने भ्रपने ग्राप को गति देकर' यही करना चाहिए।

वहुत से पीछे के किवयों ने भी संग्रुट और ट्रुधातु के इस सम्बन्ध का अनुभव किया है और अलङ्कार रूप में इस का प्रयोग करते रहे, चाहे निरुक्ति की दृष्टि से वे इसे ठींक न मानते रहे हों। जैसे मगवद्गीता (११०२८):—

> यथा नदीनां बह्वोऽम्बुवेगाः ससुद्रमेवाभिसुखा द्रवन्ति । तथा तवामी नरलोकवीरा विशन्ति वक्क्षण्यभिविज्वलन्ति ॥

## ऋग्वेदेर देवता

श्रीविनयतोष महाचार्य, एम०ए०, पिएच्०-डि०, बड़ोदा

[ ऋरवेद के देवता केवल प्रकृति-देवता नहीं है जैसा कि साधारखादः सममा नाता है। यह विचार कि ऋरवेद में विधार सव देवता प्रकृति की भिन्न मिन्न ग्राक्तियों की श्रीम्व्यक्तियों हैं, गन्नत है। यह अस ऋरवेद पर निवार नाते प्रराने और नये नेखकों की गन्नत व्याक्याओं के फन्न-दक्कर फैन्ना है। ऋरवेद की व्याख्या के निष्—शिवा, करूप, व्याकरख, निरुक्त, वृन्द और ज्योतिष इन जुड़ों वेदाकों का श्रव्हा झान आवरयक है, और ख़ास तीर पर क्योतिष का, जो कि सब वेदाकों से प्रसुख है। पर सब से खिक हुन्द को विषय यही है कि ऋरवेद की व्याख्या से ज्योतिष का अपयोग सन्ने प्रकार नहीं किया गया। इसी सुटि के कारख ऋरवेद के देवताओं का प्रश्व इतना जटिन हो गया है।

वेदाझ-स्योतिष में २७ राशियो के, जिन में कि उक्तान्ति-वृत्त विभक्त है, २७ नवन्न-देवताओ अथवा अधिष्ठातृदेवों का क्यान है। ये सत्ताइसों देवता सूर्य के सत्ताइस विभिन्न नवनों में पहुँचने पर पहने वाले नाम हैं। तैतितीय ब्राह्मण हर एक देवता को एक खास नवन के साथ जोड़ता है। उदाहरण के लिए जब रह का उक्तेल हो तो समकता चाहिए कि वह आर्झ़ का सूर्य है, जब कि बादल उसड़ते है, विजलों कड़कती है और सूचलाधार बरसता है। वैसे ही जब पूषा का वर्णन हो तो समकता चाहिए कि वह रेवती नवन्न का सूर्य है जिस का काम पशु-संसार का पालन करता है।

यह तो अच्छी तरह विदित है कि ऋग्वेद की प्रत्येक ऋचा किसी न किसी एक देवताएरक है, और जब तक उस देवता को ठीक तरह समक्त और पहचान न विधा जाय, उस ऋचा का असवी अभिभाय समक्त में आना कठिन हैं। और नयोंकि अधिकांग्र देवता किसी न किसी नचन्न-देवता के या सूर्य के विभिन्न स्वरूपों को प्रकट करते हैं, अतः ऋग्वेद की किसी भी ऋचा का अर्थ करने का तब तक साहस न किया जाना चाहिए जब तक कि उस के देवता का किसी खास नचन्न के साथ सम्बन्ध न पहचान विधा जाय।

श्रगर इस सम्बन्ध को समझ विचा बाय तो ऋग्वेद की दुर्वोध भाषा का धुँचवापन बहुत कुछ साफ हो जाता है।]

ऋग्वेदेर देवता सम्बन्धे अनेककाल हृइते अनेक प्रकार मत-मेद चिलया आसिते हैं। केह वलेन, वैदिक ऋषिरा पैत्तिलक छिलेन, केह वलेन, ताँहारा प्राकृतिक सैन्दियेंर उपासक छिलेन, ताँहारा स्पै-चन्द्रेर उपासना किरितेन, कखन-ओ मंघ ग्रे। वृष्टि, कखन-ओ नदी उपनदी एवं कखन-ओ गाळ-पालार उपासना किरितेन । अनेके वलेन, एइ खप उपासना पुरावन काले सकल असभ्य ओ वर्षर जातिदिगेर मध्ये वर्तमान छिल, एव एखन-ओ कोल, मील, साँओवालदिगेर मध्ये एव आफ्रिकार वर्षर जातिदेर मध्ये देखिते पाग्रोग्रा जाय, अवएव पुरावन वैदिक ऋपिरा-ओ अनंकटा सेइ श्रेणीशुक्त छिलेन । ऋग्वेदेर धर्मके इंग्रेरीय पण्डितेरा "हिनोथिस्म्" (Henotheram) नाम दिगाळंन, अर्थात् ऋपिरा जखन जाहाके पूजा करितेन, जाँहार उद्देशे सूक्त लिखितेन, वाँहाके-इ सर्वापेचा वड़ो करिया दुलितेन, एवं अन्य समस्त देववाके एकेवां छोटो करिया दितेन । आवार अन्य एकटि देववाके जखन धरितेन, तस्तन वाकी सकलगुलिके-ड छोटो करिया दितेन । अर्थात् वेदेर धर्म एक प्रकार खोशामोद-वाटे इंग्रेपीय पण्डितेरा परिखन करिया फेलियाळेन । काजे-इ, वेटेर एइ सनावन खोशामोद-वाट इद्दे-ड भारतवर्षेर आवाल-वृद्ध-वनिवा खोशामोद-प्रिय इद्द्या पड़ियाळे, एवं वाहा इद्द्वार-ड कथा।

एखन देखा जाक, कथाटा कतीदूर सत्य। ऋग्वेद कोल काले लेखा इडयाछिल वाहार-इ ठिक नाइ। पिष्टिम भारतेर सिन्धु-प्रदेश मोहेन-को-दहो इइते जाहा नृतन श्राविष्कार इडयाछे, वाहा इइते अनेकटा असुमान करा जाय जे ऋग्वेदेर सभ्यता सिन्धु-देशीय प्राचीन सभ्यता इडवे-श्रो किञ्चित पुरावन। ताहा इइले-इ ऋग्वेदके खोष्ट-पूर्व ३००० वत्सरर परे आना जाय ना। वाहाइ यदि इय, एखन आमरा अग्वेदेर अर्थ जाहा करितेछि ताहा-इ ठिक, ना सायणाचार्य चतुर्देश शताब्दीते जे अर्थ करियाछेन वाहा-इ ठिक। मायणाचार्य यदि ऋग्वेदेर अर्थ स्पष्ट बुक्तितेन, वाहा इइले विनि एकटि अर्थेर धदले कोनो कोनो स्थले पाँच-छ्यटि अर्थ देन केनो १ एकटि ऋकेर अर्थ एक प्रकारइ इइवे,—सायणाचार्य एक-इ ऋकेर जन्य, पाठकेरा जाहात वाछिया लइते पारे वाहार जन्य, एकंवारे दोकान साजाइचा देन केनो १ काजे-ड वेश वोक्ता गेलो, एखन-श्रो ऋग्वेदेर अर्थ करा ठिक इय नाड, एव वहु पण्डितेरा चेंद्रा करिया ताहार प्रकृत अर्थ घरिते पारंन नाइ।

तुलनात्मक साधाशाक्षेर साहाय्य लह्या ऋग्वेदेर हुइ-चारिटि शब्देर अर्थ करा हृइयाछे। एवं एह रूप तुलना-मूलक पद्धितिते शब्देर अर्थ करा खुब-इ विकान-सम्मत, सन्देह नाइ। किन्तु अति सामान्य शब्देर अर्थ लह्या कि करिया एइ वृहत्कलेवर ऋग्वेदेर सम्पूर्ण अर्थ करा सम्मवपर हृइते पारे ? ताहार पर आवार ले लाटिन, प्रीक, अवेस्ता इत्यादि साधार मारफते ऋग्वेदेर शब्देर अर्थ करा हृइतेछे, तेसा दरकार ताहादेर प्राचीनतम साहित्य ऋग्वेदिक कालेर समसामयिक कि ना। श्रीक ओ लाटिनेर सर्वापेचा पुरातन साहित्य खो ऋग्वेदेर कथेक सहस्र वत्सर परे रचित हृइयाछे। से चेत्रे श्रीक, लाटिन, अवेस्ता इत्यादि साहित्य हृइते आजकाल ले अर्थ करा हृदतेछं, ताहाइ ले ऋग्वेदेर समयकार शब्देर अर्थ, ताहा कि करिया अनुमान करा जाइते पारं ? कारख आषा कस्वन-ओ एक थाके ना, सापा समय-हिसावे एवं स्थान-हिसावे सदा-इ परिवर्तित इहनेछे। सस्छत हृइते प्राकृत, प्राकृत हृइते अपअंश, एवं अपअंश, हृइते प्रादेशिक वर्तमान माषा-सकल, एह परिवर्तित-वाद-इ समर्थन करिया थाके। काले-इ तुलना-मूलक भाषाशाक्षेर मारफते-ओ ऋग्वेदेर मतन प्रकाण्ड साहित्यर कथा-मात्र-ओ तुम्सा जाय ना।

अतएन, एड रूप आशिक भावे विवेचित हुइ-चारिटि तथ्येर उपर भरसा करिया पण्डितेरा जे सकल

अभिनव मत प्रदर्शन करियाछेन, ताहार उपर सम्पूर्ण आस्था स्थापन करा कोनो बुद्धिमानेर काज नहे।

आर एकटि कथा। इन्रोपीय पिण्डतदेर निकट वेद प्रागैतिहासिक युगेर असम्यता भ्रो वर्वरतार-इ एकटा निदर्शन। एवं वेदे-इ ने ताहारा आपनादेर मनाभाव प्रकाश करीया हो, एइ कथा मुक्तकण्ठे वॉहारा प्रचार करेन। किन्तु भारतवर्षे वेदेर सम्मान सकलेर चेथे बड़ो; न्याय-वेदान्तेर अतो सम्मान नाइ। ताहा छाड़ा, 'हिन्दु' बिलते गेले-इ बुम्तिते हथ—ऑहारा वेदे विश्वास करेन। वेदेर दोहाइ ना दिले भारतवर्षेर कीन-श्रो शास्त्र सम्मान पान ना—एवं से शास्त्रके केही माने ना। वेदेर भितर जाहाते कीनोरूप भुल-आन्ति प्रवेश करिते ना पार, से-जन्य नानारूप पाठेर व्यवस्था करा हह्याछे; ताहाते-इ पदपाठ, स्वरपाठ, जटापाठ, घनपाठ इत्यादिर प्रतिष्ठा हह्याछे। एखन-स्रो भारतेर नाना स्थाने जटापाठी, घनपाठी देखिते पाओस्रा जाय। इहादेर-इ बहु सहस्र वत्सरेर प्रचेष्टार फले वेदेर आदि स्वरूप रचित हइयाछे। यदि वेद, मात्र वर्वरतार-इ अभिव्यक्ति हथ, ताहा इहले ताहा रचा करिवार जन्य एतो बहुकालव्यापी चेष्टाइ वा केनो, आर कीनोशास्त्र लिखिते गेले, से वेदेर दोहाइ देओस्रा-इ वा केनो ?

ताहार कारण, भारते बेदेर सर्वापेचा बेशी मान । वेद-इ सर्वशाकोर आकर, वेद-इ सकल रसंर उत्स । वेदको बले वर्णीकपेय । ताहार अर्थ इहा नहे जे पुक्षे उहा तेयारी करे नाइ । उहार अर्थ एइ जे, उहा मानवेर चमतार अतीत; यदि मानवे-इ करिया आकोन, तो तिनि अतिमानव, तिनि ऐश्विरिक-शक्ति-सन्पन्न । वेद विद्-धातु इहते सिद्ध इहशाछे; विद्-धातुर अर्थ जाना, ताइ वेद बिलिते झानेर भाण्डार बुभ्गय । सब चाइते वेशी जानार दरकार यक्न-क्रिया, जे यक्नेर जन्य वेदिर दरकार इय ना, पुरोहित, ऋरिक्केर प्रयोजन हय ना, घी, दुध, चक्, पुरोहाशेर दरकार हय ना । से यक्न एइ विराट सृष्टि-यक्न, जाहाते पह अद्भुत सृष्टि, रिश्वित ओ प्रल्येर खीला अनादि अनन्य काल इहते चिल्या आसितेछे। एइ लीलार प्रकृत ज्ञान-इ मानवेर वाञ्छित ज्ञान, एइ ज्ञानके-इ आस्मज्ञान वले, आर एइ ज्ञान इहले-इ प्रकृत मोचलाम करा जाय । एइ आत्मज्ञानके-इ आमादेर शाके अप्र ज्ञान बिलियाछे। जतोदिन नाना विपद आपद, भक्तभार मितर दिया एइ सृष्टि-अतिवाहित इहने, ततोदिन एइ ज्ञान मानेवर आकिवे, एवं अन्यान्य सकल ज्ञानेर उपर आसन पातिया बसिया आकिवे। वेदे एइ विराट सृष्टि-रहस्वर द्वार खुखिया दियाछे, आत्मज्ञान लाम करिवार रास्ता देखाइया दियाछे,—ताइ आमादेर देशे वेदेर एते सन्यान।

एइ सृष्टि-यहां सर्वशक्तिमान् सूर्य-इ कर्वा; विनि एकटि संबत्सरे उत्पत्ति, स्थिति श्री ध्वंसेर बीज वपन करिया जाइतेछेन । विनि विष्णु, विनिइ सर्वव्यापी, विनि-इ सर्वशक्तिमान, स्व-इच्छाय द्यापनाके बहुधा विभक्त करियाछेन, एवं एइ विराट सृष्टि-यहां उत्पत्ति, स्थिति श्री लयेर लीला प्रवर्तन करियाछेन । वेदेर हान सर्वोच दर्शनेर ज्ञान—वाइ वेद इहते सर्वशास्त्रेर उद्भव, एवं सेइ-जन्य वेद सर्वज्ञानेर उत्सर क्षेप परिकल्पित इंग्लेश । आमादेर काछे वेद वर्वरतार अभिव्यक्ति नहे, सर्वोच सभ्यतार अभिव्यक्ति,—से सभ्यता आर कर्यनथी ग्रासिवे किना सन्देह ।

वितिष्ठिस्ताम, वेदेर अर्थ जाना सहज नहे। सायगाचार्य कर्म-मीमांसक छित्तेन, तिनि-ओ कर्म-मीमांसार चरामार मितर दिया-इ वेदके देखियाछेन, वेदे ज्ञान देखिते पान नाइ। तुलनात्मक भाषाशास्त्र प्राय अन्य, ताहार सबे चन्नु फुटिवेखे। भाषाशास्त्रेर मध्य दिया वेदके देखिले ज्ञान इडवे ना, अज्ञानेइ आच्छन्न वाकिते हइने । वेदेर ज्ञान जाहाते सम्यक् प्रचार हय एवं सम्यक् वोधगम्य हय, ताहा सकले-इ कामना करंन, किन्तु ए प्रवन्ध से प्रचारेर व्हेश्य लहया लिखितेछि ना। इहाते ग्रुधु वैदिक देवता सम्बन्धे दुइ-चारिटि कथा विल्वो। विल्वाती पण्डितेरा वैदिक देवता सम्बन्धे जाहा विल्याञ्चेन, ताहा-इ शेष कथा नय, ताहा-इ युक्ताइबार जन्य एतो वहो मूमिका दिते वाध्य दृहयाछि।

वैदिक देवता सन्वन्धे विस्तारित विवेचना करिते गेले एकिट वृहत् प्रन्थेर आवश्यक हय, कारण प्रकृत्विय-अो वेदेर-इ न्याय गहन, एवं एकिट समुद्र-विशेष। कार्ज-इ एइ विषये दुइ-एकिट नृतन तथ्य एसाने पाठक-के चपहार दिवो, मन.स्थ करियाछि। सकले-इ जानेन, वेदेर छयटि करिया अङ्ग आछे, अर्थात् वेदेर सहित घनिप्रमावे संयुक्त छय प्रकारेर साहित्य आछे। एइ छय साहित्य के विदाङ्ग वला इइया याके। वेद बुक्तिते इइले एइ छय अङ्गेरइ साहाय्य लहते हय। ज्याकरण ओ निरुक्तर साहाय्ये वेदेर शब्द सन्वन्धे वोध हय, एवं इहार-इ साहाय्य वेशी करिया सायनाचार्य्य ओ आधुनिक पण्डितरा प्रहण करियाछेन। किन्तु ज्योतिष शास्त्र-ओ एकिट वेदेर अङ्ग बिल्या परिचित। वेदेर अर्थ निर्णय करिवार जन्य ज्योतिप-शास्त्रेर साहाय्य आज पर्यन्त अति अल्य-इ ल्योग्या इइयाछे। वेदाङ्ग ज्योतिषेर पुस्तके ज्योतिप सम्बन्धे निश्चिलिखत स्थोक देखिते पाम्रोम्या जाय—

यथा शिखा मयूराखां नागाना मखयो यथा । तद्वद्वेदाङ्गशास्त्राखां ज्योतिषं मूर्घनि म्थितम् ॥

-- लगधकुत वेदाङ्गुज्यातिप

स्रर्थात्, मयूरेर शिला जेमन वाहार माथाय थाके, नागेर मिथा जेमन वाहार माथाय थाके, सेह रूप वेदाङ्ग-शास्त्रेर मध्ये ज्योतिष सकलेर उपरे स्रवस्थान करिया थाके।

न्नार एक जायगाय वले ''ज्योतिषं म्रयनं चत्तु '' म्रर्थात् वेदेर चत्तु-इ ज्योतिष, म्रथवा वेद देखिते गेले ज्योतिष दियाइ ताहाको देखिते हथ। एवं एइ-सकल कथार सारवत्ता एकटु चेष्टा करिले-इ बुक्तिते पारा जाय। म्रार कोनो कथा बुक्ता जाक्, वा ना जाक्, वेदेर देवता बुक्तिते इहले ज्योतिष-शास्त्रेर सहायता विना म्रार कोनो उपाय नाइ।

विज्ञार दरकार नाइ ने घेदे नाना देवतार नाम पाओझा जाय,—यथा प्रजापित, त्वधा, ग्राहिर्नुष्न, यम, न्य्रिया इत्यादि । इँहारा कारा, इँहादेर काहार सहित सम्बन्ध, इँहादेर कार्य कि, इत्यादि कीनो प्रश्तेर सालो उत्तर पाओझा जाय ना । ए विषये केह किन्दु लिखियाछेन कि ना, जानि ना । वेदेर देवता सम्बन्धे किन्दु नेदाङ्ग क्योतिषे एकटि वेश स्होक ग्राह्मे—

अप्रि प्रजापतिः सोमो कहोऽवितिर्शृहरपतिः। सर्पाश्च पितरश्चैव भगश्चैवार्यमापि च ॥ सविता त्यष्टाऽश्च वायुश्चेन्द्राग्नी मित्र एव च ॥ इन्ह्रो निर्म्शृतिक्षपो चै विश्वेदेवास्त्रथैव च ॥ विष्णुर्वसवो वक्ष्णोऽज एकपात्त्रथैव च । अहिर्शुष्मस्त्रथा पृषारिवनौ यम एव च ॥

—सगवकृत वेदाङ्गुज्योतिष

उपरोक्त स्होके कर्यकिटि देवतार वालिका देखेाग्रा हृइयाछे। एइ-सकत्त देवताके वेदाङ्ग ज्योतिषे "नचत्र देवता" बला हृइयाछे। इहादेर भितर सविता सूर्येर नाम, विष्णु सूर्येर नाम, प्रथमा श्रो मग सूर्येर नाम। काजेइ एइ-गुलि सब-इ जे सूर्येर भिन्न भिन्न नाम, से विषये सन्देह करिवार युक्तियुक्त कारण देखिते पात्रोग्रा जाय ना। एइगुलिके ग्रावार जखन नचत्र-देवता बला हृइतेछे, एवं जखन २७-टिर वेशी नाम पान्नोग्रा जाइतेछे ना, तखन स्वतः-इ मने हथ जे सूर्य जखन भिन्न भिन्न नचन्ने अधिष्ठान करेन, तखन ताँहार एइ रूप भिन्न भिन्न नाम हहया थाके। काजे-इ वुक्ता जाय, एइ जे समस्त देवता, इँहारा सूर्य इहते भिन्न नहेन, एवं सूर्य आपनाके गुण-कर्य-मेदे एइ रूपे भिन्न भिन्न देवतारूपे भाग करिया थाकेन। साताश नचन्ने एइ रूपे ग्रापनाके भाग करा, "एकं सिद्वा बहुधा वदन्ति"—एइ मतेर-इ पोषकता करिया थाके।

कोल नचत्रे अधिष्ठान करिले सर्वशक्तिमार सूर्यदेवेर कि नाम हइया आके, एवं तॉहार गुण एवं कर्मेर किरूप भेद हइया आके, ताहा परवर्ती ब्राह्मण-युगेर पुस्तक तैस्तिरीय ब्राह्मणे देखिते पाओआ याय। एइ पुस्तके प्राप्त विवरण निम्नास्त्रिखित कोष्ठके देखोत्या हइलो---

| संख्या   | देवता                | नस्त्र                   | संख्या | देवता               | नस्त्र .                   |
|----------|----------------------|--------------------------|--------|---------------------|----------------------------|
| <b>?</b> | ग्रप्नि              | कृत्तिका                 | १४     | मित्र               | ग्रनुराधा                  |
| २        | प्रजापवि             | राहिखी                   | १६     | इन्द्र              | ब्येष्ठा                   |
| ą        | सोम                  | मृगशिरा                  | १७     | निऋ <sup>°</sup> ति | मूला                       |
| 8        | <b>रु</b> ड़         | श्राद्वी                 | १८     | ग्राप:              | पूर्वीषाढा                 |
| ų        | <b>ऋदि</b> ति        | पुनर्वसु                 | १-६    | विश्वेदेवाः         | <b>उत्तरापाढा</b>          |
| Ę        | <del>बृहस्</del> पति | पुष्या (तिष्या)          | २०     | विष्णु              | श्रवसा (श्रोसा)            |
| v        | सर्पं                | ग्रश्लेषा (ग्राश्रेपा)   | २१     | वसुगरा              | धनिष्ठा (श्रविष्ठा)        |
| ς,       | पितर                 | मघा                      | २२     | वरुष                | शतमिषक्                    |
| £        | भग                   | पूर्वफल्गुनी             | २३     | म्रज एकपात्         | पूर्वभाद्रपदा (प्राप्टपदा) |
| १०       | त्रर्थमा             | <del>९त्तरफल्</del> गुनी | 28     | ग्रहिर्द्धेप्न '    | (उत्तरभाद्रपदा)            |
| ११       | सविता                | हस्ता                    | २५     | पूषा                | रेवती                      |
| १२       | त्वष्टा              | <del>বি</del> সা         | २६     | श्रश्विनीद्वय       | ग्रश्विनी ,                |
| 83       | वायु                 | स्वाती                   | २७     | यम                  | भरगी                       |
| १४       | इन्द्राग्नी          | विशाखा                   |        |                     |                            |

जलत-इ ऋग्वेदे इंहादेर मध्ये कीन एकटि देवतार नाम करा हइवे, तलन-इ बुस्किते हइवे जे, जे देवतार नाम करा हइयाछे, तॉहार-इ नचजेर कथा बला इहयाछे। अर्थात् सूर्य सेह नचजे अवस्थानकालीन

१। काण्ड ३, प्रपाठक ४, अनुवाक ४।

कि कि करिया याकेन, एवं वॉहार गुण भ्रो कर्मे कि रूप मेद हहया थाके, नाहारड विवरण देभोभा हहते हैं। अग्वेदर देवता बुक्तिते हहले, प्रथमे एह नचन्नेर सहित सूर्येर कि सम्बन्ध, ताहा सम्बक् वेधगम्य हभोभा चाह। यथा, पूपार नामे अनेकगुलि सूक्त आहे। पूपा विलवे गेले-इ हहा जाना दरकार जे, उहा रेवती नचन्नीधिष्ठित सूर्येर नाम। रेवती नचने श्रवस्थान काले सूर्ये सकलेर—प्रा-पनी, मानव भ्रो उद्गित्तमावेर—पेपाण सम्पादन करिया थाकेन, एवं सेड-जन्य वॉहार नाम 'पूपा' देशोधा हहवा छे—पूपा पूष्-धातु हहते निष्पन्न हह्याहे, एवं एह धातुर सर्थ पेपण करा।

ताहार पर आवार देखा दरकार, जे क्रान्ति-ष्ट्रिते एइ २७-टि नजत्र याके, ताहा आवार १२-टि राशितं विसक्त । सूर्येर एक एकटि राशिभोग-कालके एक एकटि सौरमास विलया अभिहित करा हथ । एइ सौरमास द्वादशटि, इहाते-ओ सूर्येर नाम भिन्न हथ, एवं तॉहार गुख आं कर्मे प्रभेद हह्या थाके । प्रत्यंक राशिते आवार सओआ दुइटि नजत्र अवस्थान करे। यथा—

| राशि    | नचत्र                               |  |
|---------|-------------------------------------|--|
| मेष     | स्रश्विनी, भरखी, कृत्तिका           |  |
| बृप     | कृत्तिका, रोहिखी, सृगशिरा           |  |
| मिथुन   | मृगशिरा, भ्राड़ी, पुनर्वसु          |  |
| ककट     | पुनर्वसु, पुन्या, श्रश्लेपा         |  |
| सिंह    | मघा, पूर्वफल्गुनी, उत्तरफल्गुनी     |  |
| कन्था   | उत्तरफल्गुनी, हस्ता, चित्रा         |  |
| तुला    | चित्रा, स्वावी, विशाखी              |  |
| बृश्चिक | विशाखा, भ्रहुराघा, ज्येष्टा         |  |
| धनु     | मूला, पूर्वापाढा, उत्तराषाढा        |  |
| मकर     | <b>उत्तरापाढ़ा, श्रवणा, धनिष्ठा</b> |  |
| कुस्स   | धनिष्ठा, शतमिषा, पूर्वमाद्रपदा      |  |
| मीन     | पूर्वभाद्रपदा, उत्तरभाद्रपदा, रेवती |  |

ऋग्वेदे जलन-इ कोना देवतार नाम करे, तलन-इ स्पेंर एकटि विशेष नचने अवस्थान निर्देश करे, एवं सेइ नचन ज राशिते अवस्थित, सेड राशि-ओ निर्देश करे। घरुन, यदि यम देवतार नाम ऋग्वेदे करा इय, ताहा इइले बुक्तिते इइवे तिनि भरखी नचनेर देवता एवं मरखी नचन मेप राशिते अवस्थान कराय, यम शब्दे उक्तराशि-ओ निर्दिष्ट इइवे। तिनि मरखी नचनेर देवता, एवं मरखी नचन मेप राशिते अवस्थान कराय, यम शब्दे उक्त राशि-ओ निर्दिष्ट इइवे। ताहा इडलेड देखा जाय, ऋग्वेदेर प्रत्येक देवतार सिहत नचन को राशिर प्रत्यच ओ परोच नावे अविश्विक्ष सम्बन्ध रहियाहो। परवर्ती युगर पैराधिक अनेक आख्यान ऋग्वेदेर सूक्त इहते लग्नोम्रा इहयाछे। किन्तु पुराखोक्त आख्यानगुलि ज्योतिक व्यतिरेके हेँ यालि-रूपे एखन पर्यवसित हहयाछे। जेमन, महादेवेर माम्रार जटा इहते गङ्गार अवतरण। इहा कि करिया इहते पारे ? एह रूप गल्प बिल्वार कारण कि ? यदि ज्योतिषेर सितर दिया देखा जाय, ताहा हहले पाठकवर्ग देखिनेन, एह रूप वर्णनाय अतिरञ्जन वा हेँ यालि किछु-इ नाह। इह वा शिव वा महादेव आर्द्रा-नचत्रेर देवता, आवार आर्द्रा मिथुन-राशित अवस्थित। एह मिथुन-राशिर मितर दिया आकाश-गङ्गा प्रवाहित इहतेछे। एह जिनिसटि बुक्ताइवार जन्य गङ्गावतरग्रेर आख्यानटि रिचत हहयाछे। कोनो काले-इ शिव-नामक देवतार मायार जटा इहते आमादेर गङ्गा वा भागीरथी प्रवाहित हय नाह। जॉहादेर से धारणा आछे, तॉहादेर जाना चिवत जे उहा नितान्त भुल।

सूर्येर आख्यानिट-स्रो ठिक एइ प्रकारेर । पुरायो बले, सूर्य त्वष्टार कन्या प्रभा वा सरण्युके विवाहः किर्माह्म होता गर्मे मनु, यम, स्रो यमी नामक दुइ पुत्र स्रो एक कन्यार जन्म हय । किन्तु सरण्यु सूर्येर तेजः सद्य करिते ना पाराय, उत्तरकुरुते पालाइया जान्, एवं तथाय घोटकीर रूप धारया करिया तपस्या करिते स्रारम्भ करेन । जाइबार समय पितर सेवार जन्य स्रापनार शरीर इहते निजेर-इ सत छायाके उत्पन्न करिया सूर्येर निकट राखिया जान । छायार गर्मे शनि, सावर्षि मनु, स्रो तपतीर जन्म हय । एक समय छाया यमेर उपर राग करिया ताहाके भयद्भर शाप देन । इहाते-इ यम स्रो सूर्य, दुइ जने-इ छाया जे यमेर माता नहेन, ताहा जानिते पारेन । सूर्यदेव ध्यानस्य हह्या देखिलेन, प्रभा उत्तर-कुरुते घोटकीर रूप धारय करिया तपस्या करितेछेन, एवं सेइ-जन्य तिनि-स्रो घोटकेर रूप धरिया ताहार सिहित मिलित हन । एवं सेइ घोटकीर गर्मे तिनटि पुत्र उत्पादन करेन । ताहारा सकलेइ स्थरवर्के जन्म-महय करेन, एवं ताहाराइ स्रश्वनीक्रुमार-द्वय एवं रेवन्य नामे परिचित हन ।

यदि ऋग्वेदे एइ विषय अनुसन्धान करा जाय, ताहा हइले देखा जाइवे, ऋग्वेदेर दुइटि ऋकेर उपर निर्भर करिया एइ ब्राख्यानटि रिचत हइयाछे। सेइ दुइटि ऋकृ नीचे देखोग्रा हइलो, एवं ताहादेर अनुवादक्यो देखोग्रा हइलो—

> त्बष्टा दुष्ठिन्ने वहतुं कृखोतीतीदं विश्वं सुवनं समेति । यसस्य माता पर्युद्धमाना महो जावा विवस्वतो ननारा ॥

> > —संडल १०. १७. १।

अर्थात्, त्वष्टा वॉहार कन्याके विवाह दिवेछेन, सेइ-जन्य समस्त जगतेर जीव एकत्र हह्याछेन । यमेर माता एवं महान सूर्येर पत्नी परिख्येर समय आपनाके छुकाइया फीखिलेन ।

> भ्रपाग्हुन्नमृतां सत्येभ्यः ऋत्वी सवर्षामददुविवस्वते । चत्तारिवनावसवयत्तदासीदजहादुद्वा मिथुना सरण्युः ॥

> > ---संडल १०, १७, २॥

देवतारा मर्त्येदिगेर निकट इइते ग्रमृत गोपन करिया सूर्य देवके ताहार क्रित्रम प्रविकृति दान करिलेन ! आबार सरण्यु अश्विनीद्वयके गर्मे धारण करिया ताहादेर जन्मदान करिलेन, एवं झार-झो दुइ-जनेर जन्म दिलेन h

सुक्तेर देवता त्वष्टा, चित्रा नक्तरेर देवता । विनि-इ विश्वकर्मा नामे ख्यात, विनि त्वर्गेर स्थपित,— वॉहार काज, सकल जिनिसे रूप देखोद्या। विनि ना थाकिले कोनस्रो जिनिस जगते देखिते पास्रोद्या जाहतो ना । ताँहार कन्या प्रसा-अर्थात् जे प्रसा सूर्यके रूप दिया थाके, प्रर्थात ताँहार रिस । श्रावार प्रसार-इ श्रार एक नाम सरण्यु, श्रर्थात् जिनि श्रनुसरख वा श्रतुगमन करेन । सूर्य जेखाने-इ जान, प्रभा वा सूर्येर रिम से-इ से-इ स्वर्ले-इ विराजमान थाकेन विज्ञया, प्रभार द्वितीय नाम सरण्यु । दिचयायने सूर्येर तेज क्रमशः कमिते धाके एवं जलन सूर्य चित्रा नत्त्रत्रेर निकटवर्ती इन, तलन दिन अत्यन्त छोटो इड्या थाके, एव रात्रिर ग्रन्थकार बाहिते थाके। एइ जिनिसटि वुक्ताइवार जन्य प्रसार उत्तर-कुठते पतायन काहिनी विवृत इहयाछे। वारपर, सर्च ब्रायार सिंहत याकिते-याकिते जलन मकर-राशिते अवस्थान करेन, वलन वॉहार तिनटि पुत्र-कन्या ह्यायार गर्मे उत्पन्न हव । ताहादेर मध्ये शनि एक । एड् शनि सेड्-जन्य मकर-राशिर अधिपति विलया परिचित । सकर-संक्रान्ति हड्ते-इ अत्तरायणेर त्रारन्स, त्रर्थातु एड समय हड्ते-इ दिन धीरे धीरे बढ़ो हड्ते शाके, एवं श्रन्थकार कम इहते वाके। ऋग्वेदे ज्ञानके-इ श्रालोक स्रो स्रज्ञानके-इ स्रन्थकार विलया मानियास्त्रे। एतो दिन ग्रन्थकार छिलो विश्वया सूर्य श्रज्ञान छिलोन, एवं सेइ-जन्य छायाके प्रमा-रूपे प्रहण करियाछिलोन । किन्तु क्रमे अन्धकार जखन काटिया गेलो, तखन छाया ने प्रमा नहें, ताहा बुम्बित पारिलेन, एवं तॉहार खेॉन सहते लागिलेन। देखिलेन, प्रभा उत्तर-कुरुते अर्थात् सूर्य-देवेर उत्तरायणेर पथे घोटकीर रूप धारण करिया तपस्या करितेछेन, काजे-इ सूर्य-श्रो घोड़ार रूप लझ्या ताँहार सहित वास करिलेन । मेष-राशिते श्रश्विनी-तक्त्रे श्रश्विनीक्रमार-द्वयेर जन्म इड्लो बलिया तॉहादेर उक्त नक्तत्रेर श्रधिपति करिया दिलेन। तार पर श्रावार प्रमा त्रापनार पूर्व रूप धारण करिया चित्रते सागिलेन, एवं शीध-इ परवर्ती नक्तत्र भरणीते स्नासिया उपस्थित इङ्लेन । एड् समय प्रभार गर्मे यम, यमी श्रो मतुर जन्म इङ्लो, एव यमके उक्त भरवी नचत्रेर अधिपति करिया तिनि भ्रागाइया गेलेन । परे परे भ्रावार सेइ-रूप त्वष्टार संज्ञा, स्त्रायार लीला वस्सर-वस्सरे चिलवे लागिलो । सूर्यदेव घोडार रूप लझ्लेन केनो. ए विषये एकटा उत्तर देश्रोत्रा दरकार । सकले-इ जानेन. घोडार गर्भ सम्पूर्ण इहते पूरा वारो मास लागिया बाके. एवं सूर्येर-श्रो समस्त क्रान्ति-वृत्त एकवार घुरिते वारो मास लागे विलया सूर्यके ऋग्वेदेर अनेक स्थले अश्व-रूपे करपना करा हड्याछे ।

शेषे विशेष वक्तव्य एड् जे, भविष्यते ऋग्वेदेर देवता सम्बन्धे कि माने गर्वेपणा करिले सत्य निर्धारित इहते पारं, ताहार-इ एकटा दिक् एड् प्रवन्धे देखाइनार चेष्टा करियाछि। एड् विषय ग्रांति गहन, एवं एड् माने सुक्तेर सन्यक् अर्थ महण्य अत्यन्त समय-सापैच। जॉडादेर सुविधा इहवे, तॉडारा यदि एड् विषये आर-न्त्रो गर्वेपणा करेन, ताहा इहले-ड अम सार्थक ज्ञान करियो।

37

### शिश्वदेव

#### श्री विधुरोखर महाचार्यं, विश्वभारती, शान्तिनिकेतन

पृथिवी के अनंक देशों में लिङ्गोपासना प्रचित है, हमारे भारतवर्ष में भी है। हमारे देश में कब से इस का प्रचार है, इस बात का विचार पण्डितों ने किया है। पाश्चात्य पण्डित-गण्य कहना चाहते हैं कि नेदों के समय में यह बात प्रचित थी। इस बात के प्रमाण के लिए वे ऋग्वेद में केवल दो स्थानों में आये शि अ दे व शब्द का उल्लेख करते हैं। शिश्र ही अर्थात् लिङ्ग ही जिस का देव अर्थात् देवता है वह शिश्नदेव हुआ! इस शब्द का अच्तर्थ यही है, इस में सन्देह नहीं। किन्तु अच्हार्थ ही तो एकमात्र अर्थ नहीं होता। लाचिषिक आदि अन्य अर्थ में होते हैं। यह देखना आवश्यक होता है कि शब्द का प्रयोग किस अर्थ में होता है। नहीं तो गलती होने की सम्भावना भी रहती है। शब्द का अर्थ निर्धय करते समय आगम, सन्प्रदाय या गुढ-शिब्य-परन्परा की एकदम अब्हा करने से काम नहीं चलता। आगम का अनुसरण करने पर देखा जायगा कि यास्कर और सायण्य दोनों ही ने उस शब्द का अर्थ किया है, अ व हा च र्य, अर्थात् 'वहाचर्यहीन', 'जिस का बहावर्य नहीं है', अर्थात् 'का ग्रुक' या 'का मा स क्त'। ऋग्वेद के जिन दो स्थानों में यह शब्द प्रयुक्त हुआ है, उन स्थानों पर यह अर्थ लूब सङ्गत है।

देव शब्द के साथ जिनका समास किया गया है ऐसे समस्र अन्यान्य शब्दों के अर्थों की आलोचना कर के देखने पर कोई इस बात में सन्देह नहीं रह जाता कि यास्क खीर सायग्र का यह अर्थ ही एकमात्र अर्थ है। तै चिरी य उप नि ष द्<sup>थ</sup> में है—

"मात्रदेवो भव । पितृदेवो भव । आचार्यदेवो भव । अतिथिदेवो भव ।"

यहाँ जिस तरह की उपासना लोग शिव विष्णु प्रशृति देवताओं की करते हैं ठीक उसी तरह मावा-िपता, आचार्य और अतिथि की भी उपासना हो, यह तात्पर्य नहीं है। देवता के प्रति जिस प्रकार मिक्त और आदर रखते हैं उसी प्रकार की मिक्त और आदर के साथ माता आदि की सेवा ग्रुश्वा यह आदर सत्कारादि करना चाहिए, यहाँ देव शब्द के प्रयोग से वका को यही अभिन्नेत है। इस लिए मा रु-दे व वह व्यक्ति है जिस के निकट माता देव या देवता की नाई (साचात् देव या देवता नहीं) है। इसी तरह पिरुदेव आदि शब्दों को समझना चाहिए। शंकराचार्य भी यही अर्थ करना चाहते हैं। उन्हों ने स्पष्ट ही लिखा है देवतावत् उपास्या एत इत्यर्थ: अर्थात् ये देवता की तरह उपास्य हैं।

इसी प्रकार एक शब्द और लीजिये। अनेक ब्राह्मण शंघों और तै क्ति री य सं हि ता रे में श्रद्धादेव शब्द का उल्लेख है। जर्मन-भाषा में लिखित सुप्रसिद्ध संस्कृत कोश सै न्सू कि त वो रूटे रूबु ख (Sanskiit Wortenbuch) के प्रणेताओं ने उस का अर्थ किया है देव-विश्वासी (Gott Vertiauend गोट फेरट्रॉयन्ट्र), साल्स नहीं,

१.७.२१.४; १०.६६.३। २ निरुक्त ४ १६। ६ ऋक् ७२१ ४; १०६६ ३। ४.११९२। ४ ७.१८.२।

किस प्रकार इस का ऐसा अर्थ होता है। यह भी नहीं मालूम कि एग्गेलिड्स साहय ने किस प्रकार इस का अर्थ 'देव-भीक'' किया है। इमारे देश के माध्यकारों ने इस का अर्थ किया है 'श्रद्धा हु' या 'श्रद्धा वा व' है ति री य संहि ता भे सायया ने लिखा है 'श्रद्धा है देन जिस का वह हुआ श्रद्धा-देन' (श्रद्धा देने वस्यासी श्रद्धा-देन)। उक्त भाष्यकार निश्लेषण कर के तात्पर्यार्थ कहतं हैं, 'जिस प्रकार देनता में आदर होता है उसी प्रकार जिस का श्रद्धा में (हो नह) यह तात्पर्य हैं (यथा देनतायामादरस्तथा श्रद्धायामित्यर्थः)। अतः इस शब्द का अर्थ भी यही समक्तना चाहिए। जैसा देनता में वैसा ही शिश्न में जिस का आदर हो नहीं हुआ शिश्न देन।

इस प्रसङ्घ में स्त्री देव शब्द का अर्थ विचार करने पर आस्त्रीच्य विषय श्रीर मी स्पष्ट हो जायगा। अध्यास्म रामायस (निर्मयसागर) के धर्थ प्रष्ट पर उद्धृत ब्रह्माण्ड पुरास<sup>६</sup> में सिसा है—

> प्राप्ते कलियुगे चोरे नरा. पुण्यविवर्जिता । दुराचाररताः सर्वे सत्यवार्तापराह्युक्षाः । परापवादिनरताः परह्रन्यामिलापित्य । परस्त्रीसक्तमनसः परहिंसापरायग्या. ॥ वेहात्महष्टयां मूढा नास्तिकाः पशुनुद्धयः । मातुपितृकुतद्वेषा स्त्रीदेवाः कामिकङ्कराः ॥

यहाँ खो देव शब्द का अर्थ हुआ जे। का मुक है, इस विषय में किसी की ज़रा भी सन्देह नहीं हो। सकता। शिश्न देव शब्द का अर्थ भी यही अर्थानुका मुक है।

१ श्रातपथ ब्राह्मणु (वैगोदेनी अनुवाद) १ १.१४। २ ०१ = २। ३ उत्तरसङ १६११। फा॰ ६

# ऋग्वेद की दानस्तुतियों में ऐतिहासिक उपादान

प्रो॰ डो॰ मणिलाल पटेक, पीएच्॰ डी॰ (मास्तुर्ग), विश्वभारती, शान्तिनिकेतन

ऋग्वेद के ऐतिहासिक ल्पादानों का, जान पड़ता है, अभी तक इस प्रकार का अध्ययन नहीं हुआ कि लस के प्रत्येक पहलू की ध्यान में रक्ला गया हो। लुद्विग् के प्रवन्य की , जिस में ऋग्वेद के इस अंश पर विचार किया गया था, प्रकाशित हुए लगभग ५० वर्ष से अधिक हुए। आज लस पुस्तक के वक्तन्यों को आधुनिक खोजों के प्रकाश में तुहराने और शोधने का समय आ गया है। इस विषय में हम ऋग्वेद के जन स्कों या मन्त्रों से, जिन्हें दान स्तुति कहा जाता है, बहुत कुछ सहायता पा सकते हैं। विंतरनित्स कहते हैं—"ये दानस्तुतियां सर्वदा धार्मिक दाताओं के पूर्ण नाम देती हैं और निस्संदिग्ध भाव से ऐतिहासिक तथ्यों की या वास्तविक घटनाओं की सूचना देती हैं। इस लिए वे महत्त्वपूर्ण हैं।"

दानस्तुति को इन्हीं ऐतिहासिक चपादानों का इस लेख में, जिसे मैं इतिहास के प्रगाढ़ विद्वान रायबहादुर गौरीशङ्कर हीराचन्द जी ख्रोक्का की ७० वीं वर्षगांठ के उपलच मे ख्रपने विनम्न अर्घ्य के रूप मे समर्पित कर रहा हूँ, विचार कहाँगा।

इस स्थान पर मैं सर्व-प्रथम उन दान-स्तुतियों की सूची देना आवश्यक समक्षता हूँ जिन के आधार पर यह लेख जिखा जा रहा है। यह सूची मैंने अपने दि दा न स्तु ति सूदे स ऋ को द नामक जर्मन अन्य से जी हैं। इसी के द्वितीय अध्याय में अध्वद की दान-स्तुतियों को निश्चित करने के पुरातन वा अर्वाचीन प्रयक्तों का सिवस्तर वर्धन किया गया है। वे प्रयक्त दृहदेवता और अनुक्रमधिका के प्रधेता, मेक्स्मूखर, आउक्तरेख्त, हुद्विग्, ओल्डनवर्ग, गेल्डनर् आदि के द्वारा किये गये थे। स्थानामाव के कारण इम यहाँ नीचे इस सूची को ही देते हैं जिस में मेरी राय में अध्वेद की उन सभी ऋचाओं का समावेश हैं जो दानस्तुति-परक हैं।

मण्डल १. १००. १६--१७, १२२. ७---१४; १२५---२६।

<sup>&</sup>quot; ४. १५. ७—१०; ३२. १<del>६ -</del>२४।

<sup>&</sup>quot; प. १८. प्: २७; ३०. १२—१४; ३३. ७—१०; ३४. ६; ३६. ६, प२. १७; ६१. प—१०।

<sup>&</sup>quot; ६. २७. ८; ४५. ३१—३३; ४७. २२—२५; ६३. <del>८</del>-१०।

<sup>&</sup>quot; ७. १८. २२---२५!

ब्रद्धिग---दि नखरिस्ते देख ऋग्वेद उच्य अथवेवेद उँवर क्रोओआफ़ी गेशिश्त, फेरफासुग देख आस्तर इंडिएन, ज्ञाग १८०२ ।

२. हिन्दरानित्स-नोशिष्ट्य देर इंदिशेन् लितरातुर (बँगरेज़ी बनुवाद-हिस्ट्र ऑफ इंडियन लिट्रेचर (१). क्वक्ता १६२७). (१). खाइप्लिग १६०७. पृ० ११।

३. हारासोवित्स द्वारा प्रका॰ (साइपूज़िन् ), १६२६।

मण्डल द. १. ६०—३३; २. ४१-४२, ३. २१—२४, ४. १६—२१; ५. ३७—३६; ६. ४६—४८; १६. ३६-३७, २१. १७-१८; २५. २२—२४, ३४. १६—१८; ४६. २१—३३; ५५-५६, ६५. १०-१२; ६८. १४—१६, ७०. १३—१५।

" १०. ६२. ५—११, €३. १४-१५।

इस के बाद उन राजाक्री के नाम तथा उन के बारे में उपर्युक्त दानस्तुतियों में जो कुछ श्राया है उस का विवरण दिया जाता है।

श्च० १ १२२ ८.१०.११ से पत्र श्चिषयों का राजा न हु प कहा गया है। न हु प नासक एक प्राचीन आर्थजाति के प्रधान पुरुष का नाम भी नहुप था?। नह प्रधान पुरुष निश्चय से यही नहुप होगा। इसी नहुप या नहुप जाति के एक व्यक्ति ने ५ वार्षिगरों (ह्यागिर के दुवों) को पुरस्कृत किया था नहुप या नहुप जाति के एक व्यक्ति ने ५ वार्षिगरों (ह्यागिर के दुवों) को पुरस्कृत किया था (श्च० १, १००, १६)। छुड्षिग का कहना है? कि राजा सग्रशरि और आयवस जिन की चर्चा अग्नेद (१, १२२ १५) मे हुई है, नहुप जाति के ही थे। ऐसा मालूम होता है कि ये दोनों राजा जिन्हों ने नहुप के साथ सहायक्ष किया था, या तो उस के सम्बन्धों थे या उस के साथ मित्रता के वन्ध्रन मे आवद थे। श्वन्वेद के समय यह एक साधारण नियम था कि किसी महायक्ष का अनुष्ठान कई राजा मिल कर किया करते थे, और उन मे से हर एक गायक कियों को उपहार दिया करता था। इसी लिए दानस्तुति मे हम अनेक आश्चयदावाओं का उल्लेख एक साथ पाते हैं। नहुप जाति ने सिन्धुनद या सरस्वति के किनारे पर वास किया था। श्च० ८, ४६, २७ स्पष्ट ही कहता है कि अर्ध अ एक नहुप था और उस ने अनेक उत्तम कार्य (सुकृत) किये थे। नहुप सदा एक विशेष राजा या जाति के वाचक शब्द के रूप में पाया जाता है। म तो संस्कृत वेर्टेयुल्प जो इस शब्द का अर्थ 'पदोसी, प्रतिवेशित्व, एक पड़ोसी जाति'' करता है इस का ठीक अर्थ वताता है, और न नैषण्ड (२,२) ही जिस में इस का अर्थ सिर्फ 'श्वादमी' किया गया है।

यह सहदेव का पुत्र<sup>६</sup> ग्रीर सृष्कायो का 'क्कमार' था। ऋ० (४. १५. ४) मे एक सृष्काय दैववात की चर्चा <sub>सोमकसाह-</sub> श्राई है। ऐतरय ब्राह्मण (७. ३४) में श्रन्य राजकुमारों के साथ सहदेव सार्क्याय का चल्लेख है। देव्य। देववात की, जिसे हम सृष्काय का पिता समक्ष सकते हैं मा र त वताया गया है°। श्रगर मरत

१ आयु मी इसी नरह एक जाति श्रीर उस का प्रधान पुरुष था, दे०-- श्र.० १. ३१ ११ इस्यादि।

२. देर ऋखेद (६), प्राग १८७६-८८, पृ० २०६।

रे. ऋ0 १. ३१ ११, ६ २२. १०, ४६. ७, १०. ८० ६।

श ऋ० ७ १५ २, १ मम २, ११ २। दुर्माग्यवग, वैदिक युग में सरस्वती नदी की मैंगोजिक परिस्थितियों को निश्चित करने का हमारे पास कोई साधन नहीं है। यह विलक्त्व असम्मव है, कि सरस्वती और सिन्धु एक ही नदी का नाम हो। जैसा कि खुद्दिन ने कहा है, (दी निक्कृष्यतेन० ए० १२-१३) यह कहना अधिक युक्तिसङ्गत है कि सरस्वती सिन्धु की एक देति-सी सहायक नदी थी।

<sup>🛨</sup> रुडांक्क सँय स्रीर बोमस्तिन-संस्कृत वोर्टेंबुंस्, सेंट पीटसंबुर्ग, वयास्थान ।

६ ऋ० ४, १४, ७—१०।

७. मा० ३ २३ २।

देववात का पिता हो तो हमे ५ पीढ़ियों का पता चलता है—सरत, देववात, सृब्जय, सहदेव श्रीर सीमक। शतः व्राट (२.४.४.४) मे सुप्लन् सहदेव का नाम दिया गया है। यह सीमक सहदेव ही या या उस से सम्बद्ध कोई अन्य, यह बात ग्रमी सफ्ट नहीं है। सुप्लन् नाम बाहर से श्राया हुआ जान पहता है।

यह त्रिवृषन का पुत्र था। ऋ० (५.२७) में इस का उन्नेख त्रसदस्यु श्रीर अश्वमेष के साथ है। इ० दे० (५.३१) श्रीर अ्रतुक्रमिक्षका में त्रसदस्यु श्रीर अश्वमेष को इस स्क में भिन्न भिन्न व्यक्ति वताया गया है। जो हो, यह वात ज्यादा सम्भव जान पड़ती है, जैसा कि पौराधिक वंशावली में दिखाया गया है, कि त्र्यक्ष्य त्रसदस्यु की संतान है। इसी लिए कि ने (ऋ० ५.२७ में) त्रसदस्यु शब्द को त्र्यक्ष्य के कुल-नाम के रूप में प्रयोग किया है। अश्वमेष श्रीर त्रसदस्यु मित्र राजा जान पड़ते हैं।

यह (ऋ० ५.३३) पुरुकुत्स<sup>३</sup> ग्रीर पुरुकुत्सानी का पुत्र था। यह ऋग्वेद के महत्त्वपूर्ण राजाओं मे से एक है। सायग्र<sup>8</sup> के श्रतुसार वह गिरिचित् का वंशज है या नहीं—यह प्रश्न किया जा सकता है। क्योंकि

यह बात केवल इसी सीधे-से आधार पर मान ली गई है कि गैरिचित का उन्नेख ऋ० (५.३३.८) नसदस्यु। में आया है। पुराशों की वंशावली में हमें ऐसा कोई स्थान ज्ञात नहीं जहाँ गिरिचित असदस्यु के पूर्व पुरुष के रूप में कहा गया होरं। संभवतः त्रसदस्यु, विदय, मारुवाय, च्यवतान, ध्वन्य खन्मण्य (ऋ० ५.३३.६) आदि की तरह गैरिचित मी एक दूसरे आश्रयदाता थे।

ये दोनों, जो सुवास्तु के किनारे रहते थे, उसी दानस्तुति (ऋ० ८.१६.३६-३७) मे उक्षिखित हैं। प्रथिषु और इन की चर्चा त्रसदस्यु के साथ दी हुई है। हम उन के बारे मे इस सं अधिक नहीं जानते। विखु। ये नाम अनार्य से जान पड़ते हैं।

हमनं ऊपर कहा है कि ज्यस्या जैवृध्या, त्रसदस्यु का वंशज था। उस की दूसरी संतान थी कुरुश्रवया (ऋ०१०.३३.४)। उसी सूक्त से हम जान सकते हैं कि उपमश्रवस् कुरुश्रवया का पुत्र श्रीर मित्रातिथि का पीत्र था।

हु० दे० (५.६१ प्र) झौर पड्युक्शिच्य तथा सायग्र के साच्यों में ऋ० ५.६१.६१० पर साच्य करते समय यह इतिहास दिया गया है—श्यावाश्व झर्चनानस् का पुत्र था। उस ने राजा रखवीति दाल्थ्य के लिए यझ किया था। पिता ने पुत्र श्यावाश्व की शादी राजा की पुत्री से करनी चाही। किन्तु राजा पुरुसीव्ह। ने स्वीकार नहीं किया पर उस की रानी की बड़ी श्च्छा थी कि उन का जामाता एक ऋषि हो। पिता और पुत्र, जो इस प्रकार निराश हुए थे, घर लौटते समय तरन्त और पुरुसीव्ह से मिले। इन दोनों

१. हिलेबान्त-वेदिश मिर्यांलागी (१), बेस्ता १८६१-६२, प्र० १०४।

२ दे॰ पुष्रित सीग—सागंरताफ देस ऋग्वेद उन्द दी ईदिश इतिहास ट्रेडीशन् (१), स्तुतगर्त १६०२, प्र० ७४।

३ ऋ० म. १९. ३६।

४ इस सम्बन्ध में कीय श्रीर मैकडोलन सावय का ही अनुसरय करते हैं। देखिए—वैदिक इण्डेक्स, यथास्थान।

१ दे॰ ─ज० रा० ए० स्रो०, जि॰ ३७, पृ॰ २७, सोस्रर लाइन ।

६. इस के बाद उसके पुत्र तृष्टि ने शासन किया या—दे०—ऋ० = २२.७। इस बिए इस का वंशकम यों श्रोगा:— पुरुकृत्य, त्रसत्त्यु, तृष्टि।

ने पिता-पुत्र के लिए बड़ा सम्भान दिखाया। वरन्त की की शशीयसी ने श्यावाश्य को बहुविध धन दिया। इस ने महतो का चिंतन किया जिस से वे प्रत्यच हुए। इसी लिए वह ऋषि हो गया। इंत में स्वयं राजा रथवीति ने श्यावाश्य को अपनी कन्या दो ।—यह उन्नेल योग्य है कि यह इतिहास पीछे से अनंक संस्करशों को पार करता हुआ इस रूप में आया है। पुरुपीळ्ह को ऋ० १.१५१.२, १८३.५ में ऋषि कहा गया है। किन्तु यहाँ वह एक उदार राजा के रूप में देखा जाता है। इस लिए वह एक राजि शा। अरू० ५.६१.१० में एक शब्द 'वैददश' आता है। सायश्य ने इस का अर्थ पुरुपीळ्ह किया है जो ठीक नहीं जान पड़ता। यह शब्द क्या तरन्त के साथ सम्बद्ध नहीं किया जा सकता को इसी मन्त्र में आता है ? तरन्त और पुरुपीळ्ह रे (वाण्ड्य आ० १३.७.१२ और जैमि० आ० १.१५१ के अनुसार) आई थे। ये बितुदश्य और अर्चनानस् की पुत्रो मही के पुत्र थे।

यह चयमान का पुत्र था (ऋ० ६.२७.४-८), और इस ने ब्र्नीवतों को, जिन का राजा वरिश्त था, जीता था। सुख्य ने उस की सहायता की थी। तुर्वश आदि ने वरिगल का पन्न लिया। हिर्यूपीया और यज्यावती निदयों के किनार यह युद्ध हुआ। हिलेनाण्ड्य कहते हैं कि "हिर्यूपीया मन्यावितेंच। नदी आधुनिक अरिओव या हिलिआव नदी हैं जो कुक्स प्रान्त की निदयों से से एक हैं (थह स्थान पार्थव प्रदेश में नहीं है जैसा कि ब्रन्हाफर कहते हैं। यह ठीक है कि ब्रूनहाफर ने ही हिर्यूपीया को अरिओव पहले पहल वताया था, मगर उन का बताया स्थान ठीक नही था)। यज्यावती भी उस से बहुत दूर नहीं होगी।" इस बात से हमें पता चलता है कि अस्यावितेंच् सिन्धु नदी के परिचमों प्रदेशों पर राज्य करता था। इस के अतिरिक्त अध्यावित्त को पार्थ व कहा गया है (ऋ० ६. २७.८)। तिसमर काण्यविद्यास है कि पार्थव पृथु के अपत्यों को ही कहते हैं किन्सु हिलेनाण्ड्य नेश्वाया है कि अस्यावितेंच् एक पार्थव था। छुड्विंग भी यही कहते हैं। इस लेखक के अनुसार पृथु और पर्श्व केवल पार्थव हो सकते हैं (कारस के शिलालेकों में, जो पहाड़ों पर खुदे हें, पार्थ व स् शब्द पाया गया है और प्रीक अन्यकारों ने पर्थी या पर्थ्य ये लिखा है) और पर्शव परिचन हो सकते हैं। इस अनुसान में वे ठीक समभे जा सकते हैं क्योंकि हमें आंग के उन्नेख से पता चलता है कि ऋग्वेद के युग में भारत का अपने परिचमी और उक्तपशिवमी पड़ीलियों से निकट का सम्यन्य था।

१ विशेषतः वे०---श्रयः ४.२१४, १८३ १४।

२ जैमि० ब्रा० ११४१ के बजुसार ये दोवें 'देविषे' धार 'मन्त्रकृत्' थे। किन्तु ताग्रक्ष्य ब्रा० १३,७.१२ और जैमि० ब्रा० ११३६ के बजुसार इन डोगों ने पुरस्कारों का स्वीकार किया था। (विशेष डे०--ऋ० ६ ४८ ३ पर सायग्र साध्य।)

३ खीदर देस् ऋग्वेद, गोटिगेन १६१', ए० ४६।

४ अख्तिन्दिरोस् छवन, वर्षिन १८७६, पृ० १३३-३४।

१ सीदेर देस् ऋग्वेद ए० ४९।

६ देर ऋग्वेट (३), पु० ११८-१६।

७ वी नखरिब्सेन०, पृ० दश ।

यह इन्द्र द्वारा पालित और यहु का समसामिथिक था। इस ने बृचीवती की पुरस्कृत किया था। यह नाम तुर्वश जाति का सूचक है। इस जाति के मूलनिवासस्थानी के बारे में वहुत मतमेद है। तो भी दम मण्डल से यह स्पष्ट है कि वे कण्वें से सम्बद्ध थे। हॉपिकन्स ने एक अत्यन्त हुवंश। विद्वत्तापूर्थ लेख में कहा है कि कण्वें ना पश्चिमी देशों से बहुत दिनों का नाता-रिश्ता था और हिलेब्राण्ड्द ने तुर्वश तथा उन के पढ़ोसी यहुओं का—कम-से-कम उन की एक शाखा का— उत्तर-पश्चिमी पार्वस्य प्रदेशों से बताया है। अ

यह घ्रतुक्रम० श्रीर शाङ्कायन श्रीतसूत्र १६.११.११ के श्रतुसार बढ़ई ('तचन्') था। सतुस्मृति १०.१०७ में कहा गया है कि इस ने सरद्वाज को, जो निर्जन वन में ज़ुधापीढ़ित था, श्रनेक गाये दी थीं। इड़ा। पड्गुक्शिष्य ने श्रतुक्रम० के भाष्य में कहा है कि इबु तचन, परम्परा के श्रतुसार, इन्द्र का सक्त श्रीर शम्य का बन्द्र था।

इस ने वर्षित श्रीर शंवर को हराया था (ऋ० ७.४७)। प्रस्तोक ने इस की सहायता की थी। इन दोनो संयुक्त राजाओं ने विजित सम्पत्ति ऋषियों को दान कर दी थी। दिवोदास वप्रश्य का पुत्र (ऋ० दिवोदास। ६.६१.१) श्रीर सुदास् का पिता (ऋ० ७.१८.२५) था। इस का कुल-नाम स्नातिथिग्व था (ऋ० ६.४७.२२)। श्रयथ भी इस का सहायक रहा होगा जिस ने अथर्वश्रों श्रीर पायु को दान दिया था।

यह एक प्रसिद्ध राजा था (ऋ०७.१८), जिस ने दश राज - युद्ध जीता था। यह लड़ाई सुदास् और उस के दस शत्रु राजों मे हुई थी। सुदास् और उस की सेना को उस के शत्रुओं ने चारों ग्रेगर से घेर लिया था । केवल

एक ही रास्ता था जिस से पीछे हटा जा सकता था। वह रास्ता परुष्णी नदी थी। २० (७.३३.३) से कहा गया है कि इन्द्र सुदास् की सहायता के लिए प्राया। २० ७.१८.५—२० मे युद्ध का मनोरखक वर्षन है। जबाई छिड़ गई! राजा सुदास् परुष्णी के रास्ते से पीछे हट रहा था। इसर शत्रु राजाओं ने परुष्णी के किनारे पर भगते हुए सुदास् के उत्पर हमला कर दिया। इसी समय नदी मे नीरों की बाढ़ आई और शत्रुसेना मे से अधिकांश जलमप्र हो गई। जो बच रहे उन्हे सुदास् और इन्द्र ने साफ़ कर दिया। इसे प्रकार सुदास् की विजय हुई। सुदास् देववत् का पौत्र कहा जाता है (२० ७.१८.२२)। इसे पैज व न भी

श. तुर्वश और यह समसामिक थे—ऋट० १.६६ १८, ६ ४४ १ । इन के विषय की वह प्रसिद्ध कहानी प्रायः वरुसेख की बाती है, दे०—ऋ० ४,६०,१०। "तुर्वश और यह तैरना नहीं जावते ये पर शक्तिशासी इन्द्र ने वन्हें अपनी शक्ति से नदी पार कराया।" विशेषतः दे०—१ ७४.६, २.१४.४, ४ ६१ ८। इसी तरह की कहानियाँ तुर्वीति और वय्य के वारे में भी कही बाती हैं। दे०—१.४४.६, ६१.११ ,२.१६.११, ४९.५, ४,१९.६।

<sup>₹.</sup> 夏0 1.105.5. 4.8.98 |

३. ज॰ ऋ०ृ श्रो० सो० १७ प्र॰, २३ प्र।

४. तीद्र देस् ऋग्वेद, ए० ४६ ।

ऋ० ६.४७.२४ पर सायग्रमाच्य और माङ्वायन श्रीतसूत्र १६,११.११, के बनुसार घरवय सक्षय का पुत्र था।

६. ऋ० ७.द१.५।

७. इस युद्ध की प्रस्यक्ष या अप्रत्यक्ष सूचना ऋग्वेद मे प्रावः पाई जाती है। वदाहरवार्थ दे॰—९.१३.६; ७.६०.६; जैमि॰ ७.१६७६। इस युद्ध से अनितिभन्न वर्षेना के लिए दे०—तारस्य आ० १४.३.७; मैत्रा० सं० ३.४०.६; जैमि॰ आ० ३.२४४। इन स्वानों मे वन रालाओं के नाम ऋग्वेद जैसे नहीं है। वहीं पुरोहित मरद्वाज है और घिरा हुआ राजा दिवोदास (तारस्थ०) या प्रतर्दन (मैत्रा० सं०) या उस का पुत्र (जैमि० आ०) है।

कहा जाता है (ऋचा २३), जो उस का कुल-नाम हो सकता है। यास्क ने (२.२४) पैज व न की व्याख्या पिज व न स्य पुत्र: की है। ऋ० ७ १८,२५ के अनुसार सुदास् का पिता दिवोदास था। इस जिए सम्भवतः पिजवन और दिवोदास एक ही व्यक्ति थे। एक विसष्ठ गोत्र के ऋषि ने उस की स्तुति ऋ० ७.१८,२४ मे यो की है:—"—जिस की कीर्त्ति दोनों लोकों मे झात है उस दानी ने (विजित सपित्त का दान) प्रत्येक ऋषि को किया है। वे ऋषि उस की इस प्रकार स्तुति करते हैं जैसे सात (निदयों ने) इन्द्र की। उस ने युष्यामित को युद्ध मे सारा था।" १

में इसे (ऋ० ८१) ग्रासङ्ग का पुत्र समक्षता हूँ जिस का पिता प्लयोग। भारतीय परम्परा में ग्रासङ्ग के बारे में एक कहानी है कि उस ने ग्रपना पुरुषत्व से। दिया था ग्रीर कैंग्र हो गया। किन्तु मेघातिथि के बीच में पड़ने से उस ने पुरुषत्व पुन प्राप्त किया जिस से उस की पत्नी श्रांत प्रसन्न हुई। इस कहानी की सूचना स्ववह्य।

ऋ० (८,१.३४) में पाई जाती है। ऋ० (८,१.३२) में स्वनह्य ग्रासङ्ग का वर्षत है। ३३वीं भूचा में उस की पत्नी ग्राग्यती का नाम है। श्रायद स्वनह्य ने एक महायाग किया था जिस में अन्यान्य बड़े राजा जैसे निन्दिताय, प्रपथिन ग्रीर परमच्या (ऋचा ३०) भी सम्मिलित थे। उस समय सम्भवत. उन के मा वाप वपस्थित थे।

ये दोने। ऋ० ८,६ के किव के आश्रय-दावा थे। शाङ्खायन श्रौतस्त्र (१६ ११ २०) में कहा है कि काण्य वत्स ने तिरिन्दिर पार्शव्य से आश्रय पाया था। इस का यह अर्थ हुआ कि शाङ्खायन श्रौतस्त्र के अनुसार तिरिन्दिर तिरिन्दिर और पर्श्व एक ही आदमी थे। यही वात अनुक्रमिणिका से जानी जाती है। ऋग्वेद (८६. और पर्श्व । ४६, ४८) में इन राजाओ का यहुओं के सम्बन्ध में वर्णन पाया गया है। इस सम्बन्ध के विषय में विद्वानों में वहा मतमेद है। छुड्विंग का विश्वास है कि ऋ० ८.६.४६ में तिरिन्दिर को पर्श्व आ का राजा कहा गया है जिस से यहुओं ने वहुत सा धन ले कर ऋषियों को दान किया थारे। तिसमर इस बात को नहीं मानवेंश । वहुत सम्भव है कि तिरिन्दिर और पर्श्व यहुवंशी राजा थे, यद्वपि वेवर यहुओं को राजा नहीं किन्दु याजक कहते हैं शि कमी ईरान और आरत में नियमित सम्बन्ध था। हिस्तेत्राण्ड्ट ने भी भारतीयों और ईरानियों के सम्बन्ध को माना है जो आरकोशिया में था । होपेकिन्स् ने चपरितिक्तित प्रवन्ध (ज. अ. ओ. सो १७, ए० २३ प्र०) में इस सम्बन्ध के पन्न में अनेक खराहरता दियें हैं।

यस्य-अवो रोडंसी खुन्तरुक्ष शिष्णे शीष्णे विवसाला विस्ता ।
 स्प्तेदिन्द्रं न सुवतों गृथन्ति ते बुंध्यास्थिमीशशाहभीकें ॥

२ श्रुतमृह तिरिन्टिरे सहस्र पर्शावा वंदे ।

राधांसि बाह्यनाम् ॥

<sup>&#</sup>x27;'मैंने तिरिन्टिर से सी पर्श्व' से सहस्र जो बादवों के उपहार के रूप में था, पाया।" ्दा घातु ह्या उपसर्ग के साथ जब सन्तमी में प्रश्युक्त होता है तो ऋग्वेद में 'किसी से किसी का कुछ पाना' ऋषे होता है ।

३ दी नखरिख्तन, ए० १७।

४ अल्तिनदिशस् लेवत ए० १३६-१३७।

र पुणिशेख् इम वेदीशन रिदुञ्जल (वेबर हारा सम्पा॰ इंदिश ए स्टिडिपुन मे प्रका॰), वर्तिन, ए॰ ३७-३८।

६ चेट० मिथा (१), पु॰ १४ म।

यह कनीत का पुत्र था (ऋ० ८.४६.२१, २४), जो दास बस्लूथ तक्च (ऋ० ८.४६.३२) के समान एक अमारतीय जाित का है। जुन्तों ने अपने नामेन्युक् (१० १५५) में एक सीथियन राजा कनीथ का नाम दिया है जो दूसरी सदी ई० पू० में हुआ था। यह नाम यद्यपि कनीत से मिलता-जुलता है तथािप प्रथुअवस्। इस से यह नहीं समका जा सकता कि ये एक हैं और ऋग्वेद के काल के सम्बन्ध में इस एकत्वाभास के ऊपर समारोपित सारे सिद्धान्त अविश्वसनीय हैं। यह केवल इतना मर सिद्ध करता है कि कनीत अभारतीय था। बस्तूथ को जो ऋग्वेद में 'दास' कहा गया है इस से यह सूचना मिलती है कि या ते। उस की माता अनार्य थी या वह यहाँ के आदिम निवासियों में से थारे। जो हो, वह वायु का—जो आर्य-देवता है—पूजक थारे। क्या इस से यह सूचना मिलती है कि आर्यों और दासों में एक मित्रता का सम्बन्ध थारे ?

ऋ० (१०.६२.८-११) में इस की 'सहस्रदा' की ख़ुति की गई है। इस दानस्तुति से यह स्पष्ट है कि वह यदु और तुर्वश का समसामयिक था (ऋचा १०)। ऋ० (८.५१.१) में एक मनु सांवरख नामक आदमी मनु सावर्षि का नाम है जो मेध्यातिथि जैसे ऐतिहासिक किन के साथ वर्षित है। यह नाम मनु (या सावर्षि)। सावर्षि की याद दिलाता है। दूसरी और, ऋ० (८.५२.१) में मनु विवस्त्र जैसे कास्पिनिक व्यक्ति का वर्षन है। व्यूमफील्ड ऋ० (१०.६२.८-११) के सम्बन्ध में कहते हैं कि "सवर्षा की काम्पिनिक व्यक्ति आयीनता सिद्ध करने में यह दानस्तुति (ऋ० १०.६२.८-११) अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है।" र और इस पर से वह निश्चय करते हैं कि वैवस्त्रत शब्द पिन्-वंश-स्वक है और सावर्षि मान्वंश-स्वक। मनु सावर्षि को ११ वी ऋचा में 'प्रामखी' कहा गया है। मैं इसे ऐतिहासिक व्यक्ति मानता हूँ। इस का सीघा-सा कारख यह है कि इसे दानस्तुति में वर्षित पाया गया है।

निम्नलिखित राजाओं के बारे मे उन के नाम के श्रांतिरिक्त हम कुछ नहीं जानते।

स्वनय भाज्य। यह सिंधु के समीपवर्ती स्थानों मे रहता था। यह ऋषि कचीवत् का ष्राश्रयदाता था। शाङ्खायन श्रीतसूत्र १६,११,५ मे इस का नाम 'स्वनय भावयव्य' दिया है।

ऋख्युक्त्वय । यह रुशम जाति या जनसमूह का राजा था। रुशम जाति का वर्धन वेद में तीन वार आवा है—ऋ० ८.३.१२: ४.२: अथर्ववेद २०.१२७.१।

शित्र। यह अनिनवेष का पुत्र था। इस का वर्धन केवल एक बार—ऋ० ५.३४.६ में—आया है। श्रुतरथ। यह एक युवाराजा (ऋ० ५.३६.६) था। यह पश्चवंश का आश्रयदाता था (ऋ०१,१२२,७) ऋषि कचीवत इसी वंश का था।

रथवीति दार्म्यः। गोमती के किनारे पार्वत्य प्रदेशों मे रहता था (ऋ० ५.६१.१७-१६)।

१. होर्पकंस-जि॰ श्र॰ श्रो॰ सो॰ (१७), ए॰ ६०।

२. व्सिमर--आवितनदिशेष छीवन पु० ११७।

३. ऋ० म. ४६. ३२।

४. दे०- वेदेक इंडेक्स २. ६४।

४. ज॰ श्र॰ श्रो॰ सो॰ (१४), ए॰ १७३।

पुरय, सुमीळ्ह, पेकक, शाण्ड (ऋ०६.६३.६) श्रीर पुरुपन्थान (ऋचा १०) सरद्वाज ऋषि के श्राष्ट्रयदाता थे।

निन्दितारन, प्रयक्षित और परसन्था सेध्याविधि के झाश्रयदावा घे, जिस ने उन की स्तुति (ऋ० ८ १.३० में) की थी। विभिन्द ने भी मेध्याविधि की दान दिया चा (ऋ० ८ २ ४१)।

पाकस्थासन्। यह कुरयाण का पुत्र था। (ऋ०८३,२१) छुड्विग नं³ इसे श्रनु जाति का राजा माना है।

कुरुद्गा यह ऋ०८४ के ऋषि का आश्रयदावाया। लुड्विग ने उक्त प्रन्थस्थान से इसे भी अनु जाति का राजा साना है। पर यह बात ठीक नहीं जान पड़वी। कुरुद्ग तुर्वेश कुल का या क्योंकि उसी ऋचा (ऋ०८४१८) में ग्रन्य तुर्वेशों का स्पष्ट वर्धन है।

कहा। यह चेदि का पुत्र था। चेदि की उदारता सुप्रसिद्ध थी। ऋ० ८.५ ३-६ में कहा है कि "कोई भी उस मार्ग से नहीं चल सकता जिस पर चेदि चलते हैं। इस लिए चेदियों से अधिक उदार राजा होने का दावा कोई आअयदाता नहीं कर सकता।"

चित्र । यह राजा सरस्वती के किनारे रहता या (ऋ० ८२११७-१८)। दृ० दे० ६ ५८ प्र ने इस का नाम "झाखुराज" दिया है जिस का कुछ कारण नहीं जान पढ़ता।यह सोभरि का आश्रयदाता या।

वरो सुपासन् । यह विश्वमनस् ऋषि का भ्राष्ट्रयदावा था (ऋ० ८,२४.२८)। रॉथ संस्कृत वेट र्युख् मे कहते हैं कि 'वरो' यह संवोधनरूप यहाँ ठीक नहीं है इस लिए सब से अच्छी ज्याख्या इस की यह हो सकती है कि वरोसुपासन् एक ही शब्द और व्यक्तिवाचक संज्ञा है। यहिष्य इस का रूप भ्रस्पष्ट है।" सम्भवत सुपासन् व्यक्तिवाचक संज्ञा है और वरो उस के पुकार का नाम है। यह निश्चित नहीं है कि नार्च (ऋ० ८२४ ८६) और सुपासन् एक ही व्यक्ति हैं या नहीं।

उत्तरपायन श्रीर हरवाण जो सुपामन के साथ आश्रयदाता के रूप मे वर्षित पायं जाते हैं (ऋट ८.२५. २२) स्पष्ट ही विभिन्न व्यक्ति हैं। जो हो, सायण का कहना है कि वह का एक पूर्वज उत्तन कहा जाता था जिस की सन्तान उत्तरपायन था। सायण हरयाण को मी सुपामन का विशेषण समक्षते हैं।

बसुरोचिष्। इस ने ऋषि निपातिथि को दान दिया था। (ऋ॰ ३४.१६)। किन्तु अनुक्रमग्री ने क्से ऋ॰ ८३४.१६–१६ का ऋषि माना है, और सायग्र ने क्स का अनुसरण किया है। पर यह स्पष्टतः ही गृत्वत है। १८ वीं ऋचा मे क्यें इसे 'पारावत राजा' कहा है, यह वात हमें नहीं मालूग।

दरयवेष्ट्रक (ऋ० ८ ५५ ५६) पूतकतुका पुत्र या। इस के विचित्र नाम से जान पढ़ता है कि यह निरचय ही दरसुओं का घोर शत्रु रहा होगा।

इन्होत। यह अतिथिय का पुत्र था (ऋ० ८६८१५,१६)। रॉथ (सस्कृत वेटि<sup>९</sup>र्०) इसे ऋच का पुत्र ममस्प कर गृतवी करते हैं। इन्होत कसिना धार्च (ऋच का पुत्र)—जा वास्तव में श्रुवर्नम् (ऋ० ८७४१२) था—और ध्राश्वमेष (अश्वमेष का पुत्र अर्थात् पूतकतु—ऋ० ८६८१७) का वर्णन पाया जाता है।

१ देर ऋग्वेद (३), पृ० १६०।

x

शर। यह शूरदेव का पुत्र या (ऋ० ८.७०.१५)। इस ने एक ही गाय तीन ऋषियों की दी घी इस लिए उन्हों ने दानस्तुति मे व्यङ्ग रूप से इस की स्तुति की है।

श्रुवर्वन् । जैसा कि पहले ही कहा गया है, यह ऋच का पुत्र था (ऋ० ८.७४.१२)। सगय को इस का जीवना (ऋ० १०.४६.४ में) कहा गया है। इस का निवास परुष्पी नदी पर था (ऋ० ८०/४/१४)।

दुःशीम प्रथवान, वेन, राम (ऋ० १०,६३.१४) श्रीर तान्व तथा मायव (ऋचा १५) केवल उस ऋषि के त्राश्रयदाता के रूप में कहे गये हैं जिस ने ऋ० १०.६३ बनाया था।

X

इस प्रकार हम देखते हैं कि दानस्त्रुतियाँ ऋग्वेदीय युग के ऐतिहासिक पुरुषों पर कुछ प्रकाश डालती हैं। जो हो यह दुर्भाग्य का विषय है कि ऋग्वेद में महत्त्वपूर्ण ऐतिहासिक घटनाष्ट्रों का पर्याप्त विवरण नहीं मिलता। केवल कहीं कहीं कुछ उल्लेख ऐसे मिल जाते हैं जो श्रागन्तुक श्रायों के परिश्रमण श्रीर पञ्जाव (पञ्चनदप्रदेश) में उन के श्रागे बढ़ने की सूचना देते हैं?।

भौगोलिक समस्यायें अपेचाकृत स्पष्टतर हैं। इस का कारण यह है कि निर्यो के नाम दियं गयं हैं जो मैगोलिक परिस्थितियों को क़रीब क़रीब ि:संदिग्ध रूप से निश्चित करने मे सहायक होते हैं। दानस्तृतियों मे जिन निदयों के नाम पाये जाते हैं वे ये हैं—सरस्वती (ऋ० ८.२१.१७०१८), परुष्णी (८.७४.१५), गोमती (८.२४.३०), सुवास्तु (८.१६.३७), यसुना (५.५१.१७), गङ्गा (६.४५.३१) और सिन्छु (१०.६२.६)। इस प्रकार के हवाले पाये जाते हैं जिस मे ऋषियों ने स्थानीय नदी के साथ दान का सम्बन्ध बताया है। ऋग्वेद ५.३४.६ मे जल का भी सामान्य रूप से वर्णन है—"उस के लिए जल अवाधित हो कर वृद्धि प्राप्त करें और सिन्छु (१०.६२.६)। इस प्रत्य हो ऋग्वेद मे भौगोलिक परिस्थितियों को ठीक करने के लिए एकमात्र साधन हैं। पर्वत, शहर और अन्य स्थान जो कुछ मिलते भी हैं तो उन से किसी निश्चित तथ्य पर पहुँचना मुश्किल ही है। इस लिए दानस्तृति मे यह बहुत महस्त्रपूर्ण है कि यह किस नदी के किनारे किया गया था। पच्छिम से पूरव गिनने मे उन का क्रम यों है—सुवास्तु, गोमती, सिन्छु, परुष्णी, सरस्वती, यमुना और गङ्गा। इन नदियों का स्थान ही निश्चय रूप से ऋग्वेद का अपना स्थान है।

१. दे०—ऋ० १.४०.७; १६१.४, १६५.८; २.२१.४; ४.१६ ६; ४.६१.६; ६.६१.३; ७.४६.२४; १०.४६.४; १०४,८।

२. उदाहरखार्थ गेल्डनर के ऋ0 १ १२. = जपर नेाट हे०—'ऋप्तूर्थम्' शब्द आयों के नदीवाले प्रदेश में आगे बढ़ने का स्मारक शब्द है दे०, ऋ० १.४०, ७। आगे चलकर 'वृत्रतूर्थम्' शब्द के साथ ही अप्तूर्थ शब्द भी शाह्वायन श्रीतसूत्र म. १६ १ में विजयी के आगे बढ़ने के अर्थ में रूढ़ हो गया है।

३ ऋ0 १. ११. ६ को भी दे०--- "पे शूर। तुम्हारे दानों को इस नदी के साक्ष्य में लेकर मैं लीटा।" यहा किन वे इन्द्र के ज़रिये जो हान मिला था इस में स्थानीय नदी को साची रखा था।

# ईरान वैज।

प्रो॰ पूर्-पु दाकद, विश्व भारती, शान्तिनिकेतन

श्चारिय या आर्थ छोग-अविस्ता और पहलवी में हमें ईरान वैन शब्द बार बार मिलता है।

भारतीय श्रीर ईरानी दोनों के प्रन्यों में उस वंश का नाम जिस में से ये दोनों जातियाँ निकली है, बार्य धर्यात् सरवार दिया है। जुठी श्रताब्दी हैं॰ पू॰ से दारयवंडु महान् अपने आपको धार्य कहता है। भारतवासियों के लिए अविस्ता के विभिन्न अकरयों में हिन्दू शब्द आया है।

व्यों क्यों हम खोजते हैं, यह बात अधिक अधिक पाते हैं कि भारतीय और ईरानी—भाषा, वर्म, विचार और रिति-रिवाजों में विवहता एक थे। अविस्ता-भाषा और सरहत में केवल क्वारया का ही अन्तर है, अस्यवा वे एक ही है। दोनों भाषायें परस्पर इतनी संबद्ध है कि हम एक को जानें और दूसरी को न जानें तो हमारा ज्ञान अपूरा रहता है। इस प्रकार नेट और अविस्ता सत्वतः एक ही है और उन मे एक ही जाति के इतिहास की स्वृतियाँ है। यह विश्वास कि महास्मा जरतुम्त के आविर्मान से दोनों जातियाँ अवता अवता श्रेण हो। केरी कम्पना पर निर्मर है, इस में सथ्य कुछ भी नहीं।

ईरान वैस — मध्य एथिया से प्रशंस कर के ईरानी लोग पहले पहल जिस प्रदेश में वसे उसे अविस्ता में ईरान वैस कहा है। कुछ विद्वानों का विचार है कि यह सरकृत शब्द बीज का रूपान्तर हैं। परन्तु फारती में इस अर्थ में ऐसा कोई शब्द नहीं। ईरा न् वै ज किसी विस्तृत देश का नाम नहीं अपितु उस प्रदेश का नाम है, जहां अपने प्रवास के बाद ईरानी सोग पहले पहल बसे—और जिसे उन्हों ने स्वर्ग कहा। पीछे इस के चौगिर्ट-कहानियों का जाता दुना गया जिस में इस की ठीक पहचान छुप्त हो गई। कुछ विद्वान इन कहानियों में उन्नम कर यह समक्तने स्वर्ग कि ईरान् वैज विच्छल हो एक कर्यना थी। पर यह ठीक महीं: यह एक वान्सविक देश का नाम है।

सुनिकत तो पह है कि अरवों के फारिस विजय में भी चहुत पहते से इस देश की ठीक रियति के बारे में सन्देह कियाना थे। पहत्ववी प्रन्य दीन - अ ना सी में हम पाते हैं कि ई रा न वै ज अवरवाहुवान में कहीं या। इस विष् कुछ एक प्राच्य-विदों ने इसे फारिस के उत्तर पश्चिम अवरवाहुवान के आस-पास, प्राचीन लोगों में अ र्रान नाम से प्रसिद्ध एक देश में, विसे अरव भी जानते थे, टूँडने का प्रयक्ष किया है। अरव स्वेताओं ने अर्गन का निम्नालिखित सीमाओं के अन्तरात होना माना है—अमीनिया, शिरवान, अवरवाहुवान और कारियन सागर। किन्तु यूनानी लेखक स्त्रायों ने अ र्रान लोगों को अनाय कहा है। मि० टाइड का विश्वास है कि ईरान वैज फारस के उत्तर प्रच में कहीं था। इस का मतलव है आधुनिक क्वारिजम या खीवा ही ईरान वैज था। खुस्ति और पृण्डुप्स भी इस से सहमत है।

श्रविस्ता से भी यही खिद होता है। वहाँ इस देश को फारिस के उत्तर पूरव और पूरव कहा है, तथा सुग्ध, मर्व, वक्ख नीसाय, हरात, काबुल श्रादि के। इस में सम्मिखित गिना है। पहचवी टीका में खिला है कि ईरान् वैन में श्रव्यधिक सरदी पढती थी।

श्रविस्ता के श्रवाचा इतिहास में भी यही प्रकट होता है कि स्वारिक्तम फारिस के सब से पुराने सूचों में से है तथा फारसी सम्यता का केन्द्र रहा है। ऐतिहासिक श्रवाचीकनी भी इस चात का समर्थन करता है। श्रविस्ता के कई प्रकरखों से भी इस की प्रष्टि होती है।

फारस के चार्मिक इतिहास में दिश्वनी फारिस का कहीं जिक्र नहीं है। ज़रतुरत का जाविनांव और उस का घर्म-प्रचार पूरवी फारिस में ही हुजा। पहलवी जीर पाज़न्द प्रन्थों के धनेक निर्देशों से भी पूरवी हैरान ही ईरान वैच सिद्ध होता है। किन्तु बुन्दिहरन इसे वजरवहजान के आस पास रखता है। पर बविकांश प्रमाख दूसरे एक में है इस किए । ख्वारिकुम को ही हैरान वैज समकता चाहिये।]

#### श्रारियाई हा

दर प्रविस्ता जुनानके दर कुठव्-पु पह्लवी गालिवन वकल्म-पु ईरान वैज वरमीखुरेम राज श्रि व हुदूद्-पू हैं मर्श्ववृम् आरापु मुख्तलिफ अस्त। पेश अज़ दाख़िल मुद्दन दर्र्ष्ट भवहस लाज़िम अस्त अज़ अरियाई हा कि ई मर बमीन बहस्त हैं कौम नामज़द ग़र्दीद मुख़्तसरन सुहबत् वि दारेम्।

दरमियान-ए अक्वास-ए हिन्द व श्रारोपाई दो दस्त: अज़ हमी निकाद कि हिन्दुवान व ईरानियान वाशन्द विस्यार व हम दीगर नज़दीक् व हर्दो आरियाई नामीद: ग्रुद: अन्द। आसार्-ए क्रुतबे कि अज़ आरियाई हा दर दस्त अस्त क़दीम तरीन असनाद-ए अक़वाम्-ए हिन्द व उर्पाई असा । वेद्-ए हिन्दुवान व अविस्वा-ए ईरानियान अज़ वराय-ए अकवास-ए हिन्द व उरूपाई चुनानक् तै।रात अज वराए अकवास-ए सासी क, इन-नीरन-ए आसारे कुतुनि-ए दुनिया बश्चमार अस्त । ऋग्वेद क़दीस् वरीन-ए क़िस्मत्-ए किताव्-ए दोनी-ए बरहसनान दर् दो हज़ार व पानसद् साल पेश अज् मसीह व वजूद् आमादः व कदमत् गाथा कदीम् तरीन किस्मत् नाम्-ए मुक्हस्-ए मज्दयसनान बहज़ार् व सद् साल् पेश् अज़् मसीह भी रसद् । ईरानियान व हिन्दुआन हरते। खुदरा आरियाई नामीदः अन्द थानी शरीफ़ । दर् सरोद हाए ऋग्वेद् हिन्दुआन् अज़ सियाइ पोखहा व साकिनीन्-ए असली-ए सिन्द् व पत्ताव व इस्प्-ए ग्रारियाई इन्तियाज़ दाद: श्रुद: श्रन्द । दर मुकाविल्-ए मरदुमान-ए श्रमली-ए श्रॉ सर जमीन कि दास् दुश्मन नामीदः श्रदः व रफ्तः रफ्तः खाकशान बदस्त्-ए ब्रारियाई हा दर व्रासदः हम चुनी गालिक्त दर अविस्ता अज् कौम-ए आरियाई या ईरान ख़ाकशान याद ग्रुदः अस्तरे । दारयूश बुज़र्ग दर कर्ने शास्त्रम् पेश प्रज् मसीह दर कृतीब-ए नकृश्-ए इस्तम खुदरा चुनीय ब्लान्दह मन दारगूश इस्तम् पादशाह्-ए बुजुर्ग पादशाह्-ए पादशाहान पादशाह-ए ममालिक-ए श्रक्तवाम-ए बिसियार् पादशाह्-ए है जर्मीन-ए बुजुर्ग-ए दूर के रात: पिसर्-ए वैश्वास्प (गुश्वास्प) इस्त्रामन्शी यक् पारसी पिसर्-ए यक् पारसी यक् आरियाई व श्रज़निभ्ग़द-ए आरियाई विना व-ख़बर-ए हरोदूत-ए माद हा ईरानियान-ए मग़रिव् ज़मीन कि दर अवाख़िर-ए कर्- पु हरतुम् पेश अज् मसीह नखुस्ती सल्तनत्-पु ईराच रा त्थकील दादन्द । दर जमान-पु क़दीस् अमूमन श्रारियाई नामीद: मी शुदन्द<sup>१</sup>। ईरानियान् इस्म-षु खुदरा वसर ज़मीन हा ई कि वदस्त ब्रावुर्दन्द दाद<sup>,</sup> ऐरियान् नामीदः ग्रन्द । इस्मे कि इसरोजः ईरान गुफ्तः मी शबद् व तापान सद् व पिन्जाह सालपेश अज् ई ईरान वलप्फुल् सी ग्रुदः अस्त्। हिन्दुग्राम् नीज बसर ज़मीन् हाई कि व ग्रॉ जा मुहाज़रत् करदः इस्म-पु खुद दादः 'श्रार्यावर्त्' नामीदः ग्रन्द्। इम चुनी भ्राँ रा 'भारतवर्ष' या 'भारतभूमि' ख्वॉदः श्रन्द। इस्म-ए हिन्द या हिन्दोस्तान कि हिन्दी हा नीज़ व हमीं इस्म वतन् पु खुद्रा मीनामन्द अज़ू ईरानियान गिरिफ्न: ग्रुद: अस्त। चहारबार दर श्रविस्ता ब-इस्स-ए हिन्द बर भी खुरेस, फर्नार्द्-ए श्रव्वल बन्दीदाद फिकर्-ए १८ वस्ता ५७ (सरोश यश्त-ए सर्शव) फिकर्-ए २-६ तीर यश्त फिकर्-ए ३२ मेह यश्त फिकर्-ए १०४। दर्रह फिकरात् हिन्दू च दरनुस्व बदल हिन्दू धामदः। व दर फुर्स्-ए इखामन्शी नीज हिन्दू मी वाशव्। दारयूश्-ए बुर्जुा दर नक्श्-ए बस्तम अज़ॉ दर् जुज़्ब्-ए ममाजिक-ए दोगर् कि दर्हसर्रफ-ए वैबृदः याद् मी क़ुनद्। दर् सारिकरीत सिन्धू व दर् यूनानी इन्दूस् मी बाशद्। वा ई इस्मेस्त् कि वरुद् सिन्द दाद श्रुदः श्रस्त। नज़रव ई कि हिन्दुत्रान न खुस्त दर सवाहिज्-ए हद्-ए सिन्द जाय गुज़ीदः व समाजिक्-ए पंजाब रा बदस्त स्रावुर्दः सज्

क्लूम् शवस् च मकालय -पु जमान-पु ज़रतुरत दर् हमीं जिल्द ।

२. रुत्त्र्यं शबद् व 'ऒस्ता ईरानिश्रम् कुरुत्र' (अत्र गावगर), सफ़हा १७०।

३. रुत्स् शवव् व आवान् यश्त फ़िकान ४६,४८,६६, ११७, व तीरयश्त फ़ि॰ ६,३६,४८,६१, व मिहर यश्त फ़ि॰ ४,१३, व फ़र्वहीन यश्त फ़ि॰ १४३, व जामियाद यश्त फ़ि॰ ४६,६६, व चंदीदाद फ़र्गर्दे १६ फ़ि॰ ६६।

४. हिरोडोटस् ७;६२।

श्रांजा रफ्न रफ्न व किनार्-ए रुद-ए गङ्ग व तुकात्-ए दोगर्-ए हिन्द नफ्रज़ करदन्द । इस्म्-ए सम्छकत्-ए त्रानान् निज़्द-ए ईरानियान् हिन्द नासोद ग्रदः अस्तः ।

गुफ्तेम अज् मन्छुकत्-ए आरियाई या ईरात व अज् कौम्-ए ऑ ऐर्थ कि दर फुर्न व दर सांस्करीत नीज़ अरिय गुफ्त मी शवद। गृालिवन दर अविस्ता याद शुदः अस्त। अजॉ जुम्ला दर फ़र्वर दीन यश्व फ़िकर्-ए द्रु ग य म रं व न कि दर फारसी क्यूमर्स गोएम् व दर अविस्ता न ख़ुस्तीन्-ए वशर् शुमुर्द शुद । व मानिन्द-ए आदम दर अदयान्-ए सामी नख़ुस्तीन् कसे अस्त कि मनिश् व अमोजिश्-ए अहूरा मजदा रा दिखाक् अहूरा मज़दा अज् नाफ़्ये (दूदमान्) ममालिक्-ए ईरानी व नक्ताद्-ए ममालिक्-ए ईरानी पिढीव् आवुर्द। अन् ऐर्थ यानि गैर आरियाई या गैर ईरानी व खारिज व वेगानः दर मुकाविल्-ए कृत्म-ए ऐर्थ दर अविस्ता विस्वार आयद अस्त।

इरचन्द कि दर तहकोकात् राज अ व हिन्दुआन व ईरानियान दूरतर रवेम व-वकदीम् तरीन-पु म्रासार्-ए म्रानान कि बेद् व म्राविस्ता वाशद् मुखाहिजः कुनेम् । वेश म्रज् वेश शवाहते मियान्-ए ज़वान व दीन व तर्ज-ए रूपाल् व ब्रादात् व रुस्स-ए ब्रानाच करफ़ स्वाहेम् कर्द् । वतौर कि श्रवदन् शक्केन मी मानव् कि ई दो क्रौम् प्रज् यक् नम्मद बूद । व रोज़े दर यक् सर ज़मीन वसर मी बुर्ट:। व दाराये यक् ज़बान व यक् ख़स्त्रत् बृद्. ग्रन्द । जुवान-ए श्रविस्ता व जुवान-ए वेद् फ़क्त् तफ़ावुत-ए लहज् व हम दीगर दारन्द । मियान-ए जुबान-ए अविस्ता व जुबान-ए फुस् कि दर कतीव-ए पादशाहान-ए हसामन्शी नमून-ए अवॉ व जामाद: नीज़ इमीन तफबुत-ए लहजा रा वायद् कायल् ग्रह् । गुज़रत अज् कलमात् तरकीय्-ए जुम्लात्-ए जुवार-ए अविस्ता व कवाइदे मफ्रव नहवीय्य-ए ब्रॉव अन्दाज्-ए व मास्करीत नजदीक् अस्त कि वमा अज् जिकरात-ए श्रविस्ता रा वे ऐनिही कल्म वकल्म वजुवान-ए सांस्करीत् मी तवा वर गर्दानीट् । इस्त्रावीन् जुगरा-फ़िया नवीरा-पुयूनानी दर्यक् कर्न पेश अर्ज् मीलाद ज़वान हाय कुक्कोय्य-पु अक्वास्-पु आरियाई-रायक्रे दानिस्ता व फ़क्त फ़र्कू-ए बहज दिमेयान-ए आहा ख़ायल ग्रुद. अस्त्र । वंशक अगर सांस्करीत व श्रदबीव्यात्-पु फ़रावान्-पु श्रॉ नवूद् हर श्राहना फ़िस्मते श्रज् श्रव्वीव्यात्-पु मञ्द यस्ना मजहूल मी मानद्। दानिशमन्द-ए फरान्स वुर्नुफ व तबस्तुत्-ए सांस्करीत्-ए बस्ना रा कि पंज फ़रख्-ए गाघा दर जुन्ने झाँ ग्रस्त व श्रज् मुश्किल् वरीन-ए किस्सव नाम्-ए मुक्टेस असा व फरान्सः वरजमः नमूदः । दरसाल्-ए १⊏३३ मीलादी सुन्तगर साब्त । अज् ई रोज व वाद् अज् फरतवे सास्करीत् तहसील-ए अविस्ता पाय-ए हस्सी गिरिक्ष व ववासित्-ए तरक्को-ए इल्स्-ए इश्तिकाक दर अरुपाव वस्त्रसूर ववासेत-ए अतवब्ज. शुटन-ए दानिश मन्दान् व अदबीव्यात्-पु क़दीम्-पु डिन्द सुन्दर्जात्-पु अविस्ता मतदरिंजन् रीशन् श्रुदः। तफ़सीर्-पु पहलवी-पु श्रवित्ता कि आँ रा ज़न्द नामन्द नफ़सीर्-ए सुन्नती अन्त निस्वत् व तफ़सीरे कि अज़रुये इन्म्-ए इतितक़ाक़ अस्त कमतर काविल्-पु एतमाद श्रस्त । वर्ले वाबुजूद्-पुई क्लीद्-पु फ़हम्-पु ग्रविस्ता ग्रस्त व दर विले अन्

ठब्बू शबद् व 'लेव केवंस' पानशाम्रोडङ्ग टेस हिन्दू' (श्रव् राघाष्ट्रमण्य) तर्जना प्रज् एन्० डटल्यू० शोमरूस खाइपजीत १९२८ समृद्धा ६ ।

२ रुज्य सनद् य हान्द्रह्य हेर प्राल्त ईरानिम्यन् विश्वालेन्स (प्रज् वार्धेालोसे) लाइपजीस १८८३ सफहा ⊁।

कर्मणिस्त हेर 'श्रायवर' बि० १ 'ईरान् कन्ड त्रान्' (श्रज् बून होक्त) साहपत्नीय १८८१ सफहा २००।

मवाज़े यदानः वसील्-ए एस्त अज़् बराय रसीदन् व मआ़नि वक्ररीबो आँ हाँ ज़ुबान्-ए अविस्ता दर अहद-ए सासानियान् कि उफ़सीर्-ए आँ दर् आँ अहद् निवश्तः शुदः मतरूक् बृदः । सुफ़स्सरीन्-ए आँ ज़मान् बायस्त बनाचार व वफ़सीर्-ए सुअती किवाब्-ए सुक़दम् कि अज़् पुश्त व पुश्त व आँ ना ग्सीदः बुदः हित्तफ़ा कुनन्द । बख़ुसूस् वफ़सीर्-ए पहलवीय्य-ए गाआ कि अज़् क़दोम्स्तरीन् बसुश्किल् तरीन-ए अजज़ाये अविस्ता अस्त । दर अज़्मानीये हक्तीक़ी सल्दहाये पैग़न्बर्-ए हरान् अस्त । अम्माँ अफ़सीर् व तर्जुम्-ए पहलवी सायर्-ए किस्सत् हाये अविस्ता कम् व वंश नज़दीक़् वमतन् अस्त ।

नई कि फ़क्त अज् वराये नमूदन-ए मानीये हक्तीकीये क्छमात् व जुन्छात्-ए अविस्ता सुहताज् व सास्करीत् हस्तेम् । विस्क अज् वराये दर यावीदन-ए मतालिब्-ए अविस्ता गेर अज् गाथा नीज नयाजमन्द-ए अदबीय्यात्-ए क्दीम्-ए हिन्द हस्तेम् । यक् रिश्तः अज् सुन्दर्जात्-ए अविस्ता ये सुत आब्ख्र् व वसित्-ए वेद व किताब्-ए रज़्मीये-हिन्दुआन महाभारत हल गृदीव् । जुना कि भीदानेम् ज़र्नुश्त ज्स्ल्-ए केश-ए क्रहन्-ए आरियाई रा तग्यीर् दादः ईरानियान् रा व परित्रश्-ए आफ़रीदगार्-ए यगानः रहन्मून गश्त व गाथा कि अज् सरोदहाये-खुदा-ए पैग़न्वर्-ए ईरान् व हावी ये तालीमात्-ए ओस्त गोया-ए ई तज्दीद् व दग्यीर अस्त । अम्मा किस्तत हाये दीगर अविस्ता व ई कि दाराये उस्त्ल्-ए ज़रतुश्ती अस्त बख्र्बी याद् आवरे केश्-ए क्रहन्-ए आरियाई अस्त । व गिरोह्-ए अज् ईज़दान या फरिश्तगान् व बसा अज् देवहाय् ऑ हमाँ पविदिगारान-ए आरियाई इस्तन्द । व दरकुतुब्-ए दीनीये वरहमनात् नीज़ दाराये नाम निशान् मी बाशद् । शक्ते नीस्त कि दानिशमन्दान-ए वेदनीज़ अज् कुतुब-ए दीनीये क्दीम्-ए ईरानियान् वे नियाज् नेस्तन्द । ख्वाह अज् लिहाज्-ए इस्त्यग्रितिन किस्मत्-ए अज् कुतुब-ए वेद दर् ईरान ज़मीन निश्तः श्रदः । व बिलें अज् ऋषिया सरोद्-गोयान-ए वेद ईरानी बृदः अन्द । व बस्तद ईसरोद हा हह्-ए ईरानी हुक्म फ़रमाँ अस्त ।

वेद व अविस्ता धासारे अस अज् विरादरान-ए आरियाई कि इस रोज़ पस् अज् गुज़रतने चिन्द हज़ार साख सी हवानेस व सुआवनत-ए ई दो सीरास-ए सुक्दस-ए इह सासात व ख़बालात-ए नियागान-ए नासवर्-ए ख़ुदरादर या बेस । जुज़ अज़ हसीदो किताब-ए दोनो आसार्-ए दोगर्-ए कि गोया-ए खाबीव्-ए देरीन-ए आरियाई हा यानी ईरानियान व हिन्दुआन बाशद् दर दस्तनदारेस । ई दो किताब लफ़्ज़न व मानन दलील अस कि ईरानियान व हिन्दुआन अज़ हर हैस बहमदीगर् नज़दीक बूद: अन्द । हमरोज़: बतौर-ए तहक़ीक़ नमीदानेम कि आना दर कुदाम सर ज़मोन बाहम बसर मीं तुर्द: अन्द व के अज़ हम दीगर जुदा ग्रद अन्द । व सबब्-ए जुदाइ-ए आनान चेबूद: अस्त । दरई मीज़ नमीख़्वाहेम दाख़िल्-ए सुवाहसा ग्रदा यक्सुरत्-ए हदस् व एड्वमाल व ख़र्बार्-ए एड्वेमालाव्-ए सुइक्ष कीन बेयफज़ायेम् । विखे अज़ सुवर्त्वोन तसन्तुर् करद. अन्द कि ज़हूर्-ए ज़रतुरत व बतवस्तुन्-ए सुद ब वजूद आमदन-ए दीन-ए नी सबब्-ए जुदाईये ईरानियान व हिन्दुआन ग्रद. बाशद् । ई हदस्-ए वे असास् व हेच वजह काबिल्-ए तबब्जुह नेस्त । बिदून्-ए शक् सुद हम पस् अज़ जुदा ग्रदने ई तुदस्ता अज़् हम दीगर् व सुदाजरन् नमूदन-ए ईरानियान् व सर ज़मीन-ए ईरान-ए पैग़न्वर ज़हूर तमूद।

नज़र व क़दीम-वरीन-पु आसार-पु आरियाई हा शवाहत-पु तक्रम्मे अज़ू हर हैस मियान-पु ईरानियान ्व हिन्दुआन् मौज़ूद् असा। हुमा तैारं कि वेद व अविस्तान मूदार्-पु क़रावत-पु जुवान-पु आँना अस्त। दर ख्यमाईस्-ए मिल्लीनीज़ नमूदार्-ए रवेशीये ऑना अस्ते व हम्दीगर्। अम्मा नज़र व तारीख़-ए ऑना स्रख्तुसन्-ए वाद तफ़ावुत्-ए फ़ाहिश्-ए दर ख़्साएल्-ए ऑना दीद. मी शवद्। हिन्दुआन् गोश.गीर व फैलस् व अहले फ़िकर अन्द। ईरानियान जहाँगीर व पहलवान व वेबाक अन्द। ई तफुवुत रा वायद् अज़् तसल्ख्यत्-ए आव व हवा-ए औतान-ए आना दानिस्त। हिन्दुआन् दर मुहाजरत्-ए ख़ुद व किनार्-ए सिन्द व दश्त हाये पंजाव रसीद दर् ऑ मर ज़मीन-ए विसियार गर्म व पुर आव व आसानी दर्-ए रोज़ी व रूवे खुद कुशूद दीदन्द अज् ई व अज् कोशिश् वाज़ मादन्द। अम्मा ईरानियाम कि व आसानाये मर्कज़ीक्ये निहादा वदश्तहाय सेहन व जेहून दर आमदन्द व रफ़्त रफ़्त सरासर्-ए ईरान ज़मीन रा फ़रागिरिफ़्त्व। व ख़ाक ए कम आव व ख़ुश्क रसीदन्द व वताविस्ताने विसियार गर्म व जमस्तान-ए सख्त वर खुदेन्द। ना गुज़ीर अज़ वराये ज़िन्दगी वकार व कोशिश् दर आमदन्द। अकारिज्-ए ववीईय्-ए सरकश्-ए आना रा मर्-ए मैदा व दर मुकाविज्-ए औ नेह वद विज़श्त अस्त। दिलेर व पायदार साख्त।

## इरान् वैज

ईनक व वोनेम् कि ईरानियान् पस् अज् युद्दाजरत्-पु खुद दर मरकज्-पु आसिया व कुजा वार्-पु इक्तमत् अफ़्ग़न्दन्द् व नख़ुस्तन्-पु सर मन्त्रिल्-पु ख़ुदरा चे गून नामीद अन्द। ईं सरज़मीन दर अविस्ता ग़ालिवन ऐ रिय न वै ज नामीद श्रुद. अस्त । जुन्-पु अव्वल्-पु ईं इस्म हुमां अस्त कि गुफ्ते म् । इम् रोज़. ईरान गोयेम् मानि-पु लफ़्ज़िये वैज दुरुस माल्यनेत्व । अस्मां दर सास्करीत् कल्मा वी ज मौजूद व व मानिये दुल्म मी वाशद् । वहमी सुनासिवत् सुस्तश्र्रि कीन्-पु ऐरियन वैज रा व मानिये सर ज़मीन-पु तुल्म व निव्माद्-पु अरियाई गिरफ़्त अन्द । अलवत्ता अज़् वराय ईं इस्मु-पु सुरक्कव चुनों मानीं या मवानिये दीगर अज़् इसी क्वील वायद् तसक्तुर नमूद । व अकोद. विरक्षे कि ईं क्लमरा वा क़ल्म्-पु वीज कि दर सर जुवान-पु आमियान् ईरान् अस्त मरबूद दानिस्ता अन्द काविल-पु तवज्जुह नेस्त । ज़ोरा कि अज़् वराये सेहत्-पु खुग्त-पु मज़कूर-शाहिद दर अदवीय्यान्-पु फारसी दरदस्त न दारम् ।

ऐरियान वैज व सरासर्-पु ईरान ज़मीन बुजु में इतलाक नमीग्रुद । विलक इस्म कित ख़ाकी प्रस्त कि न ख़ुस्त ईरानियां व प्रांजा बार्-पु डक़ामत अफ़्ग़न्दन्द् । व अज़ आंजा मुतदिर्शजन पेशवर रक्ष सरासरईरान् ज़मीन रा फ़रा ग़िरफ़ुन्द व बादहा । इस मुमालिक-पु कि दर तेसर्छफ़्-पु आना बृद ऐरियन या ईरान् नामोद ग्रुद अस्त ।

वले हमेश इक्तामत गाह्-ए अव्वली खुदरा व नेकी याद करदन्द । व मुक्र्-ए क्रमॉ झॉ मरज़ोवूम्-ए कुहन निज्दू-ए आना जन्द-ए मोनवी गिरफ यक् किस्म-ए वहिश्त-ए क्र्यू-ए क्रमीच वारीफ द्युद अस्त, व कूँ रोजगार-ए दराज वर भ्रांगुज़श्त व तारहाये अफ़्सान दौर-ए ई महदरा वि गिरफ़ दर सर्-ए वयीन-ए झॉ वरदीद पैदा करदन्द । वर्ले अज़ मुख्याकीन कि इस्म-ए ई मम्छकत् रा वा ऑ हमॉ दाखाँ आमंख्त दी दन्द । जहन-ए आंना व यक किश्वर-ए मोन वी मुन्तिक गरदीद । अम्मा इमरोज कसेरा शके नेसा कि ऐरियन वैज इस्म-ए यक् मरज़्बूम-ए वा किई अस्त-फ़क्त व वास्तये फकदान-ए वसाइल वर्ल्न्-ए ज्ञमान व तीर्-ए वहकीक नमीतवानेम महत्ल-ए ऑरा मु अय्यन क्रनेम । दर अविस्ता आसामिये विसियार अज़ एयालतहा व कीइ हा व ख़्दहाये-ईरान जमीन कृदीम महफूज मौद । दर मर्-ए तयोक विखें अज् आहा कि मुवरिसीन

व जुगराफ़ियून-ए क़दीस-ए यूनान व रोम नीज़ अज़् आँ हाँ ज़िकंग करदः व दर कतीवये शाहन्शाहान-ए हस्नामन्शी हम याद गर दीदः। व याई कि असामीये क़दीस-ए आँहा हुन्,ज़ गुताविक्-ए नाम हाये क़न्निये आँ हास्त इश्काले नदारेम् व विक् दीगर अंज् आँ हाँ कि फ़क़त यक या चन्दी बार दर किताव्-ए गुक़हस आन्दः व दर कुतुव-ए पहलवी विद्न-ए हेच किस्म तौज़ीहे तक्रार शुद्ध. व दीगर दर हेच जा असर व ख़बरे अज़ आँ हा नीस्त। नमीतवाँ अज़्रूये यक्षीन हुदूदे अज़बराये आँ हा गुअ़्य्यन नमूद।

इश्काले कि माँ इम्रोज़: राजे बच्चुनीन अस्ताये खास-ए अविस्ता दारेम् दर हज़ार व सीसद साल पेश-अज़् ई हम यानी पेश अज़् इस्तीलाये अरव व ईरान् दर अह्द्-ए सासानियान् नीज़ दाश्व: अन्द । ज़ीराकिदर ऑ अज़्मिन: अज़् अहद्-ए ज़हूर्-ए मज़्द यस्ना व तालीफ़्-ए अजज़ाये अविस्ता द्रब्द: अन्द व भसाइल्-ए साल खुद: रह्न व आव्-ए दास्तानी गिरफ्न: तौर्-ए दीगर जलव. मी नमूद । राजे वयक् दस्त: अज़ अस्माये-ख़ास्-ए अविस्ता बेसा तारीफ़्-ए नक़ीज़्-ए कुतुव्-ए पहलवी कि आविश्रख़ुर्-ए ऑ हा रिवायात व सुनाव-ए अह्द्-ए सासानी अस्त व वसा तारीफ़्-ए शिगिफ्न आ मेज़-ए कुतुव्-ए मज़कूर वेश अज़् बेश मा रा इम्रोज़ व रसीदन-ए हक्तीकृत-ए मतलब दूर दाश्व: व मायये इश्विवाह मी शवद् । अज़ आं जुम्लः दर किताव्-ए पह्लवीये दीव आगासी (आगाही) माअह्कृ व वुन्दहिश् दर फ़रल २६ फ़िक़र: १२ सराहतन आमद.।

''ईरान् वैज: दरतरफ़्\_्षु म्राज़र वाय्जान् श्रस्त'' श्रज़्-चन्दी मौज़्-ए दीगर इसी किताब वर सी श्रायद् कि मुझिक्कफ़्-ए बुन्दिहिश् ऐरियन वैज रा दर् मग़रिब्-ए शुमालीये ईरान मी पिन्दास्तः अस्त । नज़र् व हमी तारीफ़ - ए बुन्दिहश् अस्त कि यक् दस्त अज़ सुस्तश्रिक़ीन व मग़रिव-ए शिमालीये ईरान सुतविज्ञ. श्रदः दर आ हुदूद् मन्छकत-राजुस्तन्द कि इम सायये अर्गे ज़रवायजान अस्त व ई मन्छकत इरान अस्त कि व ज़ोम्-ए अर्गे ना हमाँ ऐरियन वैजद्-ए अविस्ता अस्त । दर कुतुब-ए जुगराफ़ियून-ए ईरानी व अरव ई सम्खनत एर्रान् ज़व्त े द्यदः व अर्थे त्रिवारत अस्त अज् अल्वान-ए क़दीम निज़्द्-ए क़ुदमाये यूनान व रोम । इस्तख़री कि दर नीमये कला कर्म-ए चहारूम्-ए हिजरी मी ज़ीस्तः ई मन्छुकतरा अज़् तरफ़्-ए शिमालशर्की व दरवन्द व अज़ तफ़्-ए मगरिव वितिफालीस व अज् तर्फ - ए जुनूव व जुनूव गर्बी व रूद्-ए अरस् महदूद कर्दः अस्त । याकृत कि दर-साल ५७४ तवल्खुद याफ्न: व दर ६२६ दर गुज़श्त ईरान रा बवास्त ये रूद्-ए ग्रर्स प्रज़् आज़र वायजान मुन फुसिल फर्द: तमाम राज़ीरा कि अज़ू ई रूद अज़् तर्फ़्-ए शिमाल व मगरिव मशरूव मी शवद अयालत-ए इराच दानिस्त. म्रस्त । दर यक् कर्न बाद इमदुब्राइ मुस्तै।की दर किताब्-्पु तुज़इतुल्कुलूव कि दर साल्-पु ७४० हिजरी निवश्तः श्रुदः मीगोयद, "देयार्-ए इरान् व मृगान वा विज्ञायत्-ए अर्मन व शीरवान् व आज़रावयजान व वहर्-ए ख़िज़र पैवस्त: अस्त ।" दर जाये दीगर गोयद; "अज़ू किनार्-ए आवू-ए अर्स ता आव्-ए कर बीखुलू-नहरैन इरान अस्त।" पस् अज् इस्तीला ये सुगूल किस्मत्-ए जन्वीये-ईरान-ए क़दीम व इस्म्-ए नीमतुर्की व नीमईरानी करावाग् नामीदः ग्रुदः कि ता जुनून् इस वहसी इस्म व्वॉन्दः सी शवद। चीज्-ए कि सुस्तिश्र कींन राव ई म्रयालत-ए मगरिव-ए शिमालो व ख़ाक -ए इरान सुतविज्ञ: स्वाख्त न ख़ुस्त इमाँ फ़िक्-ए १० अज् फ़रज्-पु २६ बुन्दिहिश अस्त । कि गुक्तु में ईरानवैजरा अज़ तर्फ़-पु (कस्तीक) आज़र वायजान पिन्दारत त्रस्त । द्ववम् इत्स-ए खुद्-ए ई श्रयालत त्रस्त कि अज् जमान-ए कदीम व इत्स-ए ईरानीये खुद इरान नामज़र् बूदः प्रस्त । व क्याँ रा क्रज़् कल्म ऐर्वन दानिस्तः ग्रन्द । वले हेचषक् ग्रज़्ई दो दलील रा ऐतवारे नीस्त । ज़ीरा कि मुन्दर्जात्-ए बुन्दिहण् राजे व श्रसामीये जुग़राफ़ियाई वे श्रसास श्रस्त । इधितवाहात्-ए जुग़राफ़ियाई

दर ई किताव कि दर कर्म-ए इरतम्-ए मीला दी तालीफ्याफ़ नज़ीर विसियार दारद । हम चुनी हैअत्-ए कल्म-ए इरान काविल्-ए तवज्ज अस्त । जीरा कि कल्मये ऐर्थन मअमूल्य वा विस्ते ईरान छुद वाशद चुनी कि श्रुद व वतन्-ए मा चुनी क्वॉद्न श्रुद: अस्त । व ई दलायल व वदलील्-ए ई कि इरान हमेश. यक् अयालत्-ए ग़ैर्-ए आरियाई बूद । व सुन्दरजात्-ए इस्तरावृत (Strabon) राजिअ व क्स्म व आदात्-ए अहालिये इरान = अल्वानिया ग़ैर्-ए ईरानी वृदन्-ए श्रा नॉरा सावित मी साज़द । व अवदन मन्तिको नीस्त कि ई सरज़मीन महद्-ए नलुस्तीन्-ए तमहुन-ए ईरान तसक्तुर शवद<sup>9</sup> । गिराहे अज् सुस्तिअकीन विना वर सवाव अज़ वराये तम्यीन्-ए ईरानवैज व मशरिक्-ए ईरान तसक्तुर शवद<sup>9</sup> । गायगर (Geiger) रा अकृतिः वर ई अस्त कि ईरान् वैज दर मशरिक्-ए शिमाली अस्त । इदूद्-ए फ़र्गानः, को हिस्तान-ए हालियः महज्ज-ए आं अस्त व रूद्-ए दायती कि दर अवस्ता रुद्-ए ईरान वैज अस्त अग्रवारत अस्त अज़ ज़र अफ़्शान्<sup>३</sup> । दानिश्मन्द-ए मज़कूर पस् अज़ चहारदह साल दीगर दर सर अकृतिये खुद सावित माँदः सी नवीसत् वतीरे इत्म ईरान वैज दर अकृसा हुदूद् ए मिश्रक्त शिमालिये ईरान ज़मीन अस्त । सुमिकन नीस्त कि इरान वाशद<sup>9</sup> ।

ताकि ईरान वैजरा दर मिश्रक्-ए शिमाली दानिस्त मो नवीसद्। ईरान वैज विना वतरतीव्-ए कि दर फ़र्गद्-ए अञ्बल वदीदाद् आन्द: नखुस्तीन-ए इक्तमतगाद्-ए ईरानियान अस्त कि अज आँ जा रफ्त रफ्तः व सुगृद् व मर्व व वल्स् व निसाय. व हरात व कायुल व हत्सन्द दस्त अन्दाज़ी करदन्द व पस् अज आँ व ममालिक्-ए शिमालीय ईरॉ रूथे आयुर्देन्द । विना वतकरीर्-ए दानिशमन्व्-ए हुलादी इरान्वैजरा वायद सर जमीन-ए रवारज़म या स्रीव हालिय विदानेम ।

<sup>1</sup> यक्षु अज् शहराय ्पृ हुजां व सअरूष आरीत कि इस रोजः विहेस्त वर्मियान्ष्यु खराव वर् किनार्ष् स्वृषु मौस्म अस्त वर्षे (वर ज अ = वर्षे अः) ईं इस्म सुधर्य पुराती भी वाशव्। नवी-शिद्गान्ष्य अमंती नीज इस्स्य ईं शहर रा जुर्वोजध्य करें. धन्यः। याकृत सुधजसुल्हुक्टान् वक्ष्ण धज् तल्यः नसूतः भी नवीसव — वर्षे अह सुधर्य अज् करूष्यु क्ष्मासीं वर्षे — नार भी वाशव्युधानी जाये कि वर्षे (असीर) निगाह भी वाग्तंव।" जा हुद् ईं वजह-पु इस्तिकृत धाजारी अस्त । च वर्षे वास्तांप्य सिक्षां में वाशव्युधानी जाये कि वर्षे (असीर) निगाह भी वाग्तंव।" जा हुद् ईं वजह-पु इस्तिकृत धाजारी अस्त । च वर्षे वास्तांप्य सिक्षां में अन्ति सुवर्षे सिक्षां में प्रोप्त वर्षे गाति वर्षे वासाय्यु कोह व निश्चित् पु वर्षे परिस्तान छुष्ठ । हाम आविद् वर्षे सीम्प्य के खुसरी अज वृत्य प्रित्य सिवाद्य ईतिकृत्य कर्यादः करा इस्ता विवर्ष व जिल्द १ यन्त हा सफ्हा २०६,२१० च व जिल्द २ सफ्हा २०६,२१।

२ वडवर गेषोग्राफिश् मान्सोर्टन्य हेर नामन् मारशिर् लामहिशास्तन् हन् ऐस्वैन फर्गार्ड हेस वंबीडाड् (धन् एच० कीपर्स) मुनास्तवर हेर के मर्काडेमी हेर विसन्शास्त—१४ दिसम्बर १८४६ सफहा १०१-११७।

३. क्रोस्तीरानिश् कुल्तूर (श्रव गायगर) पृत्तिगंन १८८२ सफुहा ३०-३४।

४ गेक्कोग्राफ्ती फोन ईरान (श्रज् गायगर) सुद्रिस देर ईरानिशन् फिलोलोगी, जि० व स्मासतुर्ग १८६६-१६०४ सफहा ३८६।

४ गोरिश्त टेर 'रिलीमिर्धान इन् स्राक्तरतुम्' जि० २ 'दि रिलीमिर्धान बाह ईराविशन् फ्रेक्क्नें' फ्रोन तील । इड्ड स्राटम्माब फ्रोन गोरेक्। गोला १६०० सफ्हा १४-१६।

यूस्ती नीज़ पहितमालदाद: कि ईरान वैज हमाँ ख़ीव: हालिय. या ख्वारज़म-ए क़दीमवाशद । गिरोहे अज़ दानिश मन्दान-ए दीगर हरयक् व दलील्-ए वहमीं नतीज: रसीद: ईरान वैज रा हमाँ ख्वारज़म दानिस्त: अन्द । अज़ आं जुन्ल: दानिश्मन्द-ए मश्रुक्फ़ आन्द्रिआस ? (Andieas) व अक़ांद्रये उस्ताद्-ए मारक्वार्त कि अज़् बुज़ुर्गान-ए सुश्तिश्रक्तीन व व खुसूस: दर जुग्राफ़ियाये ईरान-ए क़दीम अज़्सुअ़स्सकीन बूद: ईरान-वैज हमाँ ख़्वारज़म अस्त । व ई दानिश्मन्द-ए मश्रुक्म सावितबूद: कि ख़ाक्-ए तूरान (तृहर्य) पैवस्त: क्व्वारज़म बूद: अस्त । अज़्ख़ुद्द-ए अविस्ता नीज़ बख़्बी वर मी आयद कि अज़ पेरियनवैज: हमाँ ख़्वारज़म इर श्रुद: बख़ुसूस: सेह फ़िक़रा अज़ फ़र्गर्द-ए अवबल्-ए वन्दिदाद राज्य राजः व ई मौज़ूश्च विसियार दरख़ुर-ए दिक़्त्-ए अस्त । दर ई फ़र्गर्द अज़्शाँ ज़ंद: मम्ब्रुक्त नाम्बुर्द: श्रुद: । आसेव व आफ़ते कि अहरीमन दर हरयक् अज़् आं समाखिक दर मुक़ाबिल्-ए आफ़री निश्-ए नेक्-ए अहरमज़्दा पिदीद्-ए आबुर्द: ज़िक गर्दिद: अस्त । दर सर्-ए ई मालिक पेरियनवैज: जायद दाद: श्रुद: श्रुद: । वाश्रिभेये सेह फ़िक्नये ऊला ई अस्त ।

श्चिष्ट्ररा मज़्दा व स्पीतमान् ज़रतुश्त गुफ्त । ऐ स्पीतमान् ज़रतुश्त हर ब्यॉ जाई रा हम कि रामश् देहिन्द: नेस्त मन् ब्यॉ जा रा शादमानी वख्श श्चाफ़रीदम् । ज़ोरािक ब्रगर मन्त्र्यां जायरािमश् नदे हिन्दरा शादमानी वख़्शहम् नमी ब्राफ़रीदम् हरब्राईन: हमये मर्दुमान-ए जहान् व ईरानवैज रूमी ब्रावुर्दन्द ।

ेनखुस्तीन व बेहतरीन-ए जा व सरज़मीने कि मन् श्रद्धरामज़्दा वि धाफ़ीदम् ईरानवैज अस्त । आँ जा ई कि रूद्-ए दॉयती-ए नेक मी वाशद् अम्माँ अहरीमन पुर आसेव दर आँ जा बतैयारगी मार्-ए सुर्खे व ज़मिस्तान् देवदादः वकार आवुर्दे ।

ैदह् मादर आँजा । ज़िमस्तान् अस्त, दोमाह ताबिस्तान् व ईँ दो माह नीज़ सर्द अस्त । अज़ बराये आब सर्द अज़ बराये ज़िमी सर्द अज़ बराये गिमाह ईँ जा अस्तः/नियान्-ए (यर्कज़-ए) ज़िमस्तान ईँ जा दिल्-ए ज़िमस्तान् आँ गाह कि ज़िमस्तान् व पायान् रसद सैला व आयद ।

१ प्रदिश देर ईरानिशन् फिलोखोगी जि॰ २ स॰ ४०३

२ बक़ीव्य-पु दाविस्सद-पु आल्सानी आदिआस कि दे अवायिज्-पु साह्-पु अक्तूबर १६३० देर सिन्द-पु हरताद व वहार सातगी वारहमत-पु ईक़्दी पैनस्त फ़्रांद-पु अञ्बल्-पु अश्कानी (१७१-१३६ पेश अल् साह्म ह्या छवाः । बहुना-सबत-पु ई कि क्वारक्स वनन-पु अस्तिय-पु अश्कानिमान् बृदः ईरान् वैज-पु क़्दीम रा कि अल् आ हमां ख़्वारक्म ।इरादः छटः दर सर्-पु समाजिक-पु दीगर ता दादः अदं । ब नज् -पु निगारिटः वृत्तीच-पु कि दानिश्मंब्-पु सरहस् अल् वप्य-प् -सुत्वपु अश्नीद-पु खुद आह्म : काबिज्-पु तदींद अस्त । इरचंद कि खुद सस्यादः हुस्त व इज्रोतः वीरतर दानिश्मदान् ऐरियन वैतः व क्वारक्म रा याक-पु भी दावदं दर् ज़मीन-पु अविस्ता ई गृतः दाबह्ज-पु तारीख़ी शबीह ब दलीज्-पु आदिआस क़िक कदंत्र बस्तः बहुर्य-पु शकुसी अस्त ।

३. 'ईरान शहर' अब् मार्किट वर्षिन १६०१ व कुनुब्-पु जैत नीज सुहवादनः शवद्- करूक नोतिस सरक प्त् आसियान् प्रोंद दु जुरोअस्तिन्म पार आद्रैर किस्तस्यन् प्यम्स आक्तोरुम् औरिश्रंतान्त्रम् कि० १। प्रसस्तर्गतुम् ए० म२, एत्द स्र्यंत ज़ोरोअस्मिन्म ट ल पर्स आंतीक, केवन हाफ्न १६२८, प्र० ४२-४-४। आक्तीरानिग्स् वेरतर हुदन फोन बासींनोये -प्रास्तुर्य १६०४ ए० ६७-६म लार्तिकल क्वारिक्म' यार उच्च्यू वार्तीख्द, दीआसिक्तोये दी द जिस्लाम, जि० २ वर्तिन १६०६ ।

1

पस् अज् ज़िक्र पु ऐरियनवैज. दरिफ़्क्रात्-पु वन्नाद अजसुमालिक्-पु शिमालशक्ती व शक्ती ईरान भ्रज सुगृद् व मन् व वल्ला व निसाय (सियान-ए मर्व व वल्ला) वहरोत व काबुल वगैर इस्मवुद ग्रुद श्रन्त । दरतफसीर-ए पहुलवी (जंद) ई फिकरात मतालिये राजिय व ईरान वैज व रूदए दायवी नया मदः हमी कदर ज़िक शुद कि ज़िमस्तान दर हैं सम्झकत विसियार मस्त अस्त व रुद्-ए श्रॉ पुर् अज् हशरात अस्त व राजिश व फ़िक्ने सिबुम एब्लिजाफ्-ए भारा-ए गुफ़िस्सरीन ज़िक्गुटः अज़्ईँ कि निर्ले दह्माह ज़मिस्तान रा अज़् व-राय्-पु ब्राव व ज़मीन व गियाइ सर्द मक़सूद दानिस्त व विर्के दीगर ई दो माइ-पू विस्तान रा नीज़ अज़वराय्-पु श्राव व ज़र्मान् व जियाहे सर्द मक़सूद दानिन्त: श्रन्द । सुन्दर्जात्-ए मी नू ख़िरद श्रक़ीद्-ए श्रक़ीर्-ए सुफ़िस्स-रीन-पु पहूलवी ग्रहद्-पु सासानियान् रा वक्वियत् मीक्कनदः जी रा किदरफ्रस्लू-पु ४४ दरिफक्ररात १७—२० मुन्दर्ज ब्रस्त, "वदेव-्षु अभिस्तान दर ईरान वैज तवाना तर ब्रस्त व दर दीन पैदा ब्रम्त कि दर ईरान वैज दह् साह जिसस्तान व दो साह तानिस्तान अस्त व ईँ दो साह तानिस्ता इससद अस्त अज़् वरायं आव व ज़र्सी ब जियाह।"

दर फ़िक़रात्-षु मज़कूर विसियार ग़रीव व नज़र मी रखद कि दर रव्दीफ़्-पु सुमालिक अज़्ख़ार अअ मन्त्रुकत्-पु विसियार कृदीम व मशहूर या देन शुदः वाशद। हर स्रते कि श्रज् श्रुमालिक्-पु हमसाय्-पु ग्राँ मानिन्द्-ए सुगृद व सर्व व वल्ल वगैरः यक् यक् नाम बुर्दः श्रदः अस्त । व तीर्-ए हत्तमी तुवान गुफ्त कि दर फ़िक्क्ये मज़क़ूर अज़् ऐरीयन वैज हमाँ ख़्वारज़्म कि ख़ीव - ए हालिय. वाशद इराद: कर्द: अन्ट। अम्माँ चूँ ई' सम्ब्रुकत न खुस्तीच-ए इकामत गाह्-ए ईरानियाँ बूद. व इस्मं कि याद आबुर-ए राज़गार्-ए क्रहच-ए म्रामर्जवूम वृदः नामीदः ग्रदः श्रस्त । दरखुद म्रविस्तानीज ई मन्त्रुकत व इस्सम्-ए माम्रुरुफू-ए खुद खाएरिज़स् नामीदः ग्रुदः, व वासर्दे व सुगृद् दो सम्छकत्-ए इससायः अश्यक जा आसदः । चुनाक दर फ़िक्र्ये १४ मिह्र यशूव न दर फिक्रवे पेश अज़ आँ वाअनी दर फिक्रवे १३ इमाँ वश्त ख़ारज़म व मर्घु व सुगृद ऐयोशियन वाअनी ख़ान च मान या एकामता गाहू-ए ईरानियान शिमुर्दः ग्रुदः ग्रन्द ।

गुज़श्तः प्रज् प्रविस्ता दलायले वारीकीनीज़ दर दस्त ग्रस्त कि क्वारज़म ग्रज़ ज़माने विसियार कुहन ग्रज़ ममालिक्-ए भशहूर्-ए ईरान ज़मीन व मरकज्-ए तमद्दुने-ए भ्रासियाई मरकज़ी बूद: अस्त । विना व सुन्दर्जात-ए इरद्त (Herodotus, 117) पेश अज् वासीस-ए सन्वनत-ए इलामुंशियान वाअनी पेश अज् माले

९ राजिय व नी साय टर् तकुमीर्-पु फर्यार्'-पु अवत वंदीदार दर जिल्डे जुनगान सुफस्तरुव सेाहयत स्वाहंत दारत । दर्ई जा सुरुतसस् मी निगारेन् दर् तफर्थार्-पु पहलवी (जंद) रातिग्रा व र्जा भ्रामदः। 'श्रव ईँ कि नी सायः मियान्-पु मर्वं व वक्स केंट श्रुद बराय्-पु ईन ग्रम्त कि मम्बुक्त्-पु दीगरे हम बहमी इस्म ग्रस्त तमीन्-पु कृतीम चंदी र्थहत चुनीं नामजर वट । अन् र्या जुम्तः दार्थस्-पु हुनुर्यं दर क्तीव्-पु विसुत्न अन् यक नी माय दीगर इस्म बुर्वः गोयद्ः 'ग्रुमाताम-पु झुल राकि व इस्म-पु वर्षिया पिसर्-प् फीरण मल्तनत रा नस्त्र कर्ड बृडमन करा दर यहुन् साह्यू चाग याडी (मुताबिक २६ सिसम्बर ४२२ पेश श्रत मसीह) वा तन् श्रत् पेरवान्-पु बुडुर्ग डर क़िलश्रम्-ए माल डेर पहलवी निमामियानक साथ श्रुट ऋस्त । रुज्य शबद् व ईरान् शहर यज् सार्कट सफदा ७८ अख्यानस् मामिश्रुतुम् २३ ४२० कुल्तर पबासन् फोन हेन् सफहा ३२।

पानसद व पिन्जाइ व तुइ (५६६ पेश श्रज़मसीह) ख़ारज्म दाराये नाम व निशान व श्रहमियत बूदः श्रस्त । राजेश वश्रहमीयत व सुहरत व क़दामते तद्दुन-ए ख़ारज्म अज़् क़ुतुन्-ए दीनीये ईरानियान व सुन्दर्जाते-ए सुवर्रख़ीन-ए क़दीम-ए यूनान शवाहिद्-ए ज़ियाद मीतुवान इकामः नमूद । दर ई जा मौक्ये ज़िक्-ए तारीख़ ई सर ज़मीन नोस्त ।

राजिम्र व कृदामत्-पु ख़ारक्म सुन्नत्-पु म्रव्यैद्वाच वेक्ती दर म्रासाक्क् वाक्तियः (सफ़ा ३५) ज़िक्र मी कुनद स्रज्य कि निज़द्-पु ख़ारिक्मर्यान वुरुद्-पु सियावुश पिसार्-पु कैकाकस मब्द्-पु तारीख़ बूदः अस्त। व जिलारत्-पु दीगर वासीम-पु म्रिमारत्-पु ख़ारक्म रा कि दर बुद्द सदव इश्ताद साल पेश्-पु इस्कन्दर मी दानिस्तन्द मब्दय्-पु तारीख़ मी शुमुद्देन्द। दर सूरते कि दस्तयाप्नृत-पु इस्कन्दररा व ममालिक्-पु शक्तीय ईरान् व कुश्तः शुद्द-पु दारयूश्-पु सिबुम् आख़िरीन्-पु पादशाह्-पु सिल्पिल्ये इख़ामशी रा किदर साल्-पु ३३० पेश म्रज् मसीह् वाकिष्म शुद्दः बशुमार म्रावुरेम् । वमद्दुन्-पु ख़ारक्म व हजार व सीसद व दह (१३१०) साल पेश म्रज् मसीह् मीरसद। दर अविस्ता व दर कुतुव-पु दीनीथे पद्छ्वी ग़ालिक्न विक्तारते वर मी ख़ुरम कि गोयाये जन्वये वक्दुस्-पु ईरान् वैज व रूद्-पु म्रां दायती मी वासद ख़ाकेस्त महल्ल-पु बुज़ूल्-पु पर्वव-प जलाल्-पु माहूरामब्दा व ईज़्दान् यहद्-पु तमद्दुन् व दीन्-पु ईरान् अस्त। पैगम्बर दर किनार्-पु खू-पु ई सरज़मीन व इल्इाम-पु ग़ैवी रसीद। यलान् व नामवरान् दर किनार्-पु आव्-पु ई ख़क ईज़ादान् रा सुनूदः व नज़नमूदः क्रतगारी व कामयाची दरक्वास्तन्द। म्रज़ मांजुन्कः दर फर्नद्-पु र वनदीदाद दर फ़िक्र्रात्-पु २०—३१ मामदः । "म्रन्जुमन्-पु गिद्-पु महुरामब्दा व ई ज़दान्-ए मीन्वी दर ईरान वैज मशहूर (दरॲजाये के रूद) नेक्दाय-ती म्रस्त।

व ई अन्जुमन दर श्रामद्-ए दादार-ए श्रहूरा मज़्दा वा ईज़्दान-ए मीनवी दर ईरान वैज-मशहूर तेक दायवी श्रस्त । व ई अन्जुमन दर श्रामद-ए जमशीद्-ए दारिन्द-ए रमये-ए खूब वा बेहतरीन-ए मर्डुमान दर ईरान् वैज मशहूर (दर आँ जाए कि रूद) नेकदायवी श्रस्त ।"

दर फ़िकरात्-ए बाग्रद धामदः कि आहूर मजूदा जमशीद रा अज़ ज़िमसान-ए सख्त-ए आहन्दः व आसेव याप्तन-ए जहान अज़ आं आगाह सास्त व वक दस्त्र दाद कि अज़ बराय निजात याप्तन अज़ बला व रिहानीदन-ए धाफ़रीदगान-ए ईज़दी वरिजम्कद बिसाज़द व वा चन्दतन अज़ यारान व वा रमये अज़ चारपायान्-ए नेक दर आँ बाग शवद। आविश व तुस्स-ए गियाहहा व रूई-दनीहा रा नीज़ व ऑ जा वुर्दः निगाह दारद। य सुन्नत्-ए ईरानियान ई बाग दर हमाँ जाये कि अहूरा मन्दा जमशीद रा अज़ तुफ़ान-ए आहन्दः आगाह नमूदः साख्तः शुदः अस्त। दर मीन ख़िरद दरफ़स्लू-ए ६२ फ़िक़-ए १५ आमदः, "वरिजम्कद व ईरान वैज दर ज़ेर्-ए ज़मीन अस्त। दरयस्ता ६ फ़िक़-ए १४ आमदः "न ख़ुस्त ज़रतुरत्-ए नामदार दर ईरान वैज चहार बार यवा अह विसरूद।" चुनानक अज़ई फ़िक़्न्ये पैदास्त पैग़न्वर दर ईरान वैज मशहूर बूदः व

१. राजिम्र व देव मक्क्य (महरक्श) या देव्-पु कृतिस्तान् कि न मंत्रिक्स-पु त्कृत्-पु नृह अस्त व बाग्-पु मझरूफ-पु वरतकर कि वताय-पु नृह अस्त व जिक्द-पु अव्यक्त यस्त हा तफ़्सीप्-पु निगारिदं व सफहात् १८२-१८-१- सुलाहकः शत्रद् ।

नखुरत दर चाँजा व सल्लुद्न-ए नमाज्-ए मझ्रूरूफ़ं यता छहू कि धज् घटिष्रययं विसिमार शरीफ़ः घन्त लव वि क्रुशुद्द ।

हमचुनों दर फ़र्गर्द्-पु १ ६ बन्दीदाद दर फ़िक्रात्-पु १ व २ आमदः कि अहरामन्-पु तवहकार दीव्-पु -दरोग रा हमराहिम-पु चन्द दीव्-पु दीगर अर्ज बराये कुश्तन-पु जरतुश्त वरा अङ्गेख्त । जरतुश्त दर मुक्ताविल्-पु आनान लव व सिताइश्-पु कुशूद । यताअह विसरूद व आवहाये नेकदायती रा विसुतूद । ग बदोन-पु सञ्दयस्ना इअतिराक् नमूद । दीव्-पु दरोग व हमराहानश् शिकस्त्याप्तः वरगश्तन्द ।

दर बुन्द हिश् दर फ़्ल्ल-ए ३२ फ़िक़ये ३ मुन्दर्ज अस्त, आँ गाइ कि ज़रतुरत दीन्-ए बुद आबुर्द नखुस्त -दर ईरान वैज मरासिम्-ए सिताइश बजा आबुर्द व मदयू माइ अज्ञुक दीन पिज़ीक्फ्ने ।

दर ब्रावान् यश्त् दर फिक़ात्-ए १७ व १८ ब्राफरीदगार्-ए अहूरामच्दा दर ईराव-वैज दर किनार्-ए हद्-ए नंक दायवी व ईज़द ब्राव-ए नाहीद दरूद व ब्राफरीन स्वाद: दरख़ास्त कि ज़ग्तुरत पिसर्-ए पूरूशसप् रा दर पिन्दार व गुफ़ार व किरदार दोन दार साज़न। हम चुनों दर फिक़रात्-ए २ व ३ रामयश्त ब्राफ़रीदगार-ए ब्राह्मरामच्दा दर ईरान वैज दर किनार्-ए रूदे नेक दायती व ईज़्द-ए हवा इन्द्र वायु दरूद व ब्राफरीन स्वाद: स्वास्तार श्रुद कि बचोर ख़ुदन-ए अहरीमन कामर वा गर्दद। दर ब्रावान-ए यश्व दर फिक़ात्-ए १०४-१०५ ज़्तुरत पस् ब्रज् बजा ब्राद्धिन-ए मरासिम्-ए सिनाइश् दर ईरान वैज दरिकनार्-ए रूद्-ए दायती नेक दरक्वास्त कि व दोन दराद्धिन-ए कैगुस्तास्प पिसर्-ए ख़ुदरास्प कामियाव गर्दद।

दरिफक्रात्ए २५ व २६ गोश यश्त वैगम्बर्षु ईरान पस् अञ्च वक्दीम नमूदम्-षु नुजूरात्-षु माद्दी व मश्रनवीये खुद दर ईराव वैज दरिकनार्-षु रुद्-षु नेकदायवी अज् फिरिश्तये मुश्रक्ति-षु चारपायान्-प सुद्दमन्द दर्वास्य दरक्वीस्य कि द्वतिस्पु नेक व आजाद, जन-षु केगुश्तास्वरा वेदीन्-षु मदज्यस्ता दर आबुरद व पिन्दार व गूफ्तार व किरदारश् रा मुताविक -ए उस्कू-षु दीन क्वतदे ।

ज़रीर फिसर्-ए छुइरास विरादर् ए के गुरतास्य दर फ़िक्रात्ए १११-११३ झावान यश्त व दरिफ़िक्रात्-ए२-२० गोश यश्त दर किनार्-ए झाव-ए दायवी फ़िरिश्तगान-ए यश्त हाथं मज़कूररा सुत्रः व नक तक्दीम कर्द. दरब्वास्तन्द कि व हुमानुदीन-ए ख़ुद्-ए झर्जास्यए वादशाध-ए तृतान व वनामवरान-ए दीगर्-ए तृतानी देव-ए यन्ना दस्त यावन्द व दर-पैकार-ए झाना पीरोज़मन्द वदर झायन्द । अज़ फ़िक़रात् फ़्रीक़ तक्षज़ीम व तक्रीम-ए ईरानियान निस्वत व ईरान् वैज पैदा झस्त । इम-नुनी अस् फ़िक़रात-ए फ़्रीक़ए क़हरम ज़हनेमा बमशरिक-ए ईरान ज़मीन सुन्विकृत मीशवद् । ई मन्छकत व रूदस रा दर हमां हृद्दे कि सर ज़मीन-ए दास्तान-ए मिस्ती व दीन-ए मज्दयस्ती अस्त वायद तसन्तुर कर्ड । ममान्निके कि इमरोज़ः

९ रुन्स्न शबद व जिल्ट २ यश्तहा सफहा ३७-३८ ।

२ सद्योमाह पिसर्-पु अन्स्य्-पु जरहरत आत्र व नसुस्तीत् कस्-पु अस्त कि व पैगम्बर ईसान् आसुर्छ। रज्ञ शबद् व सिरुट २ यरतहा सफहा ८०।

३ व फिक्रय्-पु ४१ मधं बन्त नीज सुलाहज मबद्।

४ व फ़िक्रब्-ए ६१ व्यर्त यन्तनीज मुलाहज शबद्।

तुर्किस्तान-पुरुक्तियः नामीदः मीशबद व कुल्लीयये सुमालिक-पु शिमाल शक्षीं व शक्षींये ईरान् व दर जुन्ब-पु आर् किस्कते अन् ख़ाक्-पु अफ़्ग़ानिस्तान व सरज़मीन-पु नशव व नुमाय-पु दीन-पु ज़रतुश्ती अस्त व हमीं ममालिक नीज़ सरज़मीन-पु दास्तान-पु मिल्लीये मा व मैदान-पु कारज़ार्-पु यखान व नामवरान अस्त शिमाल्-पु ईरान् व ख़ुस्स अमालत हायू-पु गीलान् व माज़न्दरान् दरतारीख़-पु दीनीये ईरान् मस्कन-पु देव हा नामीदः शृदः अस्त । ज़ोरा कि दर ई सरज़मीन हा दर अरान पेश अज महाजरत-पु ईरानियान व ऑजा एकामत गाइ-पु अक्रवाम-पु गृर्-पु आरियाई वृदः व कूँ बदीन-पु ज़रतुश्ती न बृदः अन्द निज़्द-पु मज़्दयस्नान् दरोग़परस्तान् व पैरवान-पू देव ख़ाँदः मीशुदः अन्द ।

दर तारीख्-ए दीनी अज जुनूब-ए ईरान अस्ता सोहबते नेस्त अज़ हेचक अज़ एयालत — हा व कोहहा व रादेहाये ऑ सामान दर कुतब्-ए सुक़दम नाम व निशाने नेस्त । दर ई जा वायद सुतज़िकर शबेम िक अज़ फ़िक़रान-ए मज़कूर न वायद चुनी पिनदारत कि ख़ुद पैगन्बर अज़मशिरिक -ए ईरान बाशद ! चुनानक दर सुभत अस्त । व दलायिख-इम दर दस्त अस्त ज़रतुरत अज़ मगरिब -ए ईरान बूद: व तरफ़-ए मशिरिक-ए सरज़मीन अन्जाम-ए मक़ासिद-ए रिसालत-ए उस्त व दर वापसीन्नीज़ सोशियन्त हा यसनी मसीहद मौऊत हाथे जरतुरती अज़ मशरिक -ए ईरान अज़िकनार-ए दिया चहरा हामून दर सीस्तान ज़ुहूर ख़ाइन्द नमूद।

अज् यक रिश्तः सुन्दर्जात-ए कुतव-ए पहलवी व पाजन्द-ए नीज वर मी श्रायदिक ईरान वैज दर मशरिक्-ए ईरान जमीन अस्त । अज् आं जुम्ल दर मीन् ख़िरद फ़्स्ल्-ए ६२ दर फ़िकरात-ए १२—१४ आमदः, —"गङ्ग दिम दर सरह्द-ए वैमन्द ईरान वैज अस्त ।" जुनांकि मौँ दानेम् गंग्-ए दिज विना बदास्तान-ए मिश्रक्षीय् मा साक्त्रय् ए सिआदश व पिसर्-ए कैकाऊस व दामाद्-ए अफ़रासियाव अस्त व गाक्वारज़्म व पैराम्न्-ए ऑ इितवातेहारदः। दर फ़्स्ल-ए ६२ मैन् ख़िरल दर फ़िक्रये ३१ अन्दर्ज अस्तः—'गोपतशाह दर ईरान वैज अन्दर किश्तर्-ए ख़्नी रस् (किश्वर्-ए-मक ज़ी) अस्त।" दर दादस्तान-ए दीनीक दर फ़्स्ल् ए ६० फ़िक्र-ए ४ आमदः—'सन्तन-ए गोपतशाह दर कन्मळुत-ए गोपत गुजाविर्-ए ईरान वैज दर कितार्-ए आव्-ए दामती भी वाशद।" दर दीनकई दर किताव्-ए नहुम दर फ़्स्ल्-ए १६ फिक्र-ए १४ आमदः—'गोक्रपत दर मन्छकत्-ए ख़ारिजः अस्त।" बीवुद अज् मन्छकत्-ए ख़ारिजः तूरोन इरादः ग्रुदः कि दर बालाय ख्वारिज्म वािक् अस्त। ज़ीरा गोपतशाह पुनवान-ए अगरीरस् व पिसर्श मो वाशद। जुनांकि मीदानेम् अगरीरज पिसर्-ए पुरानं विरादर्-ए अफ़रासियाव क कर्सयूज सिपह बद्-ए तूरान् बूद व अज़नेका ग्रुगुर्द ग्रुदःशुह्च्वत-ए मल्स्सूजी वा ईरानिया दाश्वत बहमी जुर्म अफ़सियाव करा कुश्त। व गुफ्तये शुन्दिहश दरफ़स्ल-ए ३१ फ़िक्र-ए २० 'अज़-अगरीमरस् गोपत शाह व बुजूद आमद।

दर फिक यू-ए २२ फ़रलू-ए मज़क़ूर्-ए बुन्दिहिश् सुन्दर्ज अस्त अफ़रासियाव अग़रीरस् रा अज बराय्-ए ख़तायश क्रस्त दर पादाश् ख़ुदावन्द पिसर-ए चूँ गोपतशाह व ऊ दाद।

ख़ाकि गोपवशाह दर किताब-्षु बुन्दिह्यू सौकवस्तान नामज़द ग़रदीद.। दर फ़्स्लू-पु २-६ फ़िकर-पु पेजुम-ए ब्रॉसुन्दर्ज ब्रस्तः—"ब्रग्रीरस पिसर-पु युशङ्ग दर मन्तुकत्-पु सौकसस्तान ब्रस्त। व करा

९ रुज्ञ शवद् व जिल्द्-ए स्रव्वृत्त यस्तहा सफ़हा २११-२२०।

गोपतशाह क्वानन्द।" वृत्ते 'वुन्दिह्यू' ईँ सम्बुकत रा वौरे तक्र्रीफ़ं कर्द. कि वा कुतुव् स् दीगर-ए सज़कूर सुवाफ़िक अस्त । चे दर फ़रलू-ए २६ फ़िक़र्-ए १३ मीनवीसद—"मन्छकत्-ए सौकवस्तान् दर सर्-ए राह्-ए वृक्तिस्तान-एवसरफ़्-ए चीन वाफ़िअ़ अस्त ।" विना व फिकरात्-ए फ़ौक ईरान्वैज दर अक़सा विलाद्-ए ईरान् क्मीन सुजाविर्-ए ख़ाक़-ए तूरान् अस्त । व जौक्-ए सलीम नीज चुनीँ हुक्म मीक्रनद कि ईँ मन्छकत दर हुमाँ सामान् वाशद न दर जाव्-ए दीगर।

गुफ्त मे बर ख़िलाफ़ -ए मजमूथ-ए ईँ कराइन् कि हमा: मा रा व मश्रीरक्-ए ईरान सुतवक्ज. मी साज़द दर 'वुन्दिहिश्' सराहतन् ईरान् वैज दर तरफ़्-ए आज़रवायजान श्रत्ता। विना व सुन्दजीत-ए हमीं किताव हम दर फ़स्लू-ए २० फ़िक्नू-ए ३२ रूद्-ए दार्ज मानिन्द्-ए रूद्-ए दायती दर ईरान्वेज श्रस्त। दर किनार्-ए झाँ ख़ान-ए पूर्वशस्य पिदर्-ए ज़रदुश्त बूद। व बाज़ दर फ़स्लू-ए २४ फ़िक्र्-ए १५ इसाँ किताव श्रामद — रूद्-ए दारज ग्द (बुजुर्ग व सर्वर) रूद्-ए वारान् अस्त । जीराकि खान् व मान्-ए पिदर्-ए ज्रुसुन्त दर किनार्-ए ग्रॉ बूद व जरतुश्व दर ग्रॉजा जाईद श्रद्।" अजू रूद्-ए दार्र्ज दर खुद ग्रविस्ता व क्रुतव्-ए दीगर्-ए पहलानी बाद श्रुदः। अस्मा जिक्रन श्रुदः कि रूद्-ए ईरान वैज अस्त। दर फगेर्ड-ए १६ वन्दीदाद दर फ़िक़ात् ४ व ११ ई रूद दरिजा नामीद: श्रुद व कदेस्त कि वर ज़ाइर या वरपुश्त व वुक्तन्दीये आंखानये पूर्वश्रप पिदर्-ए अरतुरत यूद । कित्तमथ स्रविस्ताई जल कि दर वन्दीदाद दर फिक्रात-ए मजकूर व मस्रनिये पुश्त व बुलन्दी अस्त । दर बुन्दिहिश् वार श्रुदः कि वसअनिबे किनार व साहिल अस्त । दर फ़स्लू-ए २२ जाद सरपरम् अज् मुकालमय्-ए इफ्न अम्शास्पद वा जरतुरत मुखुन रफ्न कि इरवक् नौवत व नौवत वा पैगुम्बर गुफ्त व शुनीद दारवन्द । दर फिक्रात्-ए २ श्रॉ श्रामद कि न खुस्तीन्-ए मुकालमय-ए जरतुञ्च वा अञ्चरामन्दा दर किनार्-ए आव्-ए दायती यूदः ग्रस्त । दर फिकरात-ए वग्रद ग्रज सुकालमये अम्शास्पन्दान् बहमन व अदीविष्टिश्त व शहरेवर् व सिपन्दार-मज व 'खुरदाद' कि हरयक् दर्जाये सुख्यने सूरत गिरफ्: जिक्र द्यदः अस्त । दर फ़िक्रवे १२ अज सुकालमय-ए आख़िरीन्-ए अन्शासपन्द अमरदाद याद हादः सुन्दर्ज श्रसः-''श्रमरदाद दर किनार्-पु रूद्-पु दारर्जः व दरिकनार-पु श्राव्-पु दावती व दर जाहाव-पु दीगर वाज़रतुस्त गुफ्तरा नमूद।" नज़र वर्ड कि दर सुन्नत कि अत्तको व दलायिले खुगुबी इस मीवाशद ज़रतुश्त अज़् आज़्र वायजान बूदः वायद दार्जः रा कि दर जवार्-ए औं पूर्वशस्य पिदर्-ए जरतुश्त मंजिल दाग्तः वके अज् रोदहाय्-ए श्रॉ सामान् विदानेम्।

श्रम्मा रूद्-ए दावती कि गांजिकन दर श्रवित्ता व दर कुतुन्-ए पहत्वनी रूद्-ए ईरान वैज कैदशुद. निज़्द-ए दानिश्मन्दाने कि ईरान् वैज वा श्ररान् यके दानिता श्रुद ऑरा व तकावृत-ए श्रारा द्रू श्रम या कुर्व या सुकीद

१ रुद्-पु दार्त्तं माश्रहम नीस्त कि क्वटाम यक् रूट हाय् पु आक्रयायजान अस्त । इटसे कि जैक्सन टर खुरुस-प् आं जट रुत्त्वं सावद् थ 'तरोश्वर दि प्राफेट आफ ऐशियंट ईरान ।' अल् जैक्सन सफहा १६४-१६४ , 'पर्शिया पास्त अल् प्रेनेण्ट' अल् जैक्सन न्युयार्क १०६ सफहा १६०-१६१ ।

स्द् दानिस्त. अन्द व आनानं िक व फ़र्गान: मुतवजा: श्रदः वास्त्-ए ज़र अफ़्शान् यके दानिस्त: अन्द दर सूरते िक ईरान् वैज हमां ख्वारक्य या ख़ीवः हािखयः बायद वायद दायतीरा क्रद 'वा शिकोह-ए आमू दिरया िक जैहून हम गुफ्तः भीशवद विदानेम । ई रूद दर ईरान् वैज व मिक्ज़िल-ए रूद्-ए उर्दुन् अस्त दर फ़लस्तीन् । चूँ पैग्नवर दर िकनार्-ए ई रूद्-ए मुक़दस् वहल्हाम रसीदः अज़्ई जिहत आरा व इस्म-ए दीनी नामीदः अन्द । दाहत्या अज़् रेश-ए कल्मव-ए दात (दाद = कान्त्न) व मअनी मुआंफ़िक़-ए कािश्रदः व मुताविक्-ए कान्त्र अस्त । व वहमी मअनी दर तज़कीर दाइत्य िक सिफ़्त् अस्त ख़ुद जुदागानः विसियार् दर अविस्ता इस्तिअमाल श्रदः अस्त । ई रूद दर पहलवी दायतीक या दायती गरदीदः अस्त । दायती मुकरिंग्द दर अविस्ता वा मुम्लकत्-ए ईरान् वैज ज़िक्र श्रदः व बसा हम् विदून्-ए आं आमदः अस्त । गाहे वा सिफ़्त् वन्गुही िक वमअनी विह् (विह्) व नीक अस्त आमदः अस्त । व गाहे हम आव्-ए दायती नामीदः ग्रदः अस्त । अज़ हमीं सिफ़्त् वन्गुही—अस्त िक ई रूद दर कुरून्-ए बुस्ता दर कुतुव्-ए पहलवी विह्रूक्त (विह्रूक्द) नीज़ नामीदः ग्रदः व निल्द्-ए चीनियाँ नीज चुनी ख्वादः मीग्रदः अस्त ।

इन्य-ए अस्ती व ईरानीय-ए ई रूद बायद वर्ष्यू वाशद कि वसाप्रतिय-ए फूजा इन्दः व वालिन्दः अस्त । अज्फिअल-ए वर्ष्य कि वसअनिय-ए अफ्जू दृत् व वालिद्त् व तरक्की कर्द्न् दर अविस्ता विसियार इस्तिअमाल ग्रुदः अस्त । दर सांस्किरीत कल्पशयन्त व दर पहलवी वर्ष्यीतन् मी वाशद् । कल्म-ए उक्सूस कि निन्द्-ए जुगराफ़ियून्-ए कदीम्-ए यूनान् व रूस जिक्र शुदः अज् इसी कल्म-ए ईरानी अस्त । निन्द-ए जुगराफ़ियून्-ए इरानी व अरव वर्ष्या सरजमीनेस्त दर किनार्-ए जैद्द्रन व वर्ष्याव रूद वारेअस्त अज् शुअवात्-ए जैद्द्रन । अब्राह्मवान् वेरूनी दर जिक्र-ए सोहहा व जश्रहाय्-ए खारिन्यान् मा नवीसद् रोज्-ए दहुम् इस्फृन्द माह निज्द-ए क्वारिज्याम् करनेस्त नाम जृद् व वर्ष्यान्माम् व वर्ष्य इस्पन्ए क्रिस्त-ए अस्त कि निगहवानीय-ए आव बाकस । व खुसूसः इस्प-ए फिरस्तय-ए सुअवक्केल-ए रूद्-ए जैद्द्रन अस्त । अम्मा इस्प-ए आमू (आमू दरिया = आव्-ए नआमूयः) कि इस्प-ए दोगरेस्त अज् वराय-ए रूद्-ए जैद्द्रन । आमू या आमूये या आसुल् इस्प-ए यक् क्वीलय-ए

१ कुतुब्-पु ज़ैल सुलाहलः शवदः —कोमतार उद्देश्य दस अविस्ता फ़ोन २ पीगल जि० १ बीन १८६४ सफ़्हा १०-१२, ईरानिश् अस्ततुं खुदं जि० १ सफ़्हा १११ व ६८६ व ६६४ वंद अविस्ता अज़ दार्मस्तेतर, जि० २ सफ़्हा १-६, जोरोप्टर दि आफ़्ट आफ़ ऐशियस् इरिन अज़ जैक्सन सफ़्ह ४१ व १६६-६७ व २११; अविस्ता खितरात्र फिलोलोमी, जि० २ सफ़्ह ६८ दी गेशियत ईरान्स अज़ युस्ती सफ़्ह ४०२, दी ईरानिशः रिखीशियान अज़् बैक्सन सफ़्ह ६२६।

२ रुज्य शनद् ब दीनकर किताब ७ फ़स्त ६, फिक्स १४ व ज़ानसपरम् फ़स्त २१ फ़िक्स ४।

रुक्क सवद् व,—अोक्षीरानिशः बुल्त्र अस गायगर सफ़ह ४५, मसमून श्रास् दिखा श्रज वातेन्त्रि, आसिय-लोये दी द सरस्ताम नि० १।

वल्—गौमुल्—भाशिर् ए सिन्दु (ऐ इस्बंदारमजी = इस्कंद माह)। ब्रीदुन् बहुन् मुसम्मा बल्लायास् व बल्ल् दुव इस्पुल् —मलिक्ल्-मुवक्क् —ए विल्माइ व खास्ततन् विनहर्-ए जैह्न । ब्रासारल् वाकृयः सफ्ट २३७ ।

र वीग्-ए आस्य व दुरुरती राह्-ए अ जेर्-ए पायम पानेवात । आवद् हसी । आव्-ए जैट्च अज निरांत-ए रून्-ए
 दस्त । जि्ग्-ए मा रा रा मियात आवद् हसी (स्वकी) ।

٤]

गैर-ए भ्रारियाई बूदः। दर तवरिस्तान् माज़िन्दरान्-ए हालियः। ग्रहर्-ए श्रासुल् व इस्प-ए हर्मी कवीलः नामज़द् गर्दीदः अस्त । अस्तुन् इस्म-ए ई कवील दर फुर्स मर्द या आमर्द वृदः कि निब्द्-ए मुअरिर खीन्-ए कडीम-ए यूनान् व सम (मादी ई या अमदोइ) नामीद शुदः अस्त । ई कत्म खक् जन् १--वस्रनी सुजिर्र व बुख्रिरैव व ज़ियान् रसान् या विसियार सुजिर्र व विसियार सुखरिव अस्त । इन्कन्दर्-ए वुजुर्ग चन्दीं वार् वा अनान दर ज़ब् व खुर्द बूदः। ताई कि आना रारास करे। वस्रद पादशाह्-ए अश्कानी फरादात-ए अव्वल आना रा अज् भाँजा मुद्दाजरत दादः दर कम्काज जाय दाद । यक् क्वीलय-ए दीगर-ए गैर्-ए भारियाई मौस्म वतापूर अज् नाहियये तावरान (त्स = मश्इद) म्रामद जाय-ए म्रानारा विगिरिफ्न व इस्म-ए खुदरा व म्रॉ सरजमीन दाद: तबरिस्तान् नामीद । इस्मे कि वश्रदद्दा दर रूब-ए मस्तूकात-ए तापूरिस्तॉन् जर्वे शुर अस्त । शुभ्ववे अजू कबीलय-ए मामर्द म्रज् ससव्य-ए रुद्-ए जैहून व वालातर व तरफ़्-ए गर्की साकिन यूद। गहर्-ए म्रायुत्त या भ्रामृय दर कुरुन्-ए बुस्त कि इम्मरौजः भ्रॉ महल्न्ए चार्ज् नामीद. मोशवद नीज व इस्म्-ए ई कवीलः नामज़द् गर्दीद । व रूद्-पु जैहून व ई मुनासवत् आर्मू दरिया ख्वांदा ग्रुद श्रन्ता । तापूर हा व क क काज़ीहा दर जुज्ब-ए आ ना मर्दुमान-ए अरान् व आमर्दहा अज् साकिनीन-ए अस्तिय-ए ऑ सरज़मीनहा व गैर-ए म्नारियाई बूदन्द व पस् अज् सहाजरत-ए ईरानियान् व म्रॉ हुदूद तमद्दुन्-ए ईरानी गिरिफुन्द व व दीन्-ए जरतुश्ती दर ग्रामरन्द 1

बगुफ्त-ए याकूत जैहून व इस्म-एशहर्-ए जैहान् नामजृद् गर्दीद कि विना व झादत्-ए ईरानियान् दर ई करम. अतिफ़ (1) मुन्कृतिय व बाव (१) शुद अस्त । गुफूम दर कुरून्-ए बुस्ता नहर्-ए जैहून् रा नीज व रूट् मी नामीदन्द । व ई इस्म सिफ़त्-ए अनिस्ताईय्-ए वनगुद्दी कि गालिवन् अज् वराय-ए रुद्-ए दावती आमद अस्त मी वाशद्। दर बुन्दहिश् मुकररन् विहरूद (विहरूद) जिक्र ग्रुद अस्त<sup>र</sup>। याकूल नकल अज्महज़ नमूद मी नवीसन, इस्स्-ए अस्तिय्-ए जैहून दर फ़ारसी हरून् मी वाशद। त्नावुद ई कल्मा वायद् तहरीक शुद्-ए विहरूज़ (बिहरूद) बाग्रद्। दर तुसक्-पु मुक्रर्जमुल्बुल्दान-पु बाकूत चन्दी इस्स-पु खास्-पु दीगर राजिब्र व हमी जैहून ज़राव शुद. अस्त । निज़द्-ए दमिश्को इस्म्-ए ईंनेहर व दर रूद नविश्ते शुद । शक्क नेस्त कि ईं कल्मा हमाँ बिहरूद् अस्त<sup>३</sup>।

दर अन्जाम-ए मकाल अफजूदः गोयेम अज् मज़मू-ए आँचे राजिअ व ईरान् वैज जिक्र करदेम् व खूवी पैदा श्रस्त कि ईं मन्छकत हमाँ ख्वारज़्म या ख़ीव हालिय व रूद्-ए दायता हमां जैहूँन अस्त दर फ़िक्न्-ए दुवस् अज् फर्गद्-ए अव्वल्-ए वन्दीदाद कि जिक्र अश गुजरत दर रदीफ-ए शान्जर सम्बक्त-ए ईराव-ए शर्की कि दर म्रॉ फर्गर्द भ्रामद ख्वारज्म व इस्स्-ए दीनीय-ए खुद ऐरियन वैज: (ईरान वैज) याद शुद्द श्रस्त । दार्यूश्-ए

१ रुज्य शवद् ताशीकात्-पु मार्केट ईरान् शहर वर्तिन १६०७ सफह १२६ व १३६ व ६११, एत्रर्जुश्यन त्सूर गेशिम्त फ़ोन ईरान् हिस्सा २ साइपणीप १०६०४ सफह ४७, शबूस्तानीहाय्-पु ईरान् रोना १३३१ सफह १९०।

२ रुज्य शवद् व बुदहिग् फल्स ७, फ़िक्रात १४ व १७, फस्त २० फ़िक्रात १६,४-७,६,३,०२०⊏,३० फस्त २१ फिक्रात ३।

३ ईरान् शहर श्रज् सार्कट १४७-१४८।

बुक् दरसिह कतीवय-पु, खुद् यके दर बोसुत्न व दोताय-पु दीगर दर फार्स:-दर तस्त्-पु जमशीद व दर नक्श्-पु क्त्यस दर जुन्ब-पु ममात्रिक्-पु शिमाल शकी व शकी कि दर तसर्वफ-पु ज बूद: शबीह व फार्गर्द-पु अव्वल्-पु वन्दीदाद अब् हरात व खारक्म व वल्ख व सुगद यवजा नाम मीवरद हमान तौरे कि दर वन्दीदाद अब् जुमिस्तान्-पु विसियार सस्त-पु ईरॉन् वैज सखुन् रफ्त:। इस्तको नीज स्वारक्म रा सर्दतरीन्-पु अयालत्-पु क्षारक्म नविश्तः। व इब्तुल् फ्कीह ऑ खाक रा सर्द तरीन्-पु ममालिक्-पु ईरॉन् जमीन केद कर्दः अस्तः।

## The Aryans and the Indus Valley Civilization

प्रो॰ डां॰ श्रा॰ वैरिडेल कीथ, एदिनबरा विद्यापीठ

[ मोहन जोददो श्रीर हड़पा की खुदाई से जिस एक श्रत्यन्त प्राचीन सभ्यता पर प्रकाश पड़ा है उस का सम्बन्ध किन जोगों से हैं ?

यह प्राचीन सिन्धु कांठे की सभ्यता बद्यि पूर्ण रूप से भारतीय है पर इस का सम्बन्ध भारत की अन्य किसी भी ज्ञात सम्बन्ध से लगाना कठिन है। इड्गा से मिली दो प्रतिमात्रों का यूनानी कला से अत्यिषिक साम्य होना एक श्रारचर्य की चात है जिस की कोई बचित व्याख्या अभी नहीं की जा सकती। उस के श्रतावा इस प्राचीनतम सम्यता का सम्बन्ध श्रव तक ज्ञात अन्य किसी भी सम्यता से नहीं नज़र श्राता।

ि कि की दिष्ट से सिन्धु-किपि का सम्बन्ध प्राचीन सुमेर या खादि-एकम किपि से है या नहीं सो कहना कठिन है, पर प्रो॰ कैहदन, इण्टर और गैड धादि सभी का यह मत है कि सुमेर या एकम-किपि और भाषा का सम्बन्ध सिन्धु से विवक्त वहां। ये दोनों विवक्त अवता है। इन की तथाकथित थोड़ी-बहुत समानता का कारण दोनों का ही किसी प्राचीन शब्दाचर-किपि या चित्रकिपि से निकवाना हो सकता है। अतः इन में समान दीखने वाले अचरों की अर्थ-समता भने ही हो ध्विन कभी एक नहीं। ये लोग ब्राह्म की सिन्धुलिपि से ही विकसित मानते है, पर इन दोनों लिपियों में भी इतना अन्तर है कि इस बात के सिद्ध करने के लिए बहुत प्रमाणों की आवरयकता है।

सिन्धु-सम्यता का सम्बन्ध प्राचीन सुमेर-सम्यता से किसी तरह भी नहीं माना जा सकता। इस के एव में जो थोड़े-बहुत

प्रमाया मिलते है उन की न्याख्या पारस्परिक न्यवहार श्रीर सम्पर्क रहने से हो सकती है।

इस के बाद स्वभावतः प्राचीन द्रविद्यों से सम्बन्ध होने की सम्भावता होती है। इस का कारण है भारत में मुंटों के बाद द्रविद्ध वंश का ही सब से पुराना होना। दिच्चिण भारत के बरतनों के चिह्नों का भी कुछ साम्य सिन्धु-चिह्नों से है। तथा शैंव, शाक्त या तांत्रिक मत की प्रधानता भी इस बात को सुम्भती है। एर अधिकांश विद्वानों का ध्यान आयों से इस का सम्बन्ध खोंक निकादने की तरफ रहने से, हम प्राचीन आदि-द्रविद्ध-भाषा या धर्म के बारे में अधिक कुछ नहीं जानते। अभी इस दिशा में अध्ययन की बही आवरयकता है।

ये जोग आर्य थे या द्रविह इस प्रश्न पर कपाल-मिति से तो कुछ प्रकाश पढ़ नहीं सकता। क्योंकि मोहन जोड़को से मिले कपालों में आदि-आनमेय, सूमध्यसागरवर्ती, अल्पाइन, एवं महोल वंश के अल्पाइन, सभी नमूने पाये जाते हैं।

आयों से सम्बन्ध भी किसी तरह सिद्ध नहीं होता! इस मापा का प्राम्नैदिक संस्कृत या प्राकृत से सम्बन्ध हुँउना तो क्रीट द्वीप के श्रीमतेखों से यूनानी भाषा की खोल की तरह ही श्रकास्य है। श्रेप इस खुदाई से प्रकट हुए तथ्यों की सम्बन्धिक स्वाप्तों से व्याप्ति सम्यता से तुलना कर के हम किसी परियाम पर पहुँच सकते है। पर सिन्धु-सम्यता के ऋग्वैदिक सम्यता से किसी तरह के सम्बन्ध की करूपना में सब से अधिक बाधक बात आयों का उस (२४०० या २४०० ई० ए०) जुमाने मे भारत में सम्यत व होना है। डा० नरेन्द्रनाथ खाहा ने आयों का भारत में इतना पहले रहना सिद्ध करने का अथल किया है। पर वाल्यय का इतिहास इस के खिलाफ गवाही देता है। आर्थ लोग भारत में क्यादा से ज्यादा २००० ई० प० में आये हो

सकते हैं। ऋत्वेदिक भाषा और धर्म की पारस्परिक समता मुग्य कारण है जो ऋत्वेद का काल पहुत परे नहीं हटने दे सकता। हम जरधुरम्न का काल ज्यादा से ज्यादा १००० ई० प्० मान सकते हैं। ऋत्वेद के सङ्कलन का काल भी ज्यादा से ज्यादा माना जा सकता है। चतः धार्य भारत में ज्यादा से ज्यादा उस से म०० या हजार बरस और पहले खाये होंगे, जब सिन्छु की नागरिक सम्यता का हास हो चुका था। वे उस के खँडहरों और ममनावशेषों मं ही धाये होंगे। चतः वन का कोई भी सम्बन्ध इससे नहीं झात होता। सर जीन मार्शन के निकालिसत परिणामों में भी यही प्रकट होता है।

१—मोहन जोदहों की सम्यता नागरिक थी। ऋरवैनिक ऋषाओं के समय की सम्यता माभ्य है। उन में नागरिक जीवन की अभिज्ञता का प्रमाण नहीं। दस्युमों के जिन पुरों का वर्णन जाता है वे भी मोहन जोटडो जैसे बढ़े बढ़े नगर थे हम की कोई सम्मावना नहीं। यदि प्राग्वैदिक या वैटिक जायें ही मोहन जोटडो के निर्माता थे तो पीछे से वे वैसे घड़े बढ़े नगर काना। सुंख क्यों गये ? मंगरियंनेस के समय पाटजीपुत्र जैसे नगर का कोट और साई लकडी का होना क्या क्यों रखता है ?

३--- ऋग्वेट से कवच का श्रीर शिरस्ताण का जिक्र है, गदा का नहीं। पर सीहन जीवटी में कवच श्रीर शिरस्ताण अज्ञात हैं. गटा का प्रयोग बहुत ज्ञात होता है। पीछे अपने श्रीर बजु में गटा का निर्देश श्राता है।

४—सिन्धु लोग मख़ली खाते थे, पर वेदिक प्रायों के श्रामियमोजि होते हुए भी ऋग्वेट में मढ़ली का लाग पदार्थ के रूप में क्टिंग नहीं है। श्रतः या तो वे तब तक ऐसे डेग में वे जर्हा मख़ती हुर्जम थी या मख़ली खाना निपिद्ध या।

४---भेहन जोटड्रो में घोडे का श्रभाव है।

६—जाक्त धर्म की प्रधानता एवं कीदेवता की सुरय तौर से पूजा, सूर्तिपूजा इत्यादि ऋग्वेद में ऋषिहित घार्मिक प्रधाशों की प्रसुखता। सिन्धु जोग जिस शिव की पूजा करते ये वह ऋग्वैविक रुद्र से भिन्न हैं। उस की ममता यसुर्वेदीय रुद्र तथा पिछले शिव से हैं, जो रुद्र और अनार्य भारों के मेल से धना है।

७---गाय ऋग्वेट से प्रधान है। मोहन जोड्दों से गाय की जगह वैत्त की अधिक महिमा जान पहती है।

The problems which have been set for us by the excavations at Mohenjo-daio and Haiappā are at present beyond solution, and it may be hoped that much light will still be shed on them by further excavation, which may reveal the true extent of the culture thus revealed. At present the whole of the questions involved are still largely in dispute. There is even controversy as to the relation between the Indus script and the Sumerian and Proto-Elamitic signs, it has been denied, admitted with doubts, or asserted as certain. But even Dr. Hunter admits that it is probable that the languages are unconnected and that the phonetic value of the signs may well be different. The Sumerian and the Indus signs, on his view, go back to a common ancestor which was in an ideographic or pictographic stage, with the result that any parallels between the signs of its descendants would indicate an ideographic and not a phonetic relationship. Professor Langdon<sup>2</sup> and Dr. Hunter, however, are in agreement that Biāhmī is derived from the Indus script. But it must be confessed that the proof of this relationship is far from cogent to the eye, and further evidence seems sadly needed, as also for the latter's claim<sup>3</sup> that the Sabaean script, which ultimately explains some of our letters, is to be traced back to the Indus script. Dr. Hunter again claims to

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> J R A S 1982, p 488

Mohenjo-daro and the Indus Orvilization, 11 45)

<sup>3</sup> JRAS 1982, p 493

be able to isolate words, names and concepts, while this is denied, not is it easy to follow his explanation of accent E as a product of Sandhi, indicating that a syllable properly ending in a soft consonant is to be pronounced with the corresponding hard, and the suggestion that it may well be that the Aryans, on account of this usage, gave it the value of Visarga when they borrowed it The Aryan action seems incomprehensible, and we shall have to wait for any serious proof of the connection of Brāhmī and the Indus script as a matter of direct descent. It may, of course, be that all these varied scripts ultimately derive from one remote ancestor, and that in that sense Brāhmī and the Indus script are related but the only issue of importance is that of direct descent. Dr. Hunter very wisely rejects the suggestion tentatively made by Mr. Gadd that we can find Sanskut putra. When we reflect that we are still unable to read a word of the famous Cretan script, it is not to be wondered at if we may long wait for enlightenment on the meaning of the Indus, especially when it is asserted with equal assurance that the script has not been worn down to conventional summaries, and that it has so been worn down

The origin of this culture remains a mystery It is natural to suggest that there are close relations with the Sumerians, and to recall the fact that the late Dr. Hall<sup>3</sup> conjectured that Sumenans and Dravidians were closely connected But the fact seems, as often, to disagree with plausible theorising. There seems a remarkable paucity of evidence pointing to Sumerian influence on the Indus valley While certain seals from the Indus are found in Babylonia, no Babylonian or Sumerian equivalents have been unearthed at Mohenjo-dato, and the traces of influence are of the slightest kind. Moreover communications by sea are nendened dubious by the absence of any proof that the people of Mohenjo-daro, though they used fish, were interested in boats or navigation. Was then the Sumerian civilisation derived from the Indus valley, a suggestion thrown out by Professor Langdon4 as possible? But it seems most improbable. Everything suggests that the Indus valley language was different from that of the Sumerians, and the pictographic script seems to have been genuinely Sumerian Neither the use of painted ware nor of the rectangular brick need be regarded as a borrowing from the Indus valley, and all that is known seems to be sufficiently accounted tor by a normal amount of intercourse chiefly from the Indus. This would be rather neatly confirmed if the further excavations in old Sumerian sites should bear out the ingenious conjecture that the differences of the inscriptions on the square Indus seals and those on

 $<sup>^1</sup>$  J R A S 1932, p 489  $\,$  For a more plausible account of the 'accente,' see Professor Thomas, J R A S 1982, p 464

<sup>3</sup> Mohenjo-daro, 11 413, 414

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ancient History of the Far East (1912), pp 173, 174 Of Keith, Religion and Philosophy of the Veda, pp 10, 630.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> J R A S 1931, pp 598-6

 $<sup>^5</sup>$  Hunter, J R A S 1952, p 469. There are only three cucular seals with Indus scripts to rely on, and these are too few to prove any conclusion

the circular seals in the Indus script found in Mesopotamia is due to the fact that the former are genuine Indus seals, which reached Mesopotamia by way of trade, and the latter are seals made in Mesopotamia by a Sumerian of Semitic speaking person of Indus descent who, though not speaking his ancestral language, used the sacred signs for sacrificial purposes, engraving his non-Indus names in Indus characters in order that the Indus gods might have no doubt as to the identity of the pious donor. This assumes, of course, that the seals were largely used for the purpose of marking tampons accompanying sacrifices, a conjecture quite plausible. But at any rate for the present the effort to connect the Sumerian and Indus valley civilisations seems premature and improbable.

It is inevitable that the question should be posed whether in the people who lived in Mohenjo-daro and Haiappā, and presumably in other places in the Indus valley, the Panjab, and even further afield, we are to see early Diavidians or Aryans. The evidence to be derived from the human remains investigated on the basis of the craniological tests, yields no result whatever, beyond what is coming now to be generally expected, the fact of the existence side by side of different skull types. In this case those normally classed as Proto-Australoid, as Mediterranean, as Alpine, and as Alpine of the Mongolian branch, can be recognised. But we have not the slightest evidence to show which of these types, if any, predominated and marked the nature of the population. Moreover, even if we could determine this point, which appears quite out of the question, we should be confronted by the fact that no one can say with the slightest plausibility what was the Aryan type for the period supposed (3250—2750 B C), or what was the Dravidian type.

Companison of the civilisation with proto-Dravidian and an effort to deciphe the language on the basis of proto-Dravidian are naturally suggested by the general view that Dravidian is an ancient element in India, superimposed on Mundā, and by the fact that some marks on South Indian pottery resemble India signs, and the apparent prevalence of Çaivism at Mohenjo-daro. Unfortunately the fatal obstacle for the time being to serious progress to definite results along this line of research is the lack of real information as to proto-Dravidian language or religion. We have not the slightest evidence to show that Çaivism was not taken by Dravidians from an earlier stratum of Indian population other than the India valley population, or borrowed from that population. Our lack of information as to Dravidian origins no doubt explains the fact that so much more effort has been devoted to seeking connections between the Aryans and the India valley

Unfortunately so far any effort to trace the Indus speech to pre-Vedic or old Prakrit has been unsuccessful. At this we need feel no surprise, for the task offers enormous difficulties, and all the efforts to find Greek in the Cretan inscriptions have hitherto failed to satisfy anyone save their authors. The evidence therefore which remains is that of

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hunter, pp 470, 471 But there are other possibilities and no proof yet available

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> E g Prān Nāth, J R A S 1931, pp 671-4

फा० १६

comparison of the civilisation which we infer from the excavations and that which we infer from the early Vedic hymns. The first difficulty here unquestionably is one of chronology. "Neither Sanskritists nor Indo-Europeanists will admit of Indo-Āryans in the Panjab at such a date as 3000 B.C" is a doctrine1 prima face valid. It is proper therefore that Dr. Narendianath Law in a most valuable communication? on this subject should have definitely set about to establish the probability of an earlier dating for the presence of the Arvans in the Panjab. He rejects as too inconclusive the efforts' of Professors Jacobi and Tilak to establish the existence of Aryans in India as early as 4500 BC or 6000 BC and by doing so unquestionably strengthens his argument, for these suggestions, for all their ingenuity can carry no conviction whatever He ielies, however, on the passages in the Grhyasūtras in which the polar star is pointed out to the bride as a symbol of constancy, and he has, of course, with him in this argument Professor Zimmermann 4 It is urged that Alpha Diaconis was, about 2780 BC, the only star bright enough to serve the purpose of a polar star. Unhappily this contention, ingenious as it is, carried no real conviction. The Grhyasūtias are late works, there is no proof whatever that the ritual on this point came down from any early date, and that it should be necessary to find a bright star actually fairly constant seems to make an excessive demand on the needs of the case. All this evidence must, I think, be finishly discaided as having any value whatever, and we must look to the history of the literature and language as affording the sole guide 5

In this regard it is necessary to consider the arguments adopted by Di Law from Professor Winternitz, as undoubtedly they afford the best grounds yet adduced for assigning considerable antiquity to the  $R_{gveda}$  It is (1) suggested that a very considerable time must have been occupied by the composition for the texts which are compiled in the present Samhitā, and that we may have to date the beginning of the development as far back as 2000 or 2500 BC. Unfortunately this argument seems to me inconclusive and improbable Most readily should it be admitted that the Samhitā presupposes a long period of development, but the number of centuries allowed by Professor Winternitz seems decadedly excessive. We are still very much in the dark regarding the date of the compilation of the Samhitā. Very possibly it may be placed about 1000 BC, though the evidence is not very strong. But need we allow more than five hundred years for the development? Or giving a very generous allowance 800 years? The whole matter is one merely for conjecture, but it seems very hard to find any justification for such a date as 2500 BC. Di Law is attracted to it, because he believes in the argument

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Thomas, J R A S 1932, p 464 Of. Keith, Religion and Philosophy of the Veda, pp 614-19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> I H Q vni, 121-64.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Of Macdonnell and Keith, Vedic Index, 1, 420-27

Second Selection of Hymns from the Reveda, p Oxxxi

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Of Keith, Religion and Philosophy of the Veda, pp 3-9

<sup>6</sup> History of Indian Literature, 1, 293ff

<sup>7</sup> Ibid 1, 310.

from the pole star, but if we reject that, as I think we must, the date 2500 seems to be really unjustifiable. But (2) the argument is supported by the repetitions in the Raveda marked out by Professor Bloomfield, and the references in that text to ancient composers of hymns. But here again the repetitions are abundantly accounted for by the admitted fact of a long period of composition, and the earliest seers on any theory were ancient to the latest, and we are not carried beyond 1500 or 1800 BC (3) The argument from the relation of the relation of the Raveda and of its language to that of the Avesta is a serious difficulty in the way of the early dating of the Rgveda Professor Winternitz suggests that the similarlity of religion must not be overestimated, because, of course there are many differences of a profound character. and the whole matter can be explained by the fact of the Indians and the Iranians baving at one time formed a cultural unity and later having remained in contact despite their distinct development. But the difficulty of language remains serious, especially in view of the view now often asserted that the Avesta is of late origin 1. It is difficult, it is suggested, to suppose that we can place the Rgveda perhaps a thousand years before the Averta In part, of course. this difficulty can be diminished by assuming an earlier date, say 800 or 1000 BC for the epoch of Zoroaster, and this is probably the proper course to adopt as regards his date. It is quite legitimate to stress the fact that we have in the Nineveh inscription2 the name Parsuas. Persia, as the land over which Kuraš was reigning in 630 BC and to adduce the archaic character of this form, which may represent the contemporary usage, as a piece of evidence against pushing back the Gathas to a remote date. But the fact that in the 9th century the same phonetic form is found used of a district in the north-west of Persia undoubtedly deprives the instance of probative force, for it may well be that the Assyrian records have merely preserved the month century spelling. But, taken on the whole, it is better to regard the Raveda as going back at most not beyond 1800 BC for the composition of the earliest hymns. though these, if now contained in the Samhita, have no doubt been in some degree reducted and certainly cannot have been preserved wholly unchanged.

It may therefore be concluded, with reasonable probability, that the Aryans were not in India before on much before 2000 BC, and may have entered a good deal later. But in any case they certainly, on the present evidence, cannot have come into contact with the civilisation of Mohenjo-daro and Harappā as a living force; at the most they may have come across degenerated survivals. With this conclusion accords well the evidence adduced by Sir John Marshall, though no doubt the value of it varies

(1) There is really no ground to suppose that the Rgvedic Indians had any real acquaintance with cities or city life. That their enemies had forts is clear, but there is nothing to compel us to assume that they had anything in the nature of Mohenjo-daro. On the other

<sup>1</sup> See Keith, Religion and Philosophy of the Veda, pp 614-18

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> H W Bailey, J R A S 1932, p 976, and see p 289

Macdonnell and Keith, Vedic Index, i 538, 539

hand city civilisation was doubtless decadent when the Aryans appeared. If the Aryans were the people of Mohenjo-daro, it is really impossible to understand how they ceased to be builders of cities of that type, and how Pāṭaliputia even in Megasthenes' time was defended by wooden walls and ditches. But at least we can say that the Rgveda must represent Āryans who did not share in such a relatively high form of civilisation as Mohenjo-daio implies. Nor is this in discord with what appears of the geographical position of the Indians of the Rgveda, who seem to have in strength at a considerable distance from the main centres of the Indias valley civilisation.

- (2) It is certainly striking that silver should be more commonly used than gold in Mohenjo-daro, while the  $Rgveda^2$  which agrees with the Indus valley in ignoring, in all probability, iron, ignores silver, which is known to the Yagurveda and the Atharvaveda
- (3) There is a clear distinction in the fact that the Rgveda knows of the use of the helmet and coat of mail, but not of the mace as a weapon of war, while the Indus valley ignores defensive armour but has maces both of metal and stone, and maces are known to the Yajuveda and the Atharvaveda
- (4) It is certainly noteworthy that the Indus valley folk made use of fish as an ordinary article of diet, which certainly seems to be contrary to the practice of the Aryans of the Rgveda. The fact is the more noteworthy because both peoples were meat eaters, and suggests either that the Rgveda Indians dwelt in areas where fish were few and far between, or that for some reason tabu of fish prevailed among them
- (5) The absence of the horse from Mohenjo-daio is of the highest importance as an argument. It seems critainly the most probable view that the Aryans were aided in their conquests and their migrations by the horse and perhaps by their defensive armour. Dr. Law<sup>5</sup> realises the importance of the argument from the horse, and suggests that it is invalid, because the omission to represent the horse may be accidental, and in any case it is necessary to prove that, assuming the horse were known to the people, there existed the same reasons for placing its representation on seals as in the case of other animals. Neither of these contentions, however, is of much weight. The point regarding the horse is that the Rgveda, shows its essential importance and familiarity, if there should turn out to be representations at Mohenjo-daro, nevertheless, their parcity would certainly suggest that the horse was a rare animal there and not in very normal use, as among the Aryans. Secondly, whatever the purpose of the representations of animals on the seals, it is necessary to suggest some specific reason why

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Keith, Cambridge History of India, 1, 80, 81

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Macdonnell and Keith, Vedic Index, 1 197

<sup>3</sup> Ibid, n 271, 272

<sup>4</sup> Ibid, n. 121

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> I H Q vm 160

Macdonnell and Keith, Vedic Index, 1 42, 43

the horse should not be delineated, and Dr. Law has not made any such suggestion, not does any plausible suggestion present itself.

6. The same considerations apply to the case of the cow, which certainly appears to have possessed for the Indus valley people nothing like the importance of the bull. It is perfectly true that the Vedic Aryans prized the bull, but there seems to be a clear gulf between the civilisations in respect of the cow. If, as seems most probable, the Indus valley civilisation knew the tiger, then the fact that the Rgveda does not, is probable to be explained simply by geographical difference of habitat rather than by the hypothesis that the Rgveda found no occasion to mention the animal. Not is it probable that the animal of Mohenjo-daro is merely a hyena. The case of the elephant counts far less. It is clear that it was rather a novelty to the Rgveda, but that by the time of the later Samintās it had been tamed, in the Indus valley it was better known, but perhaps mainly as an animal used for state purposes 2, the matter is essentially conjectural

7 The differences in matters of religion seems to have been considerable religion is certainly amiconic in principle ', the fact that fetishes might exist does not destroy this fundamental feature of the organised cult. On the other hand iconism, seems, to permeate the Indus valley civilisation, proving a very different outlook. Nor does it seem possible to ignore the importance of the evidence of Caktism and of the worship of the Mother Goddess in the Indus valley as in Asia-Minoi Di. Law adduces as a Vedic parallel the case of Prthivi. but it must be admitted that in the Rgieda she plays a wholly subordinate and unimportant part 4 Nor is it illegitimate to regard this predominance of the female divinity as very possibly connected with the stage of society not very happily named matriarchal. The Rapeda certainly represents a society which was not in such a stage, and in which it is very hard to find any suggestion of ever having passed through such a stage. It is, of course, of the highest importance to find such clear evidence of the worship of a god whose characteristics so closely resemble those of Civa, both in his relation to animals as Paçupati, and in his devotion to Yoga. This is not the Rudra of the Rgveda, and it is impossible to resist the conclusion that he is a deity far more closely allied to the Çiva who appears, developed in part from Rudra, in part from contamination with non-Aiyan beliefs, in the Yann veda and the Athai vaveda.6 It is nue, of course, that the Indo-Alyans were devoted to Yoga practices, but we cannot prove or render it even probable that this was an Aryan attitude, rather we may accept the current view that Yoga was a doctrine absorbed by Aryans, not introduced by them

Other matters doubtless admit of less certainty That the Rgveda was opposed to phallus worshippers (Qiquadeva) is prima facte correct, but it is impossible to prove that those who

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mohenjo-daro, n 887, 388

<sup>2</sup> Ibid 11, 388

<sup>3</sup> Keith, Religion and Philosophy of the Veda, p. 68

<sup>4</sup> Ibid p 174 Cf Hopkins Epic Mythology, pp 78-81

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Keith, Cambridge History of India, 88, 89

Keith, Religion and Philosophy of the Veda, pp 142-50, Hopkins op cit pp 219-24

<sup>7</sup> Cf Keith, Religion and Philosophy of the Veda, p 682, N 3

TT0 90

£

practised such rites were non-Arvans, though, even if Aryans, they may be held to have adopted an un-Aryan practice. What can be said is that this side of religion seems scantily represented in the Rgveda and therefore to have played but a minor part in the religion of the Rgveda. Again the criticism that in view of the fundamental importance of the god Agni in the Rgveda we should expect to find an Agnikunda in each Mohenjo-daio home is valid, but not wholly conclusive, for the Rgveda does not make it certain that such alters did exist in every house Nevertheless these pieces of evidence are not negligible, and they do support the general conclusion that the Rgveda knew a religion which was not that of the Indus valley people. The same conclusion is certainly suggested by the evidence of a human sacrifice to the earth goddess which is afforded by a representation at Harappā 1 for there is no real trace of human sacrifice in the Rgveda 2. The Indus valley religion is certainly Indian, but there is no reason to suppose that it specifically was Aryan

The question of the alleged derivation of the Brahmi script from the Indus valley script has been mentioned above There is not the slightest reason to suppose that the Raveda knew the use of writing of any kind, and, as noted above, Dr Law address oral tradition as one of the causes of the slow development of the Vedic literature. There is at present a complete lacuna between Biāhmī and the Indus valley script, and it will be necessary to fill it up before there can be any certainty of direct derivation. So far such similarities as exist can be adequately explained if it is assumed that Biāhmī is a late outcome of some script which stood in such a relationship to the Indus valley script as is involved in descent from the same ultimate source. Whether even this assumption is necessary remains to be demonstrated. But, however the issue may finally be settled, it does not appear that it would in any way show that the people of the Rqueda knew or owed anything to the civilisation of Mohenjo-dato and Harappā. That civilisation, no doubt, whatever its impulse, is largely Indian in character and nature 3 But it possesses many curious features which give it distinctive character of its own and prevent us from identifying it with any civilisation known to us in India. In special we have the remarkable use of seals of a distinctive kind, and problems at present defying satisfactory solution are unquestionably presented by the two remarkable statuettes from Harappa which have certain affinities with Greek art. All the other ancient civilisations revealed by excavation leave us with problems quite unsolved, and it would be unreasonable to expect that decisive explanations should early be possible. But the negative conclusion that the civilisation is not that of the Rgveda seems conclusively established

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Accepted as such by Dr Law, IHQ vm 138

<sup>2</sup> Cf Keith, op oit pp 262-4

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Perhaps we find here the origin of phallicism, Hopkins (Epse Mythology, p 222, No 1) pointed out the lack of evidence of it among the wild tribes

<sup>4</sup> Plates v and xi.

## वैदिक साहित्ये उद्भिदेर कथा

#### डा॰ एकेन्द्रनाथ घोप, पि-एच्० डि॰, एम॰ डि॰, कलिकाता

ृ ऋरवेद में उद्भित् शब्द पाया जाता है। परन्तु क्स का अर्थ वहाँ पौधा नहीं है। वह श्रयं असरकेाण के समय जा कर कहीं आता है। ऋरवैदिक काल में पौधों के विभिन्न प्रकारों की पहचान थी। साधारण दृषों तथा वन-वृषों (वनस्पति) में कई बार मेद किया जाता था। होटे वृष्ट वानस्परय कहलाते थे। दो वर्ष में पक्ष्मे वाले तथा पृथ्वी में कंद या सूल झोड़ने वाले पेड शायद 'वीरुष' कहलाते और वार्षिक पौधे श्रोषि। चढने वाली लताओं (व्रति) तथा लिपटने वाली लताओं (लिम्बुल) का भी वस्त्रोल है। वृद्धियों और घासों की भी पहचान थी।

बुच के विभिन्न भागों का भी पूरा ज्ञान था। जड़, तता, ग्राखाएँ, उपशाखाएँ, केरियत, किर्सिर्ग, पृत्त्वां, फूस, फता ध बीज की भी पहचान की गई थी। पुष्पगुष्कों तथा स्सीखे फर्कों का भी वर्णन है। फूटने वाले पौघों का भी उल्लेख है। भीतरी तथा अपरी क्षान तथा गोंहों का वर्णन भी पाया जाता है।

पेडों की सकडी तथा अन्य वस्तुएँ आर्थिक तथा श्रोपिक उपयोगों मे लाई जाती थी।

खगभग १२६ विभिन्न पौधों का वर्णन वेडों मे है, कडाचित क्षुळू और भी। उन में से कहयों की अब नहीं पहचाना जा सकता ]

"विद्भित्" कथाटि ऋग्वेद (१ ८-६.१, ८.६८ १, इत्यादि), वाजसनेथि-संहिता (२८ २५) झो अथर्वेवेदे (५.२०११) बाकिलेखो, इहा गार्छर अर्थे व्यवहृत हथ नाह । सन्भवत अभरकोपे-इ आमरा इहार "गार्छ" अर्थे प्रथम व्यवहार देखि ।

वैदिक अन्यगुलिते प्रकार-भेदे गास्त्रेर अनेकगुलि नाम पाओधा जाय: जेमन, वृत्त (ऋग्वेद, वाजसनेपिसिहाता, अथवेवेद), दुम (केवल निक्क थ्रो पढ्विंशतिनाह्मण्य), वनस्पति (ऋग्वेद, वाजसनेपिसिहिता, अथवेवेद), गान्तेर प्रकार वानस्पत्य (केवल अथवेवेद), वीक्ष्, ओषि, अतित, लिवुजा थ्रो सस। वृत्त, वनस्पति थ्रो अंट। वानस्पत्य, पृद्द तिन कथार अर्थ आमरा "वह गास्त्रः" (tree) मने करि। ऋग्वेदे 'वृत्तः' थ्रो 'वनस्पति' शब्द-दुइि एक-सगे व्यवहृत ह्य नाह, सुतरा आमरा मने करिते पारि जे, शब्द-दुइि ऋग्वेदेर समय एकह अर्थे व्यवहृत हृद्द । वाजसनेपि-संविद्याय (१७ २०) 'वन हृद्दों एव 'वृत्त इहते' कथार एक-सगे वल्लेख आखे, इहातं मने हृय जे, एह समये वन-जात गास्त्र इहते 'वृत्तः' के मिन्न विख्या धरा हृद्द । अथवेवेदे वृत्त ओ वनस्पति (१०.३.१३), एवं वृत्त ओ वानस्पत्य शब्देर (१२.१ २७) एक-संगे व्यवहृत देवा जाय, किन्यु साधारण्यतः इहादेर एकत्र वल्लेख नाह, सुतरां मने ह्य जे, काहारको मते एह हुद्द के पृथक्ष धरा हृद्द । द्विट्नी (Wintney) साहेव वनस्पतिके वन्य वृत्त विज्ञास्त्रो । आवार अथवेवेदे (८ ८.११; १५६ ३) वनस्पति ओ वानस्पत्य कथा-दुइि एक-सगे देखा जाय । वानस्पत्य कथाटिर अर्थ, 'वनस्पति पुत्र वा पुत्रस्थानीय' धरिले, आमरा इहाके 'खुढ वृत्तं' मने करिते पारि । चरके (सूत्रस्थानं) औद्विद्द श्रीपथ-सक्तक वारि भागे भाग करा हृद्द्यासे—वनस्पति (जाहार केवल फल्ल हुय, सन्भवतः इसुय-जातीय गास्त्र), वानस्पत्य (जाहार क्राव्य गोक्ने मरिया जाय), थ्रो वीक्ष्य (जाहार वानस्पत-प्रवान-विज्ञिष्ट)।

श्चम्बेदेर तिन स्थले "वृत्त्" कथाटि 'गाळ' अर्थे पाओग्रा जाय। एक स्थाने (४.२०.५) 'पक' अर्थात् फळ्वान् वृत्तेर उल्लेख आछे। द्वितीय स्थाने (२.१४.२) वृत्तेर कर्तनके इन्द्र द्वारा वृत्रवधेर सहित तुलना करा हइयाछे।

श्रम्य एक स्थाने (१.१६४,२२) झादिरवके द्वचेर सहित तुलना करा इहयाछे। १.१६४.२० दृष्ड। ते जे दृचेर कथा ब्राह्में, ताहा "रक्तमांसे गठित जडदेह" बिलया मने करा जाय। श्रावार, 'दृच' ब्रार्थे (५ ५८.५) दारुमय पेटिकाके उदेश्य करा हहयाछे।

वाजसनेथिसंहिताय बला हइयाछे जे वृत्तेर उपर युद्धेर झल-शल राखा हइत (१६.५१)। काष्ठ-निर्मित खाटेर उल्लेख झाछे (२३.२४)। झाबार वृत्तको हरिकेश (भाष्यकार-मते हरितवर्धेर केश झर्यात् पत्रविशिष्ट) बला हइयाछे (१६.४०)। सम्भवतः इहा कोनो सूक्स सूचिकार मत पत्र विशिष्ट वृत्तको (देवदारु वा स्नन्य कोनो ऐक्षप वृत्तको लक्ष्य करा हइयाछे।

अधर्वनेदे वृचेर स्कन्ध (tunk) इइते शाखा-विशाखार उत्पत्ति (१०.७.३८), वृचेर ऊर्ध भावे अवस्थान (१.७ ५; ६.४४.१), वृचेर सबुन वर्षेर (१०.८.३१) कथा पास्रोक्षा जाय। अरवस्थ (३.६.८), तलाश (६.१५.३), स्रो शिंशपाके (६.१२६.३) वृचे बला इइयाछे। आवार वायु द्वारा वृचेर पतन (१०.१.१७; १०.३.१५), कुलिश द्वारा वृचेर छेदन (२.१२.३) एवं वृचे वजाघातेर (७.५२.१; ७.६१.१; ७.१०४.१४) उक्षेस आछे। वृच्च इहते सन् अर्थात् भालाके (१.१४.१) पुष्पविन्यास (Inflorescence) मने करा जाय। पक अर्थात् फल्युक वृचेर (२०.१२७.४) उक्षेस एवं फल्य-पतनेर कथा (६.१२४.२) व्याछे।

म्रावेदे वनस्पितर उद्देशे बहु स्तव म्राछे (१.६०.८; ५.४१.८; इत्यादि); सुतरां वनस्पित जे बहु कार्ये व्यवहत इहत, ताहा बुक्तिते पारा वाय । इहार काष्ठ क्वालान इहत (५.५५), इहार काष्ठ इहते रय (२.५२.२०; इत्यादि), वतस्पित । वतस्पित मर्थ भाक्षिल हम (१.१६६.५) म्रो निनाद करे (८.२०.५); मरुद्गाख ताहादिगके विशुक्त करेन (१.३६.५); म्रायांत मरिकाय म्रालोड़ित हह्या वतस्पितग्र करपाटित हहत ।

वाहारा वज्रभ्वनिते प्रतिभ्वनित इहत । आवार बला हृइयाछे जे, पृथिवी वनस्पति-सकलके वृष्टिर समय धारण किरिया थाकेन (५.८४.३; १०.६०.६)। पूष्णू (६.४८.१७), इन्द्र (३.३४.१०), विश्वेदेवगण (१०.६४.११) एवं अखिद्वयेर (१.१५७.५) सावे वनस्पतिगणेर उन्नेस आखे। सोम (१.८१.६; ६.१२.७) ओ अप्रिके (१.१३.११; १.१८८.१०, इत्यादि) वनस्पति बला हृइयाछे। अप्रिके वनस्पतिर पुत्रओ बला हृइयाछे (८.२३.२५), कारण पुत्र जेमन युत्र पितार दाह करे, अप्रिको सेह स्वप काष्ट्र दश्य करे।

वाजसनेथिसंहिताय वनस्पतिर कर्ष्वे दृद्धि (४.१०) वहु शास्त्रा (४.४३), श्रो सुरवादु फलेर (२८.१०) वस्त्रेस स्राह्ने । वन्य दृत्तेर काष्ट्र इस्ते वहु द्रव्य प्रस्तुत करा इस्त (२०.४५; १०.२३)।

अधनेवेदे वनस्पतिके 'वीडवङ्क' (अधीत् स्थूलकाण्ड ओ शाखायुक्त) (६.१२५.१) आं पुष्टियुक्त (१६.३१.६) चला इहयाछे । पृथिवी ताहाके धारख करेन (४.२६.५)। जिङ्गिड (१८.३४.६), पल्लास (३.५.३) ओ वरख-के (६.८५.१; १०.३.५) वनस्पति चला इह्याछे । वात वृज्ञ ओ वनस्पतिके भग्न करें (१० ३.१६)। वनस्पतिर जे शाखा-प्रशासा छेदन करा हथ, ताहा वर्षमध्येह वर्षित हय (८.१२.१)। वन्य वृज्ञेर काष्ठते बहु द्रव्य प्रस्तुत करा हहत (६.१२५.१ इत्यादि)।

श्रुग्वेदेर दशम मण्डले वीक्घेर चल्लेख आछे। सुतरां कथाटि आधुनिक स्क्रुगुलिर रचनार समय गठित हइयाछिल विलया मने हय। वाजसनेथिसंहितार दुइ स्थले (१२ ७७;१८,१४) वीक्घ कथाटि पाग्रीमा जाय; प्रं वीक्घ् ओ म्रोपि कथा-दुइन्ट एक सङ्गे थाकाय, इहादेर अर्थेर प्रभेद आछे बिलया मने किर्ते पारि। अध्यवैदेरे वहु स्थले (चिन्नश वार हहवे) एइ कथा पान्नोग्रा जाय। इहा म्रोपि न्ह्रो त्या हहते भिन्न (११.७.२१)।

ऋग्वेदे (१०.७६.३) बहुत् स्रो प्रसर्पी (जाहा माटीर उपर खताइया बाय) बीहवेर कथा स्राह्मे। बोहवू -वर्षीय (१०.४७.६) वने जन्मित (१०.६९.६)। बोहवू वशालान हहत (१०.४५.४)।

वाजसनेथिसंहितार टोकाकार महीघर वोरुघुके एक स्थले (१८.१४) एवं ग्रन्थ स्थले (१२.६) श्रे।पि -विज्ञयाक्षेत । दवट (१२.७७ टोकाय) इहार मर्थ करियाक्षेत 'जाहा व्याधि रोध करें'।

स्रवविदे किथित इह्याछे ने गदर चन्त्र इहते वीक्षेर जन्म इह्याछे (१०१०.२१); सन्भवत ऐ सन्त्र पिचया सार माटीते परिणत इहले, ताहाते वीक्ष्य तंजर सिहत जन्माय पह कथा बलाइ उद्देश । वीक्षेर सृत (८ ७.२३—वराह वीक्षेर सृत जाने, ८.७.२,१२), स्रप्र (अर्थात् खगा, ८ ७.१२), मध्य (अर्थात् काण्ड ८ ७.१२), पर्ण (पत्र, ८ ७.१२) एवं पुष्पेर (८ ७.१२) चन्त्रेस पाम्रीमा जाय । आवार इहाके अंग्रुपती (जाहा रिप्तर सत चारिदिके विधित ह्य), काण्डिनी (जाहार काण्ड, सन्भवत स्कोत दण्ड आछे) अथ्या विशास (अर्थात् शाखाहीन) बला इह्याछे । इहा इहते भेषज वा श्रीष्य प्रस्तुत करा इहत (६.५२.३), एह जन्यह स्वोध हय महीयसी बला इह्याछे (८.७.११)। वहु प्रकारेर (४.१५.३) एव वहु सख्यक (५ ४.१) वीक्ष् देखिते पाग्रीभा जाय । कुष्ठके वीक्ष्य (५ ४१) एवं दर्भके एक स्थले वीक्ष्य (१४.३३.१) आवार ग्रन्य स्थले ग्रीष्पि (१४.२३) वला इह्याछे ।

श्रुग्वेदे औषिय वहु स्तृति आखे (६ ३-६.५, ७.४.५), एकटि स्केर (१० २०) देवताइ घोषि । ओपिय निर्देश के अधिय प्रत्ये के स्वार्थ के स्वर्थ के स्वार्थ के स्वार्थ के स्वर्थ के स्वर्य के स्वर्थ के स्

वाजसनेथिसंहिताय ऋग्वेदेर ध्रनेक कथा पुनराय बला इह्याछे। इहाते श्रोपधिर रसेर उल्लेख श्राछे (१८ ३६,१८ ३३)। ग्रोषधि इहते पिष्टक (१ २१) ग्रो पुरोडाश (११ ४३) प्रस्तुत करा हहत। ग्रोपधि श्रीषध -रूपेग्रे। व्यवहृत हहत (१२.८०,८४,८६)। क्राके ग्रोपधि वला हह्याछे। अथवेदे ग्रोपधिर वहु उल्लेख -म्रो स्तित श्राछे। इहा पर्वत ग्रो सममूमिते जन्माय (८.७१७), वर्षाय जन्माय श्रो वर्धित हथ (४.१५.१६;

८.२.२२ इत्यादि); छोषिय चापेर कथा पाओं आ जाय (३.१७.५; १२.१.२; ४.७.६)। छोषिय हृद मूल, विस्तारित मध्यमाग (अर्थात काण्ड) (६.१३७.३), वीज (८.७.२) एवं रसेर उल्लेख आ छे (२.२४.१; ४.२७.२, ३ इत्यादि)। नाना वर्षोर छोषिय कथा पाओं आ जाय (८.७.१, बभु, सादा, लाल, विन्दु-चिह्नित को कालो)। प्रस्तृखती (जाहा चारिदिके छड़ाइया पड़े), खिन्वनी (भोंपेर सत), प्रतन्वती (जाहा एकदिके बाड़े), एकछुङ्ग (जाहार एकटिमात्र आवरख वाके—सम्भवत: कचुर पुष्पविन्यासेर आवरख पत्रेर मत पत्र वा Spathe के लत्य करा हइयाछे) एवं बहुपत्रविशिष्ट छोषिय उल्लेख आ छे (८.७.१३)। श्रोषिय गी, छागल श्रो मेघर खाछ (८.७.२५); श्रोषिय गी, छागल श्रो मेघर खाछ (८.७.२२); श्रोषिय इहते श्रीषघ प्रस्तुत इहत (४.४.२,३; ४.१७.१), जेमन छुछ (६.६५.३ इत्यादि) श्रो अपपामाग (४.१६.३)। विषाक्त छोषियस्थो उल्लेख आ छे (१०.४.२२)। श्रोषिय इहते शल्य प्रस्तुत इहत (४.६.८)। ग्राखमेदे श्रोषिमाखके जीवला (श्रर्थात्र प्रकुळतादायक), नघाविपा (जे कोनो चित करे ना), जीवन्ती (जीवन-रचक), सहस्वती (वेजविशिष्ट) श्रो त्रायमाखा (सर्वापंचा तेजस्कर) वला हहवाछे (८.२.६)। श्राचार श्रोष्ठिक प्रतःसरा (जे पुनराय निज अवस्था पाय) वला हहवाछे (४.१७.२); सम्भवत: इहाते स्विका-गर्भस्थ कन्द हहते गाछेर उल्लान निर्देश करा हहयाछे। यव, दर्स, अक्न्यित-लाके श्रोपिय वला हह्याछे (६.१५.१ इत्यादि)।

श्रामरा मोटामुटि वीकष्के biennial श्रो perennal berb एवं shrub वित्तवे पारि । श्रोवधि इङ्ग्राजीवे annual herb.

म्हर्ग्वेदे (८.४०.६) म्रा तैक्तिरीयमाहार्गे (१.१.१.३; इत्यादि) ज्ञतितर कथा म्राछे। निरुक्ते (१.१४; ६.२८) त्रति भ्रमें वद्वी वा ज्ञतानिया गास्त्र वज्ञा दृहयास्त्रे। सम्भवतः इहा माधवीजवार मत बृहत् शासायुक्त ज्ञता दृहवे।

चित्रुवा। इश्वर्ववेदे (६.८.१; १८.१.१५,१६) बला इश्याछे जे लिबुवा अश्वेर कचवन्धनीर न्याय वृच के वेष्टन करिया थाके; सुनरा इहा Twining plant वा वेष्टिका खता।

वेद भी ब्राह्मयो तृत्येर बहु चल्लेख भ्राह्मे। ऋग्वेदे बला इह्याछे जे अरव भी गहके त्या साम्रोध्नान इह्य (१.१६४.४०)। त्या दम्य करिवार कथाओ आहे (३.२६.६)। श्रथवेदे उक्त इह्याछे जे, त्याद्वारा गृहेर तृत्य भी ससा। प्राचीर प्रस्तुत करा हहत (३.१२.५; ६.३.४)। 'शाद' कथाटि अनेक स्थले (१६० ६.१४.६; वाजसनेपिसं० २५.१) साधारया घासेर भर्थे व्यवहृत हहत। तृत्यागुच्छ के 'स्तन्य' बला हहत। त्या, विशेषतः दर्भगुच्छके पिञ्जूल वा पुष्ठील बला हहत। त्या Graminacee वंशेर जे-कोनो गाछ।

ससराब्द ऋग्वेदे (१.५१.३; ३.५.६; ४.५.७, इत्यादि) आहे । सायग्र एक स्थले (१.५१.३) सस अर्थे 'फल्ल' करियाक्केन । पात्रचात्य पण्डितगग्र इहाके herb वा grass मने करेन । इहा 'सस्य' (शस्य—gram)' शब्देर पाठान्तर इश्ते पारे ।

हिन्मदेर सिक्ष भागरा वेद ब्राह्मखादि प्रन्थे हिन्दिर सूल, स्कन्ध, शाखा, वया, वल्य, तीक्मन, प्रस्, तूल-भिक्ष भंभा। (वा पुष्पगुच्छ), पुष्प, फल, बीज भ्रो सस्येर चल्लेख देखिते पाइ। एतद्क्यतीत दाह, हु, वल्क. वकल स्रो निर्यासेर कथास्रा पास्रोस्रा जाय। वाजसनेथिसंहिता (२२.२८) स्रो तैत्तिरीयसंहिताय (७.३.२०.१) एकत्रे अनेकगुलि नाम स्राह्मे ।

मूल एइ कथाटि वाजसनेथि सहिता (२२.२८) भ्रो तैत्तिरीय संहिताय (७.३,२०,१) पाभ्रोधा स्ता । जाय । ईहा इङ्ग्राजीते 100€ ।

स्कन्ध (तैत्ति । कि. के.३.२०.१, ऋ० १.३२.५, अथ० १०.७.३८)—गाछेर काण्ड वा गुँहिर अर्थे व्यवहृत इड्याछे । 'स्थाग्रु' नामे एकटि शब्द ऋग्वेदे (१०.४०.१३) 'विन्न' वा 'दाधा' अर्थे व्यवहृत इडयाछे ।

शास्त्रा (ऋ० १.८ ८; ७ ४३.१ इत्यादि; अथ० ३.६.८) श्रो वया शब्द (ऋ० २.५.४, ५,१.१ इत्यादि) गास्त्रेर डाल (bianch) अर्थे व्यवहृत इहयास्त्रे। फल संग्रह करियार जन्य वृत्ते श्राराहण करिया शास्त्रा इहते शास्त्रान्तरे जाहवार कथा श्रास्त्रे (ऋ० २ ५.४)। कथा-बुइटि अन्य श्रर्थेग्रो व्यवहृत हृहयास्त्रे शास्त्रा, वया। जेमन श्राप्तिर शास्त्रा (ऋ० १ ५.६.१), नदीर शास्त्रा (ऋ०६ ७.६) इत्यादि। नवीन वृत्तेर वया भक्त्य करा हहत (ऋ०१० ६४३)।

वन्या अस्वेद (३ ८ ११ रावक्सा, ३.८,११;७ ३३.-६ इत्यादि सहस्रवन्सा) स्रो सम्बवेदे (६.३०,२) पह कथाटि 'स्तृह कोमल शाखा (वा किंच ह्या), धर्षे न्यवहृत हहत। इहार डहूराजी नाम twig ।

तेतनमन (ऋ० १०.६२.८, वाज० सं० १६ १३, २१ २० इत्यादि, मैत्रायणी सं० ३.११.६, वैत्तिरीयनाहाण ११.६.४) ऋग्वेदे इहाके 'गास्त्रेर वर्षनशील श्रंश' विजया मने करा जाय । वाजसनियसंहितार टांकाकार महीधर

इहाके ब्रीहि वा यथेर श्रह्भुर वा श्रह्भुरित ब्रीहि वा यय मनं करेन । ऐतरेयब्राह्मणे ब्रीहि, महांब्रीहि प्रमुतिर वोक्सनेर चन्नेस श्रद्धुर (germinating plant) वृद्धिया मने करिते पारि । न्याक्डोनेस एवं कीय (Macdonell, Keth) वॉहादर वेदिक इंडेक्से इहाके green shoot of any kind of grain बर्सेन । वासेर श्रद्धुरके श्राष्य वला इहत (वाज० सं० १-६,१३, २१.२६; ऐत० ब्रा० ८.५.३ हस्यादि) ।

प्रसू (ऋ॰ १.६४.१०; ७.६.३ इत्यादि; काठकसंहिता ३६.२; तैत्ति० झा० १.६.३.२; शत० झा० २.४.१.१८)। आष्यकारगय 'प्रसूर्क कोमल शास्त्रा वा वाहार ध्रप्रमाग विलया मने करेन। प्रसूचरी प्रर्थे

'फलप्रसिविनी'। श्रीपिचिगणके प्रसूवरी वला इश्त । 'प्रसू' ध्रर्थ पुष्पसुकुल (जं क्वॅडिं इह्ते पुष्प प्रस् । जन्माय—flower bud) सने करा नाय ।

पर्या, पत्र (तैप्ति० स० ७ ३.२०.१)। एइ दुइ शब्द पाता अर्थात् leaf अर्थे व्यवहत हइत। सचराचर पतास वृक्तकेथ्रो पर्यो वता इहत।

पुष्प शब्दिट वहुस्थलेइ पाम्रोमा जाय । इहा फूल वा flower । (अथर्व० ११४१) पुष्पगुच्छ-के 'स्रज्' वला हइत । पुष्पेर मालाके garland सन् वला हइत । विवाहे मालार व्यवहार छिल । फल (ऋ० ३.४५.४, १० -६० १५, ऋ० ३.१५.४, ६.१२४.२ इत्यादि) । इहा fruit । शतपथन्नाहासे फलकं कुच्य वला हृडयाछे (११.११०) । ऋग्वेदे (१.१६४ २०, श्वेताञ्चतरोपनिपद् ४.६ २२, ५.५४ १२) 'पिप्पल' कथाटि रसाल (succulent) फलेर आर्थे व्यवहत इडत, किन्तु परवर्ती ग्रन्थगुलिं (बृहदारण्यकोपनिषद् ४.१.४१; श० त्रा० ३.७.१.१२) पिप्पलके अश्वत्येर फूल (fig) बला हहत। वैदिक समये जे फल आहार करा हहत से विषये कोनो सन्देह नाह।

ऋग्वेदे (५.५३.१३) धान्यवीज अर्थात् 'श्रीषधिगणेर फल' (इङ्गुराजीते Carvopsis—इहा फल, बीज seed नहे) क्याटि पात्रीत्रा जाय । ऋग्वेदे (१०.६४.१३; १०.१०१.३) त्री स्रथवेवेदे (१०.६.३३) बीजवपनेर उल्लेख भासे । बीज अर्थे seed । यव, गम, धान्य इत्यादि स्रोवधिर फल (Caryopsis) एवं सम्मवत: मसुर ब्रो होला जातीय गालेर (leguminous plants) बीज 'सस्य' नामे श्रभिहित हृइत (श्रथ ७.११.१: ८.१०.२४: तै० स० ३.४.३ ३ इत्यादि) (corn) । 'धान्य' श्रो 'धीना' कथा-दुईिट साधारण 'सत्य' शर्थे ज्यवहृत हइत । धाना शब्द बहु स्थले पाम्रोम्रा जाय (ऋ० १.१६.१;३.३५. ३;३.४३.४ इत्यादि; म्रथ० ४.३२.३४; १८.३.६€ इत्यादि)। बहु स्थले 'अद्भिषाना' (सायश-मते "भृष्ट यव"-सन्भवतः जे कोनो सृष्ट श्रोषधिर फल)-कथाटीश्रो देखिते पाम्रोमा जाय । 'धान्य' कथाम्रो वहु स्थले ब्राह्मे (ऋ० ६.१३.४; म्रथ० ३.२४.२४; इत्यादि) । बृहदारण्यकोपनिषदे (६.३.२२) त्रीहि, यव, तिल, माषा, श्राष्ट्र, प्रियङ्ग, गोधूम, मसूर, खल्व श्री खलकुल—एइ दश प्रकार धान्य चापेर कथा पाओग्रा जाय। सुतरां, 'धान्य' शब्दें 'छुद्र बीज' एवं 'श्रीषधिर फल' (grain) सुकाइत। 'ग्रास्व' (तै॰ सं॰ १.८.१॰.१; इत्यादि) भ्रो 'नास्व' शब्द (श॰ त्रा॰ ५.३.३.८) एइ भ्रर्थे (grain) व्यवहृत हइत। श्रति ज्ञाद्र सस्यके अधर्ववेदे (१०.६.२६) 'कास' बला इइत । शुरुक सस्य (shrivelled grain) के "पूल्प वा पूल्य" बला हइयाछे (ग्रथ० १४.२.६३)। भृष्ट सस्यने ''लाजा'' बला हइत (बाज० सं० १८.१३; २१.४२; श० आ० १२.८.२.७ इत्यादि)। फल्लवान स्रोषधि-गुच्छके 'पर्ष' बला हइत (ऋ० १०.४८.७; निरुक्त ३.१०; श० त्रा० १३.४.२.५)। शतपश्रनाहायो (१२.५.२.३) 'शुम्बल' कथा पात्रोत्र्या जाय। टीकाकार हरिस्वामी इहाके खड़ (straw) बज्जेन । सन्भवतः श्रोषिगुिल मूमिते निच्चेप करिवार समये सस्यगुिल क्रीरेया पहिले श्रोषिर शुष्क दण्डगुलिके ''शुम्बल'' बला इइत । 'पलाल' (पलाबा) कथाटिश्रो (स्रय० २.८.३; ८.६.२; केौशिकसूत्र ८०.२७) खड़-मार्चे व्यवहृत हृइत । सस्येर मावरण मो खोसाके 'तुष' (chaff) बला हृइत (म्रथ० €.६.१६; ११.१.१२,२६ इत्यादि; ऐतरेयमाझय २.७.६)। तैत्तिरीयसंहिताय (५.२.४.२) म्राछे तुष ज्वालाइया स्रप्ति बत्पादन करा इहत, एवं ऐ अमिते पाक करा इहत (तुवपक)। अधनेवेद (१२.३.१६) एवं जैमिनीयोपनिषद्-माहासे (१.५४.१) 'पलाबा' कथाटि तुष अर्थे व्यवहृत हृइयाछे।

श्रामरा वृत्तदण्डेर (stem) सिन्न सिन्न अंशेर नाम पाइ। काष्ठके 'दारु' श्रो 'हु' वला इइत। 'दारु' शब्द श्रम्वेदे वह स्थले, अध्यवेदेदे (६.१२१.२; १०.४.३), स्रो ब्राह्मग्रमन्थे पास्रोध्या लाय। स्राग्न ज्वालाइते काष्ठ ज्यवहत इइत (स० ६.३.४)। काष्ठदण्ड जले भासाइया नदी प्रशृति पार इश्रोध्या जाइत (स्०१०.१५५.३)। 'हु' कथाटि अम्वेदे वह स्थले आस्रे। प्राय सक्तल स्थानेइ काष्ठ इइते प्रस्तुत द्रव्य (जेसन रथ, नौका १, कल्लस, पादुका इस्यादि) लक्त्य करा हइयाछे। (स्० १.१६१.१; ५.८६.३; ८.६६.१; ५.८६.१२; ६.६५.६; ६.८५.२; तै० आ० १.३.८१)। तैत्तिरीयसंहिता (२.५.३.५; ३.७.४.२) पर्व तैत्तिरीयनाह्मण् (१.४.७.६) 'वलक' शब्द पाइ। वस्क गास्रेर छाल (bark)। तैत्तिरीयनाह्मण् (३.७.४.२) भी कौशितकीनाह्मण् (१०.२) 'वकक' कथा देखा जाया। वक्त छालेर सितरेर ग्रंश, इङ्ग्राजीते bast। तैत्तिरीयसंहिताय (२.१.५.४) वृत्तेर निर्यासेर (exadation, gum) जल्लेख आस्रे।

### वेद त्रो ब्राह्मणादि ग्रन्थे उद्घितित गाछेर तालिका

- (१) अशु—इहा द्वारा ऋरवेदे 'सीमलता' के लक्ष्य करा हह्याछे ।
- (२) श्रवागद्धी—(१० १.३०)। श्रवनंवेदे टीकाकार यो रसमाजा-अभिधानमते इहार अपर नाम 'विषायी'। चित्रत कथाय इहा 'भेदागद्धी'। न्याक्डोचेख एवं कीयेर मते इहा Odina pinnata (O woder Roxb)।' वेवर साहेवेर मते इहा Plosopis spicigera Linn. श्रयवा Acacia suma Ham । श्रुक्त्व्युमे विषायी कथाटित दुहिट नाझ बोमाय—जीववझी (वीरकाकोली, चित्रत कथाय 'जीशोल'—Odina pinnata) एवं श्रवगद्धी। सुतरां जीवविद्धी श्रवगद्धी नहे। Prosopis spicigera Linn. शाखेर संस्कृतनाम श्रमी, व्यक्षत्वाय 'शाँह्याख', हहाओ श्रवगद्धी नहे। Acacia suma (Mimosa suma) के बाह्याय 'साँहेकांटा बले, हहार संस्कृतनाम 'सीमवृत्त, श्वेतखदिर, कटफल'; हहाओ श्रवगद्धी नहे। श्रोश्राट साहेवेर Dictionary of the Economic Products of India र तृतीय खण्डे (१० १०४) 'Gymnema sylvestre Br. के मेपपद्धी (संस्कृत) श्रो मेदासिंग (हिन्दी) बला हृद्याढे, Dolichandrone falcata Seem—केशो मेद्दिंग (मज्यपदेश), भेपश्चिति (देलकाई) एवं मेदिसंगि (मराठी) बला हृय। श्रामादेर मते Gymnema sylvestae Br. श्रवगद्धी, हृद्दार ज्ञार 'श्राटकी'।
- (३) अछ —(वाज । सं० १८ २, बृहदारण्यकोप । ६३.१३) (Panicum miliaceum Linn ) हहार चापेर कथा पान्नोत्रा जाय । वाज्ञवा नाम 'चिना' ।
- (३) श्रष्टाण्ड—(श्रष्टण्डा) (श॰ वा॰ १३ म.१ १६)। वेदिक इन्हेनसे इहाके Carpopogon prunens (श्रन्य नाम Mucuna piuriens DC) अथवा Flacourtia cataphracta Roxb विजय मने करा इड्वाड़े। शब्द-करपृद्धमें 'अध्यण्डा' अर्थे 'किपिकच्छुः' (श्रयोत् आलकुशी—अमरकापसे Mucuna pruriens) एव 'सून्यामवकी' (श्रयोत् आलकुशी—अमरकापसे Mucuna pruriens) एव 'सून्यामवकी' (श्रयोत् अलकुशी—अमरकापसे Mucuna pruriens) एव 'सून्यामवकी' (श्रयोत् अलकुशी—अमरकापसे Phyllanthus nituri Linn.) मने करा ह्य। Flacourtia cataphracta Roxb. र संस्कृत नाम 'रात्तीशपत्री' को बाह्मचा नाम 'पानियाल'। मेदिनीते आवार तालीशपत्रके (Abies webbiana Lindle) सून्यामवकी वला इह्याड़े। शत्ययकाहायों जे माने क्यांडि व्यवहृत इह्याड़े, ताहाते इहाके 'आलकुशी' मने करा जाय।
- (१) अपामार्ग-(Achyranthes aspera Linn) वालसनेथि-सहिता (६१.११-विशेर व्यवहार), अध्यवैदे (१ १७.६; १.१६.७, १.११.७, १.११.७, १ १) ओ ब्राह्मणे हहार यह उन्लेख आहे ।
- (६) श्रमला—(जैमिनीयेपनिषद्बाहाया १.६=.६, खान्त्रोन्योपनिषद् ७.३१), श्रामलक, श्रामलका (Emblica officinalis Gaerine)। फलेर नाम श्रमलक।
- (७) त्रमुखा (Glottosa superba Willd)—साधारण नाम 'ब्लट्चंडाल, विपत्ताहुलिया'। श्रथसंवेदे (४ ६१ ४) इहार नाम श्राहे । शिकड़ेर परिवर्ते कतक्तुलि कन्द सामाय हहार पृद्र नाम हह्याहे ।
  - (म) अरह (Oroxylon indicum Vent.)—श्रोनागाल—इहार काच्छे रथेर श्रष्ट प्रस्तुत हड्द (ऋ: म.१६ २७) ।
  - (१) श्रराटकी—श्रजश्रही ।
- (१०) अरुन्थती (अपनेवेद ४ १२ १, ४.४.४—६, ६.४६ १,२, ८ ७.६)! इहा सुवर्शवर्थेर स्ता, गान्ने स्नोम आहे; इहा पत्रप्रचा; इहार अपर नाम 'लाचा' को 'सिलाची'। Capparis harrida Linn नामक स्नता सिन्छ को पालावे 'अरहन्द' नामे अमिहित । इहार गाये धन मरिच (सीहमन) वर्षेर स्नोम आहे। पातागुनि वड । ज्ञागक को हस्ती इहार पत्न मन्य करे। पृष्ट सता अरून्थती इहते पारे।
- (1:) अर्क (Calonopis gigantea R. Br.) अथर्ववेदे (६,७२१) रविवाक्ति-वृद्धिर जन्य इहार स्तुति आहे। शतपयन्नाह्ययोगो इहार नाम आहे।

- (१२) श्रव्यसाला (श्रथवेंनेद ६.१६.४)—सावया, इहाके एक प्रकार सस्यवल्ला वलेन । मेदिनीक्षेषे 'श्रव्यसा' व्यथे हंसपदी जता । रत्नमालाय इहार पर्याय मञ्जलना, हंसपदी श्रो त्रिपदी । Adiantum copillus-veneris Linn. नामक पर्यादी (Fern) शुन्तराटे 'हंसपदी' नामे क्यात । इन्होंपे इहार डाँटा हहते सिराप प्रस्तुत हय । सम्मनतः इहाइ श्रवसाला ।
- (१३) स्रवाह (त्र० =,१०.२६; इलादि; सैन्नायचीसंहिता ४ २.१३)—Lagenaria vulgaris Ser. इहार वाङ्गवा नाम 'बाड'। इहार खोद्धाय पात्र प्रस्तुत इहत (२००)।
- (१४) श्रवका (वाजः संः १७.४; २१.१; तैचिः संः ४.६.१.१; इत्यादि; त्रः ४.२७.८—१०) श्रपर नाम शेवज, शीपाज ।—Blyxa roxburghii Rich. (Vallisneria octandra) वाङ्गजाय 'शेश्रोजा' वज्ञे ।
  - (1২) অংকান্সা (যাত রাও ১২.ম.১.৭६)—Physalis flexuosa Linn. (Withania somnifera Dun.)
- (१६) अस्तरण (Fiens religiosa Linn.)—इहार काष्ठे पात्र प्रस्तुत करा हहत (ऋ० १.१६४.८; १०.६७.५) । अस्तरणकाष्ठ व्याखानको हहत (ऋ० १.६६.१; ४.६०.४; ६ ११ १, शत० झा० ११.४ १.१६)। हहार सुमिष्टं फूक पचीरा भक्त्य करे (ऋ० १.१६४ २०,२२)। अस्तरण प्रत्यान्य बृचेर उपर (विशेषतः खदिर) जन्माय, एवं ऐ सकत वृच मारिया फेले (ऋ० १.६.१)। ओषिधाया अस्तरथकुचे वपवेशन करे; एह सकत गालु परवृची अर्थात् परगाला (epiphyte)।
- (१७) अश्ववार, अश्ववात (सैन्नायणीसंहिता ३.७.६; काठक-संहिता २४.८; शत० त्रा० ३.४.९.७)—Saecharum spontaneum Linn, काश वा केश्या घास।
- (१%) आण्डीक (श्रव ४.३१.१; १.१७. १६)—पैप्पलादशासाय श्राण्डीकर परिवर्ते 'प्रण्डरीक' क्या आहे। प्रण्डरीक—प्रवेतपश्च (Nelumbium speciosum Willd, white variety)।
- (१६) आदार—(काठकसंहिता २८.६; शतझा० ५१०.४; १४.१.१२; कात्यायनश्रीतसूत्र २४ १२.१६)—शतपय-माझखेर टीकाय हहाके पृतिका (पुँह शाक) बला हृहयान्ने । पृतिक देखन ।
- (२०) आवयु (श्र० ६.१६,१) ब्लूस्फ़ील्ड (Hymns 'of the Atharvaveda) हहाके सरिया गाह मने। करेन । सिंहजी माषाय सरियाके आव्या बळी । सम्भवतः आवयु कशाटि आर्थमाषार नहे ।
  - (२१) आमलक-अमला देख्न ।
- (२२) श्राम्य—(तैत्ति० सं० १.८.१०.१ ; श० त्रा० ४.३.३.८ नाम्य) इहाके एक प्रकार सस्य मने करा हृइयाहे । Cicer arietinum Linn. के बोम्बाईए अम्ब को गुजराटे अम्ब बजा हय । हृहा साधारख होता। हृहाह आम्ब हृहवे ।
- (२६) इषीका—चेषिक इंटेक्समते Phragmetis communis Tren.। हेमचन्त्रमते इहा काशत्य— Saccharum spontaneum Linn. इहाते कुटि (शतः बाः १.१ ४.१६), बगलेर शत्वाका प्रस्तुत करा इहत । इहार भगप्रवस्थातर व्यक्तेस आसे।
- (२४) बहुम्बर—(Ficus glomerata Roxb.) इहार काष्ठ हइते यूप (तैचिक संव २.३.१.६) जो दवीं (तैचिक संव ५.५०.६) मस्तुत हहत । इहार काष्ट्र कवच हहत (ज्ञव म.६.१७ ; १६.६१.६)। इहार काष्ठ नानाविध बक्तेजो न्यवहत हहत (श्रव माव ६.२.१.६३; ७.४.१.६६, हरवादि)। हहार सुप्तशुर फल (ऐतरेयमाव ७.१४.) वस्सरे तिम बार करिया पक हय (ऐक माव ४२४)। पञ्चविद्यतिमाझयो (१६.६.४) उद्यन्वरेर वनेर उस्केस आहे ।
- (२४) उपवाक अर्थात् इन्द्रयव (Wrightia tinetoria R. Bi.)—इहा हहते सक् (ब्राह्र) एवं करस्म (दिविसिश्रित सक्तु प्रस्तुत करा हहत (वाब० सं० १६.२२, २१.६०; श० आ० १२.७.१.३; इत्यादि) ।
- (२६) डवांर, उवांरक (प्रयांत कॉकुइ---Cucumis melo Linn. var. utilissimus.) ऋग्वेद (७.११.१२),- अपनेवेद (११.१.१७), वालसनेथिसंहिता (१.६०) प्रमृतिते इहार उन्होंस खाझे।
- (२७) उद्याना (श्राट ब्रा० ६.९.६.६६, ४.२.५.१४) हहा हहते सोम प्रस्तुत करा हहत । पाण्यावे श्वेतसियाके (Ernea sativa Lam.) उसन बला हय । आचार 'उपया' शब्दे मरिच पूर्व उपया सब्दे पिप्पली (अमर), श्रुण्डी (राजनिर्धण्ट)» पूर्व चित्रक (चह—रत्नमासा) दुस्ताय, शत्र० ब्राह्मणेर बद्याना 'मरिच' हहने पारे ।

- (२=) उत्तव ('उत्तुखब'-Anthistina arundi nacea Roxb.)-धारवेद, अधर्वदेद प्रसृतिते इद्वार नाम आहे ।
- (२६) प्रण्ड—(Ricinus communis Linn.)—गाह्वायन-भारण्यके दिलाखित इड्याछे ।
- (३०) जीचगिष्य—(६० २ ३६.७, ४ ३०.३)—हुद्दिव साहेष इहाके 'ब्रुपेर मन भन्ध' श्रयचा 'ब्रुप हहते प्रस्तुत केरनो गन्धद्रक्य' मने करेन । स्वयववेदे पति पाइवार सन्य मंत्रे एवं नाना प्रकार दुष्ट प्रेतात्मार विपचे मन्त्रे व्यवद्वत हहवाखे। स्नामरा प्रायुवेदे वृपगन्या नामे गान्नेर नाम पाह; इहा वीर्यवर्षन क्रो गर्भसम्बारेर सन्य व्यवद्वत हहत । वैज्ञाविक नाम Algyress specioss Sweet इहा स्रीन्तगन्य हहते पारे।
- (६१) करक्ष (Pongamıa glabıa Vent.) (ऋ॰ १.४३.८, १०.४८.८)।—जिन्मर, छुड्भिक्, एवं हिलेबान्ट् साहेक इहाके इन्द्रेर शब् बलेन। श्रासावेर सने हम इहा याञ्च।
  - (३२) करीर (Capparis aphylla Roth.) कवादि पुस्तवको हिन्दीते चितत । (तैचि॰ सं॰ २.४.६.२ इत्यादि)।
- (३३) कर्कन्दु (कुलगाझ—Zizyphus jujuba Linn.) बहुत्यले उल्लेख बाहे। इहार फलके कुरल को बदर बला इहयाहे।
- (३४) काकस्वीर (ऋ० ६,४८,१७)—देविक इण्डेक्से कीना गालु मने करा हहवाले। आचार 'काकस्वीर' स्रयें 'काकेर आश्रयमूत' हहते पारे।
  - (३४) काश (Saccharum spontaneum)—तैत्तिरीय-आरण्यके (६.६ १) काश हहते माहुर प्रस्तुतेर कथा आर्छे ।
  - (३९) कार्क्सर्थ (कारमीरी---Gmelina arborea Lann.)--कृष्णयसुर्वेद श्रो शतपयनाक्षणे इहार उक्लेख श्रास्त्रे।
  - (३७) किश्चक (Butea frondosa Roxb ) इहार कान्डे रथ प्रस्तुत हइस (ऋ० १० ८१ २०)।
- (६८) कियान्त्र (ऋ० १०.१६ १३ = ऋ० १८ ३.६), स्यान्त्र (तैत्तिरीय-सारण्यक ६.५.१२) वेटिक इंडेक्से कोने। प्रकार खबीय गास्त्र मने करा हड्डयाहे । सम्भवतः कियान्त्र सर्थे 'किंचित् खख'।
  - (३३) दृष्ट (थ॰ ४३३.∤)—Nymphaea lotus Linn
- (३०) कुल्माप (झान्द० वर० ११०.२७, निरुक्त १.५)—स्मारकोपे इहाके 'यावक' (बोरक, वरबिट—Vigna catjang Endl.) बला इह्याझे, सन्यमते इहा कुलाय कलाइ—Dolichos biflorus Linn. निरुक्ते इहाके सम्यमाप, झान्दोग्य-वर्गनिपदेर टीकाकार इहाके कुस्सित माप स्रो भागवत पुरायोर (४.६.११) टीकाकार कीटक्ट माप विध्या-होन । सम्भवतः मिला वा सिद्ध करवटि वा कुलाय कलाइ लक्ष्य करा इह्याछे ।
- (४१) कुश (शतपय ना० २.१.२.९४ इत्यादि) रोट् साहेचेर मते इहा प्रयमत साचारण घास, परे कुश घास (Etagrostas cyno suroides Beauv ) तुसाहत ।
- (४२) क्रष्ट (अ० ४.४.१—३०; ६.१४ १,२; इत्यादि) तक्सन्त वा ज्यालेरिया क्वरेर विरुद्धे हृदार स्तुति आहे। हृदा एक प्रकार घोषि, तृपारसण्डित पर्वेते कस्माय। इद्दार सल्तमेर कथा आहे! वेदिक इंडेन्से इद्दाके Costus speciosus Sm 'तमे करा हृद्दाके। दिलेशान्य साहेवेर सते इद्दा Saussuma lappa C. B. Clarke द्वितीय गाइटि कारसीरेर पर्वेते प्रकुर एरिसाखे पाकोश्रा जाय, एवं इद्दार सल्तस प्रकुनको स्तर क्रो चर्मरोगे व्यवहर हथ। सुन्रा इद्दा इष्ट ।
- (४३) इसुक (रातपथना० ६६२ ११, कीशिकसूत्र १६१०, इत्यादि) क्रुमुक (तैत्ति० स० ४.१६३, तै० मा० १.४७३)। Morus searata Roxb पाक्षावे 'किस्' थो 'क्रम' नामे परिचित। सम्भवतः इहाइ इसुक।
- (४४) खडिर (Acacıa catechu Willd)। इहार वहु उल्लेख पाछोज्ञा जाय। इहार रह, मारवान् काष्टे वहु इन्य (मिंग, सुब क्रयांत् हाता) प्रसुत करा हहत।
  - (৪২) বস্তুর (বীবি০ বঁ০ ২ ৪ ৭ ২) Phaenix sylvestris Roxb
  - (४६) खककुत (बृहदारण्यक ६ ३,१३) शहराचार्येर मते कृतस्य कलाइ (Dolichos biflorus Linn-)

- (४७) खस्य (श० २.३१.१; ४.२६.८; चान० सं० १८.१२; बृहदारण्यकोपनियद् ६.३.१३)। श्रयवेदे हहा र्जाताय गुँदा करिवार कया आहे। वानसनिविसहितार टीकाकारेर मते हहा चयक (Cicer ariennum Lann.) शङ्कराचारेर मते हहा निष्पार, एवं रक्षमालाय इहाके श्वेतशिम्बी बला हृहया हि (Dolichos lablab Linn.)
- (४८) गर्मुत् (तैत्ति॰ सं॰ २.४.४.१,२) गन्मुत् (काउकसंहिता १०.११)। शब्दकरवृत्ने गर्मुत् शब्द हुइ गाक्देर जन्म व्यवहत हृइयाक्ने, 'मयना' (Medicago denticulata Willd.) एवं 'गङ्गङ्' गाङ्ग (Coix lachryma-jobi Linn.)। गङ्गङ् कुन्दैलखण्डे 'गण्डुल, गरून' एवं मध्यप्रदेशे 'गुर्कुं' नामे श्रमिहित । सम्भवतः वेदेर गर्मुत् गङ्गङ् हृइवे ।
- (४३) गर्नाधुक, गर्नाधुका, गर्नेधुक। इहा बहु स्थले बिझिलित हहुयाछे। इहाते खातु (सक्तु) प्रस्तुत हहत । वैज्ञानिक नाम Polytoca barbata Stapt । शब्दकरपद्मे इहाके गड्गड़ देशान बला हहुयाछे।
  - (४०) गोष्म (Triticum vulgare Vill.) इहा वह स्वले बिलित हहवाले । इहाते वृत्त प्रस्तुत हहत ।
- (११) जिङ्गिद (अथर्ववेद २.७; १६.३७,३५)। अथर्ववेदे इहाके वनस्पति स्रो स्रोपिष दुइह बचा हहयाछे। इहार चापेर कथा पान्नात्रा साथ। कीचिकस्त्रेर टीकाकार दारिज हहाके सर्जुन इस मने करेन। कांचा वा ग्रुष्क हरीतकीके हिन्दुस्थानीते 'जङ्गी हर' बचा हय (Watt's Dictionary of Economic Products)। सम्भवतः इहाइ जिङ्गिल—Terminalia chebula Retz; अर्जुन (Terminalia arjuna Bedd.) नहे।
  - (४२) जाम्बिक (बाज क् ३४,३)—महीधरेर मते इहा जम्बीर अर्थात् नेब्र—Citrus medica acida Brandis ।
- (१३) तण्डुल । बहु स्थले इहार नाम पाश्रोश्रा जाय । इहा ने केवल ब्रीहि अर्थांत् धानेर 'वाल', ताहा वहे । श्यामा धानेर (शतपय ब्रा० १०.६.३.२) श्रो अपामार्थेर (ञ्चान्दोग्योपनिषद् १.२.३.१) तण्डुलेर कथा पाश्रोश्रा जाय । तैंतिरीयसंहिताय (१.८.६.३) कर्यं-तण्डुल (जाहार कर्यं अर्थात् awn आहे) श्रो श्रकर्यं-तण्डुलेर (जाहार awn वाह्) नाम आहे । कर्यंतण्डुले unhusked एवं श्रकर्यंतण्डुलके husked rice बला हह्याहे । श्रामादेर मने हय-कर्यं अर्थे awn । श्रान्वेदे धान चावेर कया पाश्रोश्रा जाय ना (निम्मरेर Altindisches Leben देखुन) ।
  - (१४) तखारा (२० ६,११.३), तखीरा। बाहबाय पायियाल—Flacourtia cataphracta Roxb.
  - (४४) ताष्टीच (कौशिकसूत्र २५.२३; श्र० ४.२६.१४)—टीकाकारमते सर्वेप ।
- (५६) तिर्वं, तिस्वं (Sesamum indicum DC)—इहा बहुस्यने बिछिषित हह्याहे। तिन्ते हाँटाके तिन्तिषक्ष (छ० १२.२.१४), तिन्तिपक्षी (छ० २.म.६) बता हहत। इहार काष्ठ बनानान हहत। बना हहयाछे, तिन्तगाझ हेमन्त स्रो सिशिरे जन्माय। तिनेर मण्डके तिन्तीद्वत बता हहत; इहा खाद्यक्षे व्यवहृत हहत। तैन (बहुदारण्यकोपनिषद् ६.३.२२) वा तीन (छ० १.७.२) तिन्तेर तैन; इहा कन्नसे राखा इहत।
- (१७) तिरचक (मैत्रायशीक्षहिता ३,१.९; श० त्रा० १३.८.१.१६; इत्यादि) । चितत क्याय 'खोघ' (Symplocos racemosa Roxb.)
  - (४८) तौदी (प्र. १०.४.२४)। पाझावे Matthiola incana R. Br. के 'तोदि' बचा हय। इहा कि तौदी ?
- (४६) जायमाया (४० ८.२.६)। इहा एक प्रकार स्रोवधि। बोम्बाइए Delphinium Zalil Aitch et Hesl के जयमान बला हव; इहाओ स्रोपिध। इहा जायमाया इन्हते पारे।
- (६०) दर्भ-वहु स्पत्ते पाश्रोशा जाय । श्रयवंतेदे इहाके सहस्रपर्ण, शतकाण्ड श्रो सूरिमूल बता हह्याहे । इहार हिन्दी नाम 'दम' एवं श्रञ्जाव 'वहु' बत्ते । Imperata arundinacea Cynilli.
- (६१) दूर्वा—बहु स्थले दूर्वार नाम पाष्ट्रोषा जाय । ऋत्वेदे वजा हङ्याहे ले आर्द्रेसूमिले दूर्वा जन्माय, एवं शमशाने इहा रोपन करा हहत । श्रयवेदेदे शाण्ड-दूर्वार नाम आहे (१८,६,६)। 'साण्ड' धरिले 'झण्डविशिष्ट' श्रयं करा जाय । ताहा हहले हहाने 'मुया घास' (Cyperus 10tundus Linn) मने करा जाहते गरे, कारण हहार मूले होट होट दिमर मत कन्द्र जन्माय । तीलरीय-श्रारण्यके 'पाक-दूर्वा' कथा पाश्रोषा जाय । सायण हहाने परिएक दूर्वा विवायहेन । दूर्वार वैद्यानिक नाम

Cýnodon dactylon Pers । पाकत्वां सस्मवतः Panicum sanguinale Linn. (Digitalia sanguinales Scop)। साधारण बीके इहाले वर बाकारेर तुर्वा मने करे।

- (६२) नम्रोध, न्यमोध। इहा घट गाष्ट्र—Ficus bengalensis Linn, इहार काष्ट्रे यज्ञेर पात्र प्रस्तुत इहत। बहु स्पक्षे इहार नाम पाञ्चोज्ञा जाय।
- (६३) नद् । नाना स्थले इहार नाम पाश्रोका जाय । इहा हदे अन्माय, वर्षाय वर्षित हय (२४० ४ १६.१) हहाते सातुर प्रस्तुत इहत । नाम Phragmites karka cincia Hooker.
- (१४) नराचि (अ० २,३१ ४) । 'जाहा नरेर सहित संश्लिष्ट'—एड् अर्थ धरिया हडाके केान विपाक्त गाळु बलिया मने करा हड्याके (वेदिक इंटेस्स) ।
- (६२) मलद, नवादि, नदं (आ॰ ६ १०२ ६, ४ ६७.३; ऐत॰ आ॰ ३२४, शांखा॰ आर्ण्यक २१.४)। Nardostachys jatamansı D.C.।
  - (६६) नाम्य-शाम्य देखनः
  - (६७) नीवार—(उदीघान—इहा वन्य घान्य: धान्ये भेदमात्र—8 yanety of nice)। बहु स्थले डिखिसत इह्याहे।
- (६=) नीजाकसाला, नीलागलसाल—सायग् इहाके सस्यवछी बस्तेन । आमरा 'नीलवछी' नामक गान्नेर सल्लेख पाइ, इहार साधारण नाम जीदा (Vanda roxburghn Br.) । इहा पह गान्न हहते पारे ।
  - (६६) न्यग्रोध । नत्रोध देखुन ।
- (७०) न्यस्तिका (प्र०६ १६६.१)। इहार्क 'सहस्रपर्यो' बला हहयाड़े। सामग्र इहार्क 'शङ्कपुष्पिका' बलेन। बेहिक इंटेक्से इहार्क Andropogon acculatus Retz. बलिया स्थिर करा इह्याड़े। असियाने शखपुष्पी कथा पान्नीत्रा जाव; इहा शङ्काहुली सामेश्रो क्याड, बाङ्कलाय 'दानकुली'—Canscora decussata Roem. and Schult.। Andropogon acculatus Retz. शङ्किली—गङ्कपुष्पी नहे। इहार बाङ्कला नाम 'चोरकाँटा'। सम्मवतः डानकुलीह न्यस्तिका।
- (७९) पर्यं, पत्तास (Butea frondosa Roxb)। पत्तास गाङ्ग बहु स्थले बिझियात हृद्रपाङ्गे। इहार कान्द्रे थाला, बाटि, हाता, यूप प्रमृति प्रस्तुत करा हृहत । हृहार झालको व्यवहृत हृहत ।
  - (७२) पाकदूर्वा—सूर्वा देखुन।
- (७३) पाटा (२० २.२७,४, कीशिकसूत्र ३७.१, ३८.१४) कीशिकसूत्रेर टीकाकार इहाके पाठा वर्तेन । चित्रत कयाय बाकवादि—Stephana hernandifola Walp.
  - (७४) पीतदार-पृतुदु देखुन।
- (७४) पीला (अ॰ १,६७.६) ।—स्रध्यंत्रेदे इहाके 'स्रप्तरा' वका हहवाड़े। Salvadora peraca Lann. के पील वक्ता हव। इहार फले तील गन्ध आहे; झालेओ तील निर्यास आहे। जे रूपे कथाटि व्यवहत हहवाड़े, ताहाते पृष्ट् गास् इहते पारे।
- (७६) पील्य—(ग्र० २० १६१.१२), कपोत इहार फल खाय। विदेक इंटेक्से इहाके Careya arborea Roxb. अथा Salvadora persica Linn तालिफ शेरिके पील्यके Careya arborea Roxb. बला हह्याहै। स्ताती भाषाय आवार Salvadora persica Linn. के पील्ल बले। संस्कृतिओं इहाके पील्ल बले। Careya arborea र संस्कृत नाम 'कुम्मी'। सुतरां पील्ल (श्रयबंदिर) Salvadora persica हम्रीआह सम्भव।
  - (७७) पुण्डरीक--म्राण्डीक देखुन । कथाटि वहु स्थले रिह्नसित हह्यासे ।
  - (७८) पुरुष्तः । पद्म-Nelumbium speciosum Willd वहु स्थले इहार नाम पाओश्चा जाय ।

फा० २०

- (०६) प्तीक (पुँहशाक)—(Basella rubra Linn) इहा सोमेर परिवर्ते व्यवहृत हहुत। वेदिक इंडेक्से बला हृदयाक्के के, Guilandina (Caesalpina) bonduc प्तीक हृइते पारे। किन्तु पृह गाक्ष हृक्कराजेर राज्ञत्वकाले सुमात्राद्वीप हृइते मारते खालीत हृदयाक्कित, सुतरां वेदेर 'पूतीक' हृइते पारे ना।
- (६०) प्तुदार, प्तुद्ध । बहुरथले प्र इच्छेर उरलेख आहे । इहार फलेरओ उरलेख पायोगा लाग (तैंति॰ सं॰ ६.२.८.४), महीघर (वाल॰ सं॰ ४.१४) इहाके खदिर, सायण (ऐत॰ ना॰ १.२८) नतुम्बर, प्रं बेदिक इंडेक्स देवदार (Pinus devdara Roxb.) वलेन । अभिधानकारगण तिन प्रकार गालुके पीतदार वलेन—देवदार (अमर), सरल— Pinus longifolia Roxb. (रलासाला), पूनं हरिद् अर्थात् दावहरिद्धा—Mounda augustifolia Roxb । 'पीततु' कथाय सरल ओ दावहरिद्धा वोकाय (अमर)। पूत्र अर्थ पत्नाला (राजनिवण्डु)। सम्भवतः वेदेर समये प्रुदार वा प्रुद्ध देवदार-इ इड्वे।
- (म१) प्रिक्षपर्यो । कात्यायनश्रीत्रस्थेर (२५.७,१७) टीकाकार इहाके 'गारकबाइ वा रामकुर्थि' (Glycine hispida Maxim) वर्षेन । ऋभिधाने इहार वहु नाम पाओश्रा जाय; चित्रत कथाय 'चाकुविशा' वर्षे (Uraria lagopoides DC.)। वैदिक इंडेन्सरेर नामटि, Hemionitis cordifolia, चित्रत नाह । इहा चाकुविशार नाम।
  - (दर) प्रच, प्रच । इहा पाकड-Ficus infectoria Roxb. बहु स्थले इहार उस्लेख आहे ।
- (८६) प्रप्रोध (पन्नविद्यतिहा॰ ८.१.१)। इहा सोमेर परिवर्ते न्यवहत हहत, Pavetta indica Linn. नामक गासक वोम्बाईए 'पपत्' एवं मराठी भाषाय 'पपदि' बता हय । हहा छोट गुरुम । हहा प्रप्रोय हहते पारे ।
- (५४) प्रमन्द (इन्हुक, श्रम्बकृषाइ वा पायरकृषि —Coleus atomaticus Benth.) कीशिकसूत्रे रहिषित इड्याहे ।
  - (=१) प्रमन्दिन (२० ४.३७.३) सम्मनतः प्रमन्द ।
  - (६६) प्रियहु (क्रीनि-Setaria italica Beauv.) बहु स्थले इहार नाम आछे।
  - (८०) प्रायुक (शतरपत्राक्षण ४.३.३.२)। शीव्र वर्दनशील कोनी प्रकार घान। बाइलाय फांपरि धान दुइ सासे एक हथ।
  - (पद) फलवती (पद्विंशतिबा॰ ४.२)—टीकाकार इहाके प्रियङ्ग सने करेन ।
  - (८६) वस (४० ८.६.३, इत्यादि) ---सायग्रेर मते स्वेतसरिषा (Brassica alba Boiss)।
- (६०) वत्वज्—बहु स्थले बिल्लिखित इड्याछे । ऋग्वेदे (म.११.३) बला हृह्याछे ले, इहाते कुढ़ि प्रस्तुत करा हृहत । काठकसंहिताय इहार यहे व्यवहार एवं व्यालानि-काष्ठ-रूपे व्यवहार क्या आहे । Andropogon municatus Retz. बेना गास के 'वलबल' वला हथ; एखनओ हहाते माहुर प्रस्तुत करा हथ । सम्भवतः इहाइ वस्थल् ।
- (६१) भन्न (गाँजा—Cannabis sativa Lann.) ऋग्वेदे इहाके स्रोमेर विशेषण करा हृह्याहे (सम्भवतः मादकता सक्ष्य करिया)।
- (६२) सूमिपाश (शतः झाः ११.८.१.१६) एक प्रकार आगाक्षा, जाहा सूमिते जाजेर मत विस्तृत थाके ! इहा सूस्तृया (Andropogon citratus DC, अर्थात् गन्धवेया) हहते पारे ।
- (६६) मिलिष्ठा—(Rubia cordifolia Linn.) इहा ऐतरेवज्ञाह्मण (३,२,४) स्त्रो शांखायन-सारण्यके (८.७) विस्तिखित इहयाह्ने ।
  - (६४) मदावति (४० ६.१६.२)-इहा क्रोने। मत्तताकारक गाछ हहवे।
- (६५) मस्र। (Lens esculenta Moench)। वाजसनेविसंहिता (१.१८.१२) श्रो बृहदारण्यकीपनिवदे (६.३.१२) विकासित हृह्याक्षे ।
  - (६६) मसूरव (तैत्तिः त्राः ६.८.१५.६)-टीकाकारमते एक प्रकार उत्तरदेशीय सस्य-मस्र हइते पारे ।

- (६०) यन (Hordeum valgate Linn.) बंदिक साहित्ये यय-सन्यन्धे बहु कथा जाना जाय । यन प्रधान खाद्य हिल । इत्येदे वित चाप, पक यन एवं यदेर सराइएर (कुल्ज) कथा पाओशा जाय । यने हत्य प्रस्तुत करा इहत । वेदिक इंडेन्से बता इह्याक्षे जे ऋत्वेदे यन अर्थे साधारण खाद्य शुकाहत; किन्तु ऋत्वेदेर ऋक्षुति पर्यवेदया करिया यनके साधारण सस्य सने करिवार कानो विशेष प्रमाण पाओशा गेल ना ।
- (६८) रञ्जुदाछ, राञ्जुदाछ (शत० झा० १६.९.५.६.; तैंति० झा० ६.८.१६.१) साययामते इहा रखेप्मातक अर्यात स्रसोड़ा वा बहुवार—Cordia myx.a Linn । एगेलिङ साहेव (वांहार शतपथझाहायो हङ्गाडी अनुवादे) वसेन, इहा 'Cordia latifolia को हहते पारे; किन्तु एह् गाळु इङ्गालदेर राजस्यकाले आस्ते आनीत हङ्गाछित । (रक्सवुर्येर Flora Indica)।
- (६६) रोहितक (Andersonia tohitaka W. and A.)। मैंत्रायणीर्पहिता (२.६.६) श्रो श्रापसम्बग्रीतस्त्रे (१.४५) इहार उक्तेस आहे।
- (१००) वरण (तिक शाक-Crataeva religiosa Folst)। स्रयवेवेद, शतप्यत्राहाण स्रो पञ्चविंशतित्राहाणे -विकालित इद्याहे।
- (१०१) विक्दूत (वेँड्च गाइ-Flacourtia ramontchi L'Herit: var. sapida) स्रवेक स्थाने टिक्किसित -इड्याहे।
  - (१०२) विम्ब—(जैमिनीयोपनिषद्धाः ३.५.६)। रोजाङ्कचा—Cephalandra indica Nand.
  - (१०३) वित्व-(Aegle maimelos Corr.) बहु स्रखे एइ गाङ् भ्रो हहार फलेर कथा पाम्रोमा साय।
- (१०४) विषाखका (४० ६,२८,३, ६,८,००)। इहाके 'वातीक्षच' वला इह्याहे । 'विषाखका' क्यांटि श्रमियाने पाश्रोबा लाव ना । शहरक्ष्यह्म से विषाखिका अर्थे (१) सेपम्प्रही (रक्षमाला), एवं (२) (क) सातला, (स) कर्कटम्प्रही ओ (ग) धावतंकी (राजनिकंप्ट) पाश्रोबा लाव । सेपम्प्रही, आजम्प्रही एक्ट गाझ । 'सातला' गाझ कुप (होट इच), खता नहें, वाह्यलाव 'वनिरंग' (Acacia concinna DC.)। कर्कटम्प्रह (Rhus succedanea Linn.) एक्जातीय होट इच । आवर्तकी खताविया गाल, इहार पर्योग, विन्दुकियी, विद्याप्टी, पीतजीलका, चर्मरहा, पीतपुष्पा, महालाखी (धम्बन्तरीय निवण्ड), आवार राजनिकण्डमते इहा रक्कता, रक्कप्रयी, महत्र आदिवाली, पीतकीला चर्मरहा, वासावता, वृद्धस्या भ्रो गश्रिसपुता । देखा जाहतेले के इहार वण्ड लाखवर्षो, गान्ने पीतवर्षोर कील वा प्रवर्षन, इहार फुल पीत वा लाल । श्रोआहङ् साहेव (Hindu System of Medicine ए) सन्देहपूर्वक इहाके Asclepias geminata Roxb. बदेन । इहा अवस्प्रही (आधुनिक वैज्ञानिक वास Gymnema sylvestre Br.) । मदनपाल आवर्तकीके 'सानामुखी' विक्रपाहेन । अध्ववेदेर विपायका पांठ 'विपायकाको' हप, ताहा हह्ते के।वटि ताहा विर्णय करा कितन । सेपम्प्रहीके आयुर्वेह 'वातकारक वला हह्याहे । विषायकाके 'वातीहत् (वायुक्रोपक ?) वला हह्याहे । सम्मवतः सेपम्प्रही-ह विपायका ।
- (१०४) विहत्ह (घ० ६.१६.२) इहाके सिरेपा गान्नेर पिता वक्षा हह्याने । सम्भवतः सिरेपा-इ हहने । Brassica juncea agrestis (Sinapis patens) के वाहचाय 'विखराइ' वर्ते ।
- (१०६) वीरण, बीरिण (श्रत॰ ब्रा॰ १३.८.१.१५) इहा वशीर घास-वेणा, खस्खन, Andropogon squarrosus Lunn.
- (१०७) त्रीहि। ऋग्वेर-भिक्त बहु स्त्रले इहार नाम पाष्ट्रोक्षा जाय। ऋग्वेरे 'वान्यवीज' (५.२६) साधारण सस्पेर बीज विवास में इयः। अध्ययेवेरेच्छो धान्य आमादेर चाल नहे। अन्यान्य सकळ स्थानेह ब्रीहि झामाढेर घान—Oryza sativa Linn तैन्तिराय संहिताय ऋष्ण को रवेत झीहिर कथा आछे (१ = १०.१); वला हहयाछे से, शरस्काले झीहि पक इय (७ २.१०.६)। ऋष्णवर्ण आगुत्रवर्षनशील वह जीहिर कथा पास्रोक्षा जाय; इहा 'आवस' धान। ऋमरकोपे जे पष्टिक (पिटिशालि) धानेर कथा पास्रोक्षा जाय, ताहा पाठ हिने पक हय।
- (१०६) शय [(य० २.४.४, शत० त्रा० ३.२.१ १९; इत्यानि) इहा Crotalana juncea Linn. इहा सङ्ग व्यष्टे (वेदिक इंडेक्स देखुन)

- (१०६) शफ्क । अवर्षवेद २.६४.४; आपस्तम्बश्रीतसूत्र ६,१४.१४) इहा बस्ता वद्भिद् । सम्भवतः इहा पानीफस्त (शक्काटक) । इहार फस्तरे गांवे सुरेर सत वसता आहे । इहार सहे 'विस' कपार उत्तरेत आहे । विस पहोर डांटा ।
- (११०) समी (अ० ६.११.१; इत्यादि)। इहा Prosopis spicigera Linu, रोट् बनेन—Мішокі suma Kurz, को इद्दे पारे; इहा 'साईकांटा', समी नय। अथवेदे इहाके देशका, मादक को शतशासायुक्त बजा हहशाहे। इहार काष्ट वक्षे व्यवहत इहत।
- (१११) शमीघान्य (शतः ब्रा॰ १.१.१.१०) शिम्बीजात सस्यके (seeds of leguminous plants) शमीघान्य बता हहत (अमरकोष; मावप्रकाश) !
- (१९२) शाल्मिन (Bombax malabatioum DC.) वहु स्थले उल्लिखित इहुगाळे । इहार कान्द्रे रथ प्रस्तुत हहत । इहारे दीर्घतम हुन चला हह्याळे । ऋग्वेदे (३.५३.२२) 'शिम्बल' कथा आहे । साथग्र हहारे शिमुल फुल मने करेन ।
  - (११३) शर (Saccharum ciliare E.D.) इहाते वायदण्ड शस्तुत हहत । बहु स्थले हहार उरुलेख आछे ।
  - (११४) शातुक (ম॰ ४.३४.१)। Nymphaea lotus Linn.
- (११४) शिंग्रपा (Dalbergia sissoo Roxb.) इहा ऋग्वेद (२.४३.१७) स्रो श्रयवंदेदे (६.१२8.१; २०.१२३.७) उत्तिवित हहपाक्षे । इहार काष्ठ व्यवहृत हहत ।
- (११६) स्थासक (Panicum frumentaceum Trim) इहा बहु स्थले बल्लिलित इङ्याखे । इहा पायरार लाख द्विता इहा प्रति चृद्ध प्रो हालका ।
- (१९०) सर्थेप (Brassica napus Linn.) पद्विशातिबाह्यण (४.२), शांखायनश्रीतसूत्र (४.१४.८) श्रो-क्वान्दोग्योपनिषदे (३.१४.३) इहार उक्तेख श्राक्षे।
- (११६) सह (१४० ११.६.११)। रोट साहेबेर मते इहा एक रकम गाछ । ब्ल्यूमीहड साहेब हहार अर्थ 'बलवान्' मने करेन । सहा 'बला' गाछेर एकटि नाम—Sida cordifolm Willd.
- (११६) सहदेवा (सामविधानत्राह्मण), सहदेवी (८०६.१६.२)। सहदेवीर भार एक नाम महावला-Side rhombifolia Linn. सहदेवा सम्मवतः Vernonia cinerea Less. इहार बाह्मला नाम कुकसिम, कालजिरा।
- (१२०) सहमान (अ० २.२४२.२; इत्यादि)---सायग्रमते इहार ऋषे 'बल्लवान्'। चेदिक इंडेन्से इहाके गाल मने करा हड़वाले ।
  - (१२१) सिलाचि--- अरुन्धती देखन।
- (१२२) सिलाक्षाला (अ० ६.१६.४); टीकाकारमधे शलाक्षक्य; कीशिकसूत्र ११.१६ शिलाक्षक; केशव (टीकाकार) इहाके सस्यवती बलेन । अभिधाने शिलाक्षनी नामे क्षोट वृद्धेर कथा पाधीश्रा लाय (Memocylon edule Roxb.)।
  - (१२३) स्पन्दन-स्यन्दन देखन ।
  - (१२४) स्कूर्वेक (शतः बा॰ १३.८,१.१६)—इहा गाव Diospyros embryopteris Pers.)।
- (१२१) स्यन्दन (ऋ॰ ३.४३.१६) सम्भवतः Ougeinia dalbergisides Benth (हिन्दी सन्दन) रेाट् साहेव 'स्पन्दन' पाठ धरिया 'स्थ' अर्थ करेत ।
- (१२६) सत्तय (४० २.११.२; इत्यादि)। वेबर साहेब-मते इहा बहुकीय रूफटिक (ctystal)। टीकाकार इहा-के तिवक वृक्त बखेन। सम्प्रवत: Clerodendron phlomoides Linn
- (१२७) स्केंकपर्यं (ऐत० ब्रा॰ २.६,१४; तैंसि॰ ब्रा॰ ३.६.६.३) सावग्रमते करवीर पन्नेर श्राकार । करवीर वृत्तेर एक नाम स्रोक—Nerium odorum Soland.
- (१२८) स्वधिति (१६० ४.१२.१०) राष्ट्र साहेव इहाके कालो दढ़ काष्ट्रविशिष्ट दृष्ठ मने करेन। सम्मातः इहा गाञ्च-इ नय।
- (१२६) हरिद् (शत॰ झा॰ १६ म.१.१६)। श्रमिधानकारगण इहाके दारुहरिद्रा बसेन। बेटिक इंडेक्से देवटारु वता इहपाड़े । (इतह देखन)।

# भारतीय संस्कृति का सूत्रपात

श्रध्यापक डा॰ श्री सुनीतिकुमार चटर्जी, एम॰ ए॰, डी॰ लिट्॰, क्लकत्ता-विश्वविद्यालय

इस लोग अपनी सारविथ सम्भवा तथा संस्कृति के अित प्राचीनत्व के सम्बन्ध में विशेष रूप से सचेत हैं।
प्राचीन इतिहास की जिन्हों ने सली भाँवि चर्चा नहीं की, परन्तु जिन्हों ने साधारण शिचा पाई है,
ऐसी हिन्दू-सन्तान इस वात को स्वतः-सिद्ध समभाने में अभ्यत्य है, कि सारी दुनिया में सभ्यता का प्रथम
प्रकाश इसारे इस सारतवर्ष में ही हुआ और इस प्राचीनवम सभ्यवा का सूत्रपाव हमारे आर्थ पूर्वजो
में हुआ था। जगत में सभ्यवा का उद्भव आर्थों की मनीपा का फल है, सभ्यवा के कारण जो कुछ
कृतिल मिलना है, वह आर्थों को मिलना चाहिए, और इस के बाद, इम लोग आर्थों के वंशघर हैं, इसछिए इम लोग मो इस कुवित्व के उत्तराधिकारी हैं। इसारी हिन्दू जाति की अित-प्राचीनवा के विषय मे
एक धारणा या संस्कार वचपन से इसारी नसो में जा बैठवा है। पुराण की कहानियों में सत्य, त्रेवा, द्वापर,
किल-इन चार युगो की वात इस पढ़वं हैं, वह कित्वने लाख वर्ष की वात है। यदि खासो वर्षों की
वात न मी सही, तो नि सन्देह हज़ारों वर्ष की वात तो माननी ही पढ़ेगी।

हम लोगो में जिन्हों ने थोड़ी-सी आधुितक शिक्षा को प्राप्त किया है, साधारवात. इस वात को एक प्रकार से मान लिया है कि भारतवर्ष के वाहर के किसी एक स्थान से सहस्रों वर्ष पहले आर्य लोग इस देश में आ कर वसे, और उस के वाह हिन्दू सम्यता की प्रतिष्ठा इस आर्थों ने की। जिन की केवल प्राचीन शिक्षा मिली, अथवा जो प्राय: सिर्फ संस्कृत की चर्चा करते हैं, वे इस वात पर ध्यान देने की कुछ भो ज़रूरत नहीं समक्षते, या किसी ज़रूरत को स्वीकार भी नहीं करते, —उन के लिए मारतवर्ष ही आर्थ जाित की पितृमूमि है, —मारत के बाहर के किसी स्थान से कभो आर्थ लोग यहाँ आए, ऐसा सोचना इन के विचार में एक असन्भव कल्पना है। भारत के बाहर से आर्थ लोग आए थे या नहीं, इस अवसर पर इस विचय की कुछ आलोचना हम नहीं करेंगे। सिर्फ इतना ही हम कह सकते हैं कि भारत के बाहर ही से आर्थों का यहाँ आगमन हुआ था, ऐसे मतवाद को हम मानते हैं। बाहर से आर्थ लोग मारत में आए थे, यह विचार विगत उन्नीसवीं सदी के मध्य माग से यूरोप के कई भाषाताक्तिकों के लेख में प्रकट होने और रूप महस्य करने लगा।

इगलैंड मे बसे हुए जरमन पंडित फ़ोद्रिख़् माक्स्-म्यूलर ने ही अपने लेखें। और पुस्तको मे इस विचार को फैलाया। माक्स्-म्यूलर ने और उन के अनुयायो कई विद्वानो ने ऐसा अनुमान किया कि आज-कल के समय से चार इज़ार वर्ष पूर्व मध्य-पशिया में आर्य जाति वास करती थां, वहाँ प्राकृतिक विपर्यय या और दूसरी किसी घटना के वश आर्य लोगो का वास करना असम्मव हो गया, इसी से वे पश्चिम और दिच्छ के विभिन्न देशों मे फैल गए। उन के कुछ फुंड यूरोप में गए, और वहाँ रुस, शोम, इटली, जर्मनी, फ़्रान्स प्रसृति देश में उपनिविष्ट हुए। इन सब देशों के अधिवासी स्त्ताव, शीक, इटालीय, त्यूवन, केल्त् . जाति के लोग इन ही के वंशघर हैं। मध्य-एशिया से श्रार्थी का एक फ़ुंड दिल्ला मे श्राया, वह ईरान में उपविष्ट हुआ, फिर ईरान से उस का कुछ अंश भारतवर्ष में पधारा, इस से भारतीय आर्थों की उत्पत्ति हुई, जिन्हों ने बेद के सुक्त रचे, जो कि भारतीय सभ्यता की जड़ हैं। विज्ञान तथा इतिहास के श्रीर विचार तथा सतवाद के साथ यह सतवाद भी यथासमय सारतवर्ष में आ पहुंचा, श्रीर अंगरेज़ी-शिचित मारतीय लोगों ने बिना प्रतिवाद किए उसे प्रहम् किया। यूरोप में अंगरेज़ और अन्य यूरोपीय जातियों के पढ़े-लिखे लोगों में इस मतवाद की प्रतिष्ठा तुरन्त हुई। संस्कृत, प्राचीन ईरानी, श्रमेंनी-एशिया-खंड की तीन सुसभ्य जातियों की ये तीन प्राचीन भाषाएँ, तथा यूरोप की प्राय: कुल जातियों की भाषाएँ—यथा प्रीक, लातीन, प्राचीन स्लाव, अलवानी, केल्त्, त्यूतन:-ये सब एक अधुना-विद्धार मूल या आदि आर्थ-भाषा से करवज्ञ हुई । विगत उन्नीसर्वे शतक के प्रथमार्क में तुल्लवा-मूलक भाषा-तत्त्व-विद्या ने इस तथ्य की निरूपित किया। जब एक "ग्रादि ग्रार्थ-भाषा" मानी गई, तब इस की बोलने वाली एक "ग्रादि ग्रार्थ-जािवण को भी मानना पड़ा, श्रीर साथ साथ यह भी खीकार करना पड़ा कि किसी प्राचीन समय मे कही न कहीं यह जाति वास करती थी। जो लोग इस समय विभिन्न ग्राय-मावाएँ बोलते हैं, वे ज़कर उन्हीं ग्रादि श्रायों के वंशघर हैं, श्रीर वे श्राजकल दुनिया की सब से श्रीवक सभ्य जाति गिने जाते हैं। इस के श्रजावा, प्राचीन जातियों में हिन्दू , पारसीक, श्रीक, रोमन इत्यादि ब्रार्थभाषी कई जातियाँ भी सभ्यता के विषय से निहायत बन्नत थीं। इस से, श्रादि श्रार्य जाति के होग भी सुसभ्य थे, ऐसा ब्रतुसान करने से आधुनिक ब्रार्य-जातीय ब्रथवा "ब्रार्यन्मन्य" होगो को कुछ अन्तराय नहीं प्रतीत हुआ। इस "आर्यवाद" को यूरोपीय पंडितों ने आहिसा आहिसा स्थापित और सुगठित किया। देखा गया कि यूरोप के आधुनिक जातियों के लोग तमाम पृथिनी पर फैल गए--पुर्तगीज़, हिस्पानी, ग्रोलन्दाज़, ग्रंगरेज़, फ़ान्सीसी, जरमन, स्कान्दिनावीय लोगों ने अफ़ीका, एशिया, ग्रमरीका, आस्ट्रेलिया इन सब महादेशों में सर्वत्र यूरोप की सभ्यता का प्रचार किया; बिना ज्यादह तक्लीफ़ डठाए हुए वे लोग **उन मुल्कों में अपनी अप्रतिद्वन्द्वी प्रतिष्ठा को खड़ा कर, स्थानीय 'नैटिव्" लोगों पर आधिपत्य कर रहे** हैं,—उन ''नेटिव्" होगों को सुसभ्य बना रहे हैं (यह तो यूरोपीय विजेताओं की कही बात है)—धौर जब देखते हैं कि "नेटिन्" लोगों का प्रवस्थान श्रपनी जाति के लिए श्रमुविधा-जनक है, ग्रथना जब वैसा करना म्रानरयक सममते हैं, तब उनका समूल उच्छोर भी करते हैं—कई देशों में उच्छोर कर भी चुके। वे "आर्थवाद" के सामले पर, ''एक ही इतिहास विभिन्न काल में पुनरावृत्त होता है" (History repeats itself) इस क्रफ-सत्य वचन को काम मे लाए। इस समय ब्रायभाषी लोग जैसा करते हैं, प्राचीन काल में इन के पूर्वजों ने वैसा ही किया था--इस प्रकार का श्रतुमान पंडितों ने उपन्थापित किया। इस समय के यूरोपियन आर्यभाषी लोगों के सहरा, सुसम्य श्वेतवर्ख सुन्दरकान्ति प्राचीन आर्य लोग अपनी पितृसूमि से फैल गये, नाना ग्रसभ्य या द्रार्ध-सभ्य जातियों के देशों पर जा कर, ग्रायों ने विना श्रम के उन्हें जीत लिया, सभ्यता के आलोक से उन्हें लंगली वर्वर अवस्था से उन्नत कर मनुष्यपद-वाच्य वनाया, प्राकृतिक तथा ऐतिहासिक कारयों से शीस, इटली, भारतवर्ष प्रमृति देशों में नए बसे हुए आयों ने नई नई सभ्यता की सृष्टि की। ऐसा व्यापार विशेषतया भारतवर्ष में हुआ था। इस भारतवर्ष में कृष्णकाय असभ्य जंगली अनार्य लोग रहते थे, इन मे सभ्य जीवन सभ्य चिंतन कुछ भी न था। आर्य लोग आये। वे अनार्यों से

बहुत उन्नत थे: यह तो स्वतःसिद्ध बात है कि आर्य लोग उन्हे पराज्यि कर उनके शासक वन वैठते-थीर ऐसा तो होना ही चाहिए था। चंद अनार्य, आर्थ लोगों के कटने में आए, उन्होंने आर्थों की मान तिया, वे आयों के अधीन हुए, आयों के दास बने, आयों ने कुपा कर के अपने समाज में उन्हें एक निम्न स्थात दिया, श्रीर वे "शृद्ध" कहलाए। किन्तु बहुशः श्रनार्थ लोग श्रायों के द्वाथ मारे गए। श्रीर जिन्हों ने श्रायों की श्रधीनता को स्वीकार नहीं किया, वे पहाड़ श्रीर जंगल में माग गए, जहाँ कि इन के वंशज. आज-कत्त के केाल-भोल-मान्ताल-कुर्कू, गोड़-कन्ध-उराव-मालेर, गारी-बोडो-कुर्की-नागा ग्रव तक जगली ग्रवस्था मे रहतं हैं। सैकडो वर्ष पहले भारत मे जो आर्थ लोग आर्थ थे, वे यूरोप के आर्थ लोगों के पृर्वजों के सम्बन्धी थे, इस विचार से भारत के उच्चवर्णीय हिन्दू, जो कि अपने की विद्युद्ध आर्यवंशीय सोच कर मन ही मन श्रमिमान रखते हैं, श्रंगरेज श्रीर दूसरे यूरापीय गया के स्वगोत्रीय वने--नाहास, चित्रय, वैश्य ये सब श्रंगरंज़ीं के दर-सम्पर्कीय हम-नरल या झाति सावित हुए। ऐसी वात भारत के उच्चवर्ण के लोगो को दुरी न लगी (यह भी बाद रखना चाहिए कि उच्चनवर्षीय हिन्दू सब से पहले अंगरेज़ी पढ़ने लगे)। ऐसा प्रतीत होता है कि अंगरेज होग, जो मारत पर शासन करते हैं, हम उन्हीं के समान हैं, क्योंकि हम उन की हम-नस्तु हैं, --इस दिचार से उच्चवर्षीय हिन्दुओं के मन के निसृत कीया में त्रानन्द का हिल्लोल-सा वहा। पर इस मनाभाव का स्पष्ट भाषा मे जाहिर कर भारतीय जातीय ब्रात्म-सम्मान-वोध पर ढढा मारत की कोई तैयार न था। अंगरेजो ने भी इस सम्पर्क को किसी प्रकार से मान स्थिग, श्रीर भारतवर्ष के ब्राह्मश नथा श्रीर उच्चवर्ध के हिन्दुओं की (श्रीर उन के अनुगासी निम्नश्रेषी के हिन्दू बोगों की भी), our Aryan brother the mild Hındu ऐसी आख्या दे कर उन की पीठ ठोंकी; श्रीर ग्रंगरेज़ी की तुच्छता-वोधिमश्र इस स्दारता से हमारे वहत-से लोग ग्रानन्द से लोट-पोट हो गये।

हमारी हिन्दू-जाति विभिन्न जातियों के मिश्रण का फल है। प्राचीन काल में श्रनुलोम-प्रतिलोम विवाह-द्वारा यह संमिश्रण हुआ था। इस के बाद, तुकों के हिन्दुस्तान-विजय के उत्तर काल से, जाति-भेद की कठोरता था गई, समिश्रण पूरा नहीं हो सका। इस का नतीं यह निकला कि हिन्दुओं के विभिन्न समाज या सम्प्रदायों में एक प्रकार का स्वातन्त्र्य-बीध रह गया, कहीं कहीं नई तीर से यह स्वातन्त्र्य-बीध था गया, विभिन्न श्रेषियों में एक अवाध sympathy या श्रनुकम्पा का अभाव नवीन रूप से प्रकट हुआ। धनुकम्पा का यह अभाव थाधुनिक हिन्दू संसार का मब से बड़ा अभाव है। इस स्वातन्त्र्य या पार्थक्य-वोध के फल-स्वरूप, जो अपने आर्यत्व का अभिमान रखते हैं ऐसे उच्चवंशीय हिन्दुओं के मन मे आभिजात्य-बोध भी और सुदृढ़ हुआ, बूरोप से लाई हुई अनार्य-जयी आर्थों की कल्पना ने उसे सहायता दी।

इस सुखद ढड्ग से हिन्दू-सम्यवा कं सूत्रपात का इतिहास तैयार हुया। कृष्ण-वर्ष कृतिनत-काय ग्रसम्य वर्वर अनार्य जाति स्मरणातीत काल से इस देग में रहती थी। इस जाति का धर्म निहायत निम्न सर का धा, इस को रीति श्रीर नीति कृर थी। गीरवर्ण सुसम्य श्रायों ने श्रा कर इसं जीत लिया। श्रायों कं हाथ हिन्दू-सम्यवा का प्रारम हुया। पहले युग कं श्रायों की देवताओं की श्राराधना की श्रवलम्बन कर वेद-संहिता वनी, इस कं उत्तर काल में उन्हीं की देवताओं को कथाओं पर पुराण अन्य वने, रासायण, सहाभारत श्रीर पुराण श्रायं गाजाओं को पीराणिक कहानी-विषयक पुस्तकें हं। श्रामार्य लोगों का धर्म श्रीर धार्मिक श्रनुष्ठान एक-श्राध

मान्य अनुष्ठान या आख्यान के बीच किसी प्रकारे शोड़ा सा रह गया;—निम्न-जातियां मे प्रचलित पूजा-पद्धति श्रीर देवतावाद में नष्ट-प्राय अवार्थ-धर्म चाहे कही श्रारेष्मुगापन कर के रहता हो, परन्तु इस के कुल चिह्न श्रार्थ-सम्बता के प्लावन के सामने मिट गए।

इस समय अनार्यों के सम्बन्ध से भारतवर्ष मे, विशेष के इस के उत्तर-भारत मे, एक प्रकार की घृषा का माव आ गया है। "अनार्य" शब्द ही इस के लिए बहुत अंश मे उत्तर्दायों है। यदि "अनार्य" शब्द केवल "अन्-आर्य" अर्थात "जो आर्य नहीं, या आर्य-जाति-सम्पर्कित नहीं" इसे अर्थ मे प्रयुक्त होता, तो कुछ वात न थीं, परन्तु "अनार्य" शब्द का "घृण्य, नीच" ऐसा अर्थ संस्कृत-युग से आ जाले के कारण, यह शब्द सिर्फ़ जाति-वाचक या संस्कृति-वाचक न रहा, यह मानसिक तथा नैतिक अपकर्प-वाचक हो गला। इस वक्त हमारं आर्यावर्त्त में हिन्दुओं की सब जातियों आर्यावर्त्त का दावा पेश कर रही हैं—सब जातियों की राय है कि वे आर्य—दिज्ञ—हैं—बाह्मण, चित्रय, या वैश्य—वे शुद्ध नहीं, अनार्य नहीं। हिन्दुओं के समस्त समाज समान दिल हो, आर्य हो या अभिजात हो, अपने की उच्च समक्त यथार्थ रूप से उच्च रहने की शक्ति को प्राप्त करे—आर्यानर्य सब ही के लिए हम यह हार्दिक कामना करते हैं।

अगरों की श्रेष्ठता के विरुद्ध प्रश्न उठाना ही आजकल हिन्दू जाति में heresy या पासण्डोचित मनोभाव-प्रसूत चिन्ना का फल समका जायगा। आर्थ लोग पृथिवी की प्राचीनतम सभ्य जाति न थे, ऐसी बात कहना, अथवा ऐसी बात का इिंदु त करना, पित्युरुष की निन्दा करना जैसा या स्वजाति-द्रोहिता जैसा महापातक है—इस प्रकार का मनोभाव, बहुत-से हिन्दुओं के मन में जान से या अनजान से परिच्याप्त है। पर हिन्दू के मन में 'सत्यानुसन्धित्सा' (अर्थात् सत्य-निरूप्धां के लिए अभिलाषा) भी सदा जामत रहती है। हमारे विचार में तीन मनोभाव हमारी हिन्दू-संरक्ति के जड है—समन्वय, सत्यानुसन्धित्सा और अहिंसा हमारी जाति को अतीत जीवन में जो कुछ आध्यात्मिक तथा आधिमानसिक उत्कर्ष मिला, इसी सत्यानुसन्धित्सा की बदौलत। इमारी सत्यानुसन्धित्सा क्रम मनोवृत्ति अभी तक सम्पूर्ध रूप से विनष्ट नहीं हुई। इसी से, सत्य की खेल के कारण अगर कुछ संस्कार-विरुद्ध विचार हिन्दू-सन्तान के समच प्रकट किये जायँ, तो चाहे पहले-पहल प्रचलित संस्कार पर कुछ आघात मले ही लगे, परन्तु साधारण हिन्दू प्रस्तुत मामले को अच्छी तरह से समक्षना चाहता ही है—नूतन तथा सम्पूर्ण रूप से अनपेचित होने के कारण ही प्रस्तावित विचार से वृत्या नहीं करता और न अन्त तक उस से विसुख हो रह जाता है।

आर्य भाषा संस्कृत का स्थान भारतवर्ष में आयों के एकाधिपत्य के पच में प्रवल्लवम युक्ति स्वरूप है— समग्र हिन्दू-शाख इस आर्य-भाषा ही में निवद्ध हैं। उत्तर-भारत में इस वक्त एक ही आर्य भाषा (पंजाबी, हिन्दी, विहारी, बंगला आदि) प्रचलित है। आर्य एकाधिपत्य के विषय में यह दूसरी प्रवल युक्ति है। इस के अलावा संस्कृत शाख के—वेद के न हो, पुराया के सही—मत के अनुसार हमारा इतिहास भारतवर्ष में अनादि काल से धारावाहिक रूप से चला आया है—अनादि काल से अगर न माना जाय तो भी अतिशय प्राचीन काल से तो है हो। भाषा-गत और साहित्य-गत इन दो युक्तियो ने हमें सब से अधिकतया "आर्यवाद"-मस्त बना रक्ता है।

इन युक्तियों के प्रतिपत्त में कई युक्तियां हैं, जिन में मुख्य ये हैं—दान्तियात्य तथा दन्तिय-मारत में सुसभ्य अनार्य भाषा का त्रसित्त्व, संस्कृत-समेत उत्तर-मारत की आर्य-माषाओं में क्रोतप्रोत भाव से विद्यमान अनार्य भाषा का प्रभाव; स्त्रीष्ट-पूर्व चतुर्थ शतक के पूर्वकालीन समय के आर्थभापी हिन्दुओ की संस्कृति के निदर्शन न मिलना, भारत के बाहर आर्थ-आदि का इतिहास, और पृथिवी के और प्राचीन स्थानी के इतिहास से भारत के इतिहास का संयोग।

तामिल साथा अपने विराट् और प्राचीन साहित्य के साथ दिच्या भारत में .खड़ी है,—यही मापा द्राविड़ों की स्वतन्त्र सभ्यता का एक अनपनेय निदर्शन है, जिस ने आर्थ-सभ्यता के सामने सम्पूर्णतया आत्म-बिलदान न किया। वैदिक-भाषा भारत की आर्थ-भाषा का प्राचीनतम निदर्शन है, इम भाषा में प्राचीन आर्थपन विशेषतया मौजूद है। पर इस वैदिक भाषा में भी अनार्थ भाषा का प्रमाव थोड़ा-सा विद्यमान है। इसके अलावा, जितना इधर हम आतं हैं, आर्थ-भाषा (मंत्कृत और प्राकृत) पर अनार्थ-भाषा का प्रभाव उतना ही बढ़ता जाता है। धीरे धीरे आर्थ-भाषा को अनार्थ-भाषा के अर्थात् कोल और द्राविड़ के मांचे में ढाल दिया गया, आर्थ-भाषा ने आहिस्ता आत्रिस्ता अनार्थ-मापा के घर में अपनी जाति का मत्यानाश किया, इतना ममस्कों में देर नहीं लगती।

दूमरी बात यह है कि हमें रामायण, महाभारत खीर पुराखा में बड़े बड़े राजाओ के नाम मिलते हैं. एक प्रौढ सभ्यता का पता भी इन प्रन्थों से हमें चलता है। परन्तु रामायण, महामारत और पुराण के युग की (ग्रामीत कम से कम तीन चार हज़ार वरस पूर्व के हिन्दू-युग की) पुरानी इमारतें, हाथ के काम, शिल्प के निदर्शन, ये सब कुछ भी नहीं मिलते। केवल कई हज़ार बरस के "पुराख" श्रीर "इतिहास" की कहानियाँ हमारी प्राचीन हिन्द्-संस्कृति के श्रक्तित्व की एकमात्र प्रसाख स्वरूप विद्यमान हैं। इस माहित्यिक, श्राधार के सिवा दुसरा आधार, जिसे इस "पत्यरिया आधार" कह नकते हैं. हसारे पास मौजूद नहीं । क्या मौर्य-युग की पर्व-कालीन हिन्द्-सभ्यता के निदर्शन कुछ भी नहीं हैं ? मिसर, वाविल देश, असीरिया, लघु एशिया, कीट द्वीप-इन सब स्थानों में अब से तीन चार पॉच हज़ार बरम पूर्व की चीजें मिली हैं। मारतवर्ष में माहेन-जो-दड़ो श्रीर हरप्पा मे जो नगर के खँडहर श्रीर दूसरी चीज़ें मिली हैं, वे अच्छुच चार या पाँच इज़ार बरस के पहले की हैं, परन्तु वे आर्थ-जातीय लोगों के हाथ के काम नहीं,—जो पंडित इस विषय पर अनुसन्धान कर रहे हैं, धनका विचार ता यही है। इस के अतिरिक्त, भारत के बाहर रहने वाले आर्थ जातीय लोगों के इतिहास पर विचार करना है। सब से पहले अपनी आदि वासमित से निकल कर इतिहास के चेत्र पर (अर्थात् और जातियों के साथ मिलन या मंघर्ष में) किस समय श्रार्थ लोग पघार, उसका कुछ कुछ पता श्रव चल रहा है। यह तो श्रव से सिर्फ चार या साढे चार इज़ार बरस की बात है। इसी समय श्रीस तथा उत्तर-पूर्व पशिया-माइनर में आयों से इसारी पहली मेंट होती है। इस घटना के बहुत काल बीतने के बाद श्रार्य लोग सारतवर्ष में श्राये। इसारे विचार सं. भारतवर्ष से आर्य होग बाहर के देशों में गये, ऐसे अनुमान के पत्त की गुक्तियाँ वैसी प्रवत नहीं। शेष बात यह है--- भारतवर्ष के इतिहास की और देशों के इतिहास से अलग या विच्छित्र कर के देखना सही नहीं। प्राचीन काल में पारस्य, वाविल देश तथा एशिया माडनर इत्यादि मुल्कों से भारतवर्ष घनिष्ठ सम्बन्ध-सन्न से वैंघा हुआ था। उन देशों के साथ जो यागसूत्र भारतवर्ष का था, वह प्राचीन भारत के इतिहास के विवेचन में हमारा एक प्रधान अवलंबन है। उसे छोडने से हमें कुछ फायदा न पहुँचेगा। श्रीस प्रश्नृति विभिन्न देशों में. विभिन्न प्रकार की संस्कृतियो श्रीर जातियों के लोगों के मिश्रख से किस प्रकार एक

नवीन जाति और नवीन संस्कृति सृष्ट हुई, हमारी हिन्दू-जाति तथा हिन्दू-संस्कृति की सृष्टि की ब्रालोचना करने के समय उस विषय पर भी हमे ध्यान देना चाहिए।

कैसे हिन्दू-सभ्यवा का सूत्रपात आरम्भ हुआ, और अपने पूर्ण रूप या पूर्ण वैशिष्ट्य को प्राप्त करने के बाद हिन्दू-सभ्यवा कव "स्वे महिन्नि" खड़ी हुई, इन विषयो पर जो मतवाद हमारे विचार मे धीरे धीरे प्राचीन भारतीय संस्कृति के आलोचक पंडिवों में साधारखतया स्वीकृत होता जाता है और अन्त में जिसे सब ही स्वीकृत करेंगे, मैं अब उस का कुछ दिग्दर्शन कराने की चेष्टा करूँगा। इस विषय को a posteriori रीति से (प्रश्रीत परिचित तथ्य के आधार पर अनुमान) प्रकट न कर के, a pilori रीति से (अर्थात् इतिहास-वर्णन के ढंग से), पौर्वापर्य अनुसार पुनर्गठित रूप की वर्णना कर के कहूँगा।

इस समय से पॉच हजार वर्ष पूर्व, लगभग ईसवी ३,००० के आस-पास, मध्य या पूर्व यूरोप के किसी अंग्र में श्रादि आर्थ जाति वास करती थी। अपनी पिए-मूमि में आर्य लोग सभ्यता के उच्च स्तर पर पहुँच न सके। वास्तव सभ्यता में ये लोग प्राचीन काल की सुसभ्य जातियों के बहुत पीछे ही थे। पर इन में बहुत-से मानसिक और नैतिक गुख थे, ये लोग एक साथ कृतकर्मा तथा चिन्ताशील, कल्पनाशील तथा हढ़वत जाति थे, और आपस में संघवद्धता का भाव भी यथोपयुक्त था; फिर यह अनुमान होता है कि की-जाति के विषय में इन में कुछ ऐसी उच्च धारणाये थी जो आजकल की सभ्यता में भी विद्यमान हैं। आर्थ-जाति में कई tribe या गोन्न थे, इन गोनों में इन की मूल-भाषा के कुछ कुछ पार्थक्य था गये। यह आर्थ-जाति किन्ही कारखों से अपनी पिए-मूमि छोड़ कर पूर्व, पश्चिम, उत्तर और दिच्य में चले जाने की वाध्य हुई, देश में अत्यधिक सर्दी का आकस्मिक प्रभाव इस में एक कारख हो। सकता है; प्रीर यह भी संभव है कि पूर्व और उत्तर से उराल-अल्वाई जाति के लोगों ने आदि आर्थी पर चढ़ाई की, इस से इन्हे अपना प्राचीन वास छोड़ना पड़ा।

जिस समय द्रार्थ लोग, ईसवी सदी के लगभग ३,००० वर्ष पूर्व, पहले द्रापने देश में थे, और कुछ खेती का काम तथा कुछ गो-मेशदि-पालन इनकी मुख्य द्वित थी, उसी समय पृथ्वी के कई मन्य मागों की सम्यता विशेष ऊँची थी। इन में पहली थी मिसर की सम्यता, जिस का प्रारम्भ ईसवी साल के पूर्व ४,००० से ध्रिधिक वर्ण से था, और जिस की जड़ और मी प्राचीन है। दूसरी—बाबिल और ध्रसीरिया की सम्यता, जो मिसर से बराबरी करती है; और इन दोनों से भी श्रलग एशिया-माइनर और ध्रमीरिया की प्राचीन सम्यता है। विविध प्रकार के झान-विज्ञान, बड़ी बड़ी इमारतें और बड़े बड़े देव-मिन्दर, वाधिक्य, युद्ध-विश्रह, विजयगाथा, देवतावाद और प्राच-कहानी, पुरोहितश्रेषी, भास्कर्य, मूर्णिशिल्प, चित्रविद्या, शिलालेख, मुण्मय लेख, धातुनिर्मित और मृण्मय पात्र इत्यादि विषयों के सहारे इन सम्यताद्यों ने रूप प्रहुख किया, ध्रादिम अवस्था के धार्यों में ये सब कुछ न थे—यहाँ तक कि इन में शिल्प-विद्या-विषयक जागृति भी न हो सकी। जब ब्रादिम धार्य लोग ध्रमनी पितृभूमि में थे तब उन्हों ने एक विशेष द्ययोगी साधन संग्रह किया—ये घोड़े को अपने वश में लाए। घोड़े पर सवार हो कर, या दो पहिए वाले रथ पर चढ़ कर दूर दूर देश तुरंत श्रतिक्रम करने का एक द्याय उन्हों ने आविष्कार किया। इस धाविष्कार का एक फल यह हुद्या, कि धार्य लोग जब पहले पहल इतिहास के गंग-मञ्च पर उतरे, तब पार्थिव सम्यता में ध्रद्ध-वर्वर होते हुए भी, सुसम्बद, सात्माभिमान, कर्मशिष्ठयुक्त तथा भावनाशक्तियुक्त होने के कारण ध्रासिरीय-बाबिल, पश्चिया-माइनर और श्रीस की सुसम्य जातियों के लिए इन्हे रेकना कठिन काम हो गया। ईसा के क्रीब २,००० वर्ष

पहले, आर्थ-जाति इतिहाम के चेत्र पर (अर्थात्, अपनी पित्रमूमि के बाहर दूसरी जातियों के देशों मे) सर्वप्रथम दिखाई दी। इन के आगमन का समाचार हमे प्राचीन असीरिया और वाविल, प्राचीन एशिया-माइनर ग्रीर प्राचीन युनान में मिलता है। उस समय भारतवर्ष की श्रवस्था कैसी थी, यह इस ठीक ठीक नहीं जानते ! नि:सन्देह उस समय द्राविटी श्रीर कील (श्रास्ट्रिक) श्रेगी के श्रनार्य लोग, उत्तर-मारत में संगा और सिन्ध के तीर पर तथा दिच्या भारत में, अपने जीवनाचार को स्थापित कर के शान्त-माव से दिन विवाते थे। इतने में सार्य लोग की, जो अब तक कई फ़ुंडों में विमक्त हो चुके थे श्रीर इन विभिन्न फ़ुंडो में कुछ कुछ साधा-गत पार्धक्य भी भ्रा गया, एक शाखा एशिया-साइनर मे उपनिविष्ट हुई, जो कि ग्रव "हित्ती" Hittite नाम से इसार यहाँ प्रख्यात है, भाषा-ताचिषक लोग इन की भाषा की (जिसे पंडितों ने पढ़ा है) चर्ची कर के ऐसा विचार करते हैं कि हित्ती शाखा के आर्थ लोग सबसे पहले आदिम आर्थ-संसार से विच्छित्र हए और एशिया-साइनर मे आ कर बसे, वहीं स्थानीय जातियों में सुप्रतिष्ठित हो कर उन के शासक बने। हित्ता लोगो की आर्थ बोली में मूल आर्थ-भाषा की कुछ ऐसी विशेषवाएँ संरच्चित थीं, जो कि दूसरी प्राचीन ग्रार्थ वोक्तियों में मली भाँति नहीं मिलतीं (देखना—एड्गार एच्० स्टेंबेन्ट्—ए कॉम्पैरिटव् श्रामर स्रॉव दि हिहाइट लेंग्वेज, खिग्विस्टिक सोसायुटी प्रांव ध्रमेरिका, फिलाडेल्फिया, १६३३, ए० २६--३३, तथा श्चन्यान्य प्रष्टों पर दिये विचार)। ईसा के पूर्व द्वितीय सहस्रक के मध्य-माग में हित्ती लोग एशिया-माइनर में राज्य करते थे, निश्चय ही इसके कुछ शतक पहले वे वहाँ आए होगे। ईसा के दो सहस्र वर्ष पूर्व, आयों के तीन मुखं का पता हमें नज़ता है, पहला, शीस-विजयी आयों का, जो शीस की प्राचीन सुसम्य ब्रनार्थ जाति के साथ संवर्ष में ब्राए, दूसरा, एशिया-माइनर के हित्ती आयों का, जिन के विषय में ऊपर कुछ कहा गया है; ग्रीर वीसरा, पूर्व के आर्य लोगो का, जो ईसा के पूर्व लगभग २,५०० वर्ष से उत्तर-इराक, असीरिया थीर वाविल देश में आते थे। इन तीनों श्रीखयां के आयों में कुछ भाषागत पार्शक्य दिखाई देता है। अत मूल आर्थ-भाषा का परिवर्तन और विभिन्न रूप-अञ्चल का काम कम से कम ईसा के पूर्व तीसरे सहस्रक के प्रथमार्थ से ग्रक हमा।

पेसे कुछ कारण इमारे समच अब दोखते हैं, जिस से हमारी सभ्यता की उत्पत्ति के इतिहास की मध्य-पशिया के सम्पर्क से छुड़ाना पड़ेगा। जो आर्थ भारतवर्ष की और चले, वे उत्तर-मेसोपोतामिया की राह से आये,—ऐसा आआस हम पाते हैं। मध्य-पशिया मे आर्थ पित-भूमि का अवस्थान निश्चय करने की सामश्री कुछ नहीं है, यह तो केवल कल्पना-प्रस्त ही है। मेसोपोतामिया से सम्पर्क के सम्बन्ध मे कुछ प्रमाण मिलने के बाद, मध्य-पशिया की बात काल्पनिक सावित हो जाती है। जब से आर्थ लोग उत्तर-मेसोपोतामिया मे सर्वप्रथम प्रकट हुए, तब से उनके सम्बन्ध मे बाविल देश और असीरिया के लोगों ने जो कुछ कहा, वह ही आर्थ लोगों के विषय मे मबसे प्राचीन समसामयिक उल्लेख है। इन की कही हुई बातों से ऐसा प्रतीत होता है कि मुसभ्य असीरीय, वाविलोनीय तथा पशिया-माइनर की जातियों के बीच आर्थ लोग जब आप, वे चाहे छच्य-सागर के उत्तर तीर की राह लेकर उत्तर से कीकसस पर्वत अतिक्रम करके आए हीं, या चाहे उत्तर शीस के मकड़्निया और यूरिया की राह हो कर छच्य सागर के दिचय तीर का पन्य ले कर पशिया-माइनर और मेसोपोतामिया मे आप हो। बहुत-से मुंडो में नवागत आर्थ लोग पवारे। इन के कुछ गोत उन सब स्थानी पर रहते थे और अन्त में बहीं वस गए, इन्हों ने स्थानीय

जातियों के बीच श्रपने लिए एक गौरवान्वित स्थान कायम कर लिया, ग्रीर ये कहीं कहीं स्थानीय लोगों की जीत कर उन के शासक बने: यहाँ तक कि आर्थ आगन्तुकों के एक फुंड ने (जिसके गोत्र का नाम शा Kashshi या Cassite--शायद आर्थ-भाषा मे इस शब्द का रूप "काशि", "काश्य" हो) वाविल नगरी-पर दखल कर कई सदी तक वहाँ राज्य किया। जो श्रार्य गोत्र वहाँ रह गए, वे धीरे धीरे उस देश के होगों से मिल गये, श्रीर उन्होंने उनकी भाषा को प्रहण कर अपने स्वतंत्र अस्तित्व की विद्धप्त कर दिया। परन्तु इन स्रायों के राजा या मुखियों के नाम, इन के देवताओं के नाम, श्रीर इन की भाषा को दो चार शब्दों से पता चलता है कि इन की भाषा कैसी थी। इन सब आधारो से. स्नीस्ट-पूर्व २,००० से १,२०० तक मेसेापोतामिया श्रीर उसके श्रास-पास उपनिविष्ट हुए आर्थी की श्रवस्था का कुछ पता भी हमे चलता है। ये आर्य ही इस प्रान्त में सब से पहले घेाड़ को लाए। जो भाषा इन में बोली जाती थी. वह बैदिक और प्राचीन ईरानी इन दोनों की जननी थी। अपिच इनका जो धर्म था, श्रीर जिन देवतात्रों की अर्चना ये लोग करते थे, उन के सम्बन्ध मे जो ख़बर हमें मिलती है, उस से प्रतीत होता है कि इन्हीं का धर्म तथा इन्हीं का देवता-तोक मारतवर्ष में पहुँच कर वैदिक धर्म तथा वैदिक देवता-लोक मे परिवर्त्तित हो गया। सचमुच मेसीपोतामिया श्रीर एशिया-माइनरवाले श्रार्थ-लोग प्राग-वैदिक या वेद-पूर्व त्रार्थ थे। भारतीय वैदिक-धर्म का सूत्रपात इन्ही के तथा पारस्य की स्रोर चले हुए दूसरे आर्थों के बीच हुआ था। श्रीर यह बात भी सम्भव है कि मेसीपोतामिया तथा पारस्य में, ये क्रार्य होग क्रपने देवताओं के विषय मे जी स्तोन्न या भजन बनाते थे उन सब स्तोन्न या भजनीं में से कुछ कुछ ग्रंश भारतवर्ष तक पहुँचे: भारतवर्ष मे नये बनाये हुए ग्रीर स्तेत्रों के साथ ये पुराने स्तेत्र (जो कि ईसा के पुर्वे लगभग २,००० या १,८०० या १,५०० में बनाये गए) भारतीय द्विज, ऋषि या भ्राचार्यों से ईसा के पूर्व लगभग १००० या <del>६</del>०० में आहा बाह्यी लिपि में लिखित हुए, थ्रीर "व्यास" नामक किसी ऋषि के द्वारा वीन संहिवा-प्रनथों से संग्रहीत ग्रीर संरचित हए।

वेद के पूर्व के युग के इन आयों के कुछ नाम और उन की सावा के कुछ शब्द अब दिए जाते हैं।
ये नाम तथा शब्द बाविलीय तथा पशिया-माइनर की प्राचीन मावाओं मे गृहीत हो कर रचित हुए। स्थानीय
अनार्य-सावाओं मे इन प्राचीन आर्य-शब्दों का रूप तथा उच्चारण ज्यों का त्यों संरचित नहीं हो सका।
इनके मूल-रूप जो कि हिन्दू-ईरानी-युग की आर्य-सावा मे चालू थे, तथा इन के भारतीय वैदिक भाषातुमोदित प्रतिरूप, बहुत विचार और अनुसान कर निर्धारित किए गए हैं।

## देवताओं के कुछ नाम यथा--

- [1] Shuriash = वेद-पूर्वीय आर्थ-भाषा में 💠 Surias, वैटिक "सूर्यः" !
- [२] Matuttash = बेद-पूर्व : Marntas, वैदिक "मस्त "।
- [३] Shimalia = "उज्ज्वल (मर्यात् तुपार-धवल) पर्वताधिष्ठात्री देवी" = वेद-पूर्वीय \* Z'himāla = वैदिक 'हिम''+ "-माल-":
- [४] Shugamuna = "सहामारी का देवता, ज्येति का देवता" = वेद-पूर्वीय · S'auka-manas = वैदिक "शोक" +"सनः";
  - ([१] और [४] संस्थक दो देवता, भारतवर्ष से वैदिक जगत् से निर्वासित हुए, वेदों में इनका पता नहीं चलता),

```
[४] Dakash="नक्त्रों का पिता"=सारतीय ' वक्". सत्ताईस नक्त्रों का पिता-
```

- [६] Indara = बैटिक "इन्द्र" ("ई-न्द्र-"—स्वरमक्तियुक्त रूप),
- [e] Mitra = वैदिक "मित्र":
- [=] Nashattiya = वैदिक "नासस्य ';
- [६] Uruwna या Aruna = वैदिक "वरुए", संस्कृत " बरुए"; आकारा तथा सागर का देवता :

#### राजा या प्रधानों के कुछ नाम-

- [१] Abirattash = वैविक "समित्य ";
- [२] Shuzigash = वंडिक रूप "सु-जिगः";
- [३] Ariamanya = वेडप्रींय स Ria-manyas वैदिक "ऋतमन्य ";
- [ श ] Arzawiya = बॅटिक "ग्रार्वस्य" ;
- [१] Biriamaza =वैदिक "वीर्यवात" ;
- [६] Bindashwa = वैतिक "बृदाम्ब '-
- [ ७] Dachru = सम्माष्य वैदिक 🛊 "ट्रधू" श्रयवा "द्स्र";
- ि Aitagama = वेहपूर्वीय Aitagama, वैदिक "एतगाम";
- [१] Indaruta = वेडपूर्वीय : Indaranta, Indrauta, वैडिक 'इन्ड्रोत',
- [१०] Namyawaza = सम्मान्य वैदिक १ "नाम्यवाज '
- [११] Rushmanya = सम्भाव्य वैदिक "रचिमन्य",
- [१२] Shatiya = वैदिक "सत्य":
- [१३] Shubandu =वैदिक "सुवन्छ",
- [१४] Shumittarash = वैटिक "सुमित्र ,"
- [१५] Shuwardata = सम्मान्य वैटिक + "सुवर्टात" = "स्वर्टन":
- [१६] Teuwatti =सम्भान्य वैतिक # "धवात्त";
- [१७] Turbazu = "तुर्वेश, तुर्वेषु";
  - [१=] Tushratta = पूर्व वैदिक : Durzhratha = वैदिक "दूरव";
  - [१६] Artashumara = वैडिक "धातस्मर",
- ्रे [२०] Artatama =वैडिक "ऋतवास",
  - [ ? १ ] Dashatti = सम्माध्य वैदिक o ''दासर्त्ते '.
  - [२२] Mattıwaza = मस्मास्य वैटिक "मधिवाज";
  - [२३] Saushshatar = 'सौक्षत्र''; इस्यादि ।

#### हिन्दृ-ईरानीय युग की श्रार्थ-भाषा के कुछ शब्द --

- [१] Maria = वैतिक "मर्य" (= योद्धा).
- [॰] Aika = वेडपूर्वीय & Aika, वैतिक "एक"; फा॰ २३

- [1] Tera = "ब्रि, त्रय",
- [8] Panza="q=q";
- [\*] Satta="सह";
- [६] Nava="नव";
- [o] Tapashshash = "तपस्",
- [म] Wartanna = "वर्त्तनम्"—चक्कर देना।
- [ ह ] Vasanna = "वसनम्"—रोकना;

. (ये नाम और शब्द, Acta Orientalia XI, i, ii, iii, इन तीन खंडी मे प्रकाशित रूसी खेखक N.D. Mironov कर्नुक खिखित. Aryan Vestiges in the Near East of the 2nd Millenary B.C. नामक उपयोगी प्रवन्य से खिए गए हैं; Mironov के संगृहीत जिन नाम और शब्दों की व्युत्पत्ति पर सन्देह है, वे यहाँ नहीं उद्धृत किए गए।) इस प्रकार वैदिक भाषा की साचान् जननी-रूपियी किसी भाषा के उपयोग करने वाले आयों को खीस्ट-पूर्व खगभग २,००० से १,५०० में, और उस के बाद भी, मेसे पिटामिया और एशिया-माइनर मे इम देखते हैं।

मार्थ लोग इन देशों में रहने के समय सुसभ्य Ashun म्रश्चर या "ग्रसुर" (अर्थात् म्रासिरीय-वाविल्लोनीय) जाति के प्रभाव से प्रभावित हुए। म्रासिरीय-वाविलोनीय जाति की बढ़ी बढ़ी इमारतें, इन के (विशेषतया म्रासिरीयों के) शौर्य तथा निद्धरपन से म्रार्थ लोग म्रामिमूत हो गए। म्रासिरीय रीति-नीति ने भी म्रार्थों पर बहुत प्रभाव ढाला। भारतवर्ष में म्राने के बाद म्रार्थ लोगों के मन में भ्रसुर जाति के सम्बन्ध में जो स्पृति निहित थी, वह परिवर्त्तित होकर उत्तर-कालीन हिन्दुम्रों में प्रचिलित, यन्त्र तथा गृह-निर्माण के काम में सुदन, देवता-विरोधी म्रसुर या दानव की करपना में रूपान्तरित हुई।

जिन द्यार्थ गोत्रों ने मेसेापोटामिया मे उपनिवेश नहीं किया, पर जो पूर्व की तरफ़ द्याए, वे ही पारसीक तथा भारतीय त्रार्थों के पूर्वज थे। पर्शु या पार्श्व, सद, शक, पार्थव प्रभृति कुछ, द्यार्थ गोत्र पारत्य देश में ही रह गए; सरत, कुछ, मद्र, शिवि, दृह्यु, त्रित्सु, पुछ, स्र्गु प्रभृति विभिन्न गोत्र भारतवर्ष मे पघारे। ऐसा अनुमान होता है, कि पारस्य तथा भारतवर्ष के उत्तर पश्चिमांश मे एक ही जाति के अनार्थ लोग रहते थे, जो निक आर्यों के द्वारा "दास्यु" कहलाए।

भारतवर्ष के बाहर ही "दास या "दरयु" नाम के अनायों के साथ आयों का संघर्ष ग्रुरू होना सम्भव है। इस संघर्ष की बात कुछ कुछ बैदिक साहित्य मे—अन्वेद मे—हमे मिलती है। उस के बाद, आहित्त: आहित्त: आहित्त: क्राहित्त: क्राहित: क्राहित्त: क्राहित्त: क्राहित्त: क्राहित्त: क्राहित्त: क्राहित: क

कुछ अवशेष ग्रमी तक कर से बचा है। मम्भावना श्रधिक है, कि इस जाति के लांग भारत के प्राचीनतम श्रधि-वासी थे। [२] Austric-म्प्रास्ट्रिक जाति-जिस के लांगा ने उत्तर-पूर्व की राह से-प्रासाम-प्रान्त-वर्मा तथा हिन्द-चीन-से भारतवर्ष में प्रवेश किया। इन का चेहरा किस प्रकार का या, यह ता हम ठीक से नहीं जानते, ऐसा प्रतीत होता है कि ये भी कद में नाटे थे, इन की नाक भी चपटी थी, छीर जी बाली ये लीग बालते थे, उसी से मध्य भारत की "कोल" वालियाँ, ग्रीर (श्रासाम की) खासी या खसिया वाली उत्पन्न हुई। इन की ग्रीर शाखाएँ हिन्द-चीन, मालय देश तथा द्वीपमय भारत के द्वीपपुरुज मे, एव प्रशान्त महामागर के द्वीपा में फैल गई । भारतवर्ष में ता गंगा की उपत्यका में तथा मध्य श्रीर दिखा मारत में ये लोग ज्यादा फैले। हिमालय-प्रान्त में भी ये थे, इम का प्रमाख भी है। घान की खेती, केला नारियल ग्रादि कुछ फला का उत्पादन, तथा प्रातुष्ठानिक श्रीर सामाजिक जीवन से पान-सुपारी का व्यवहार--हिन्दू-सभ्यवा की ये वस्तुएँ ब्रारिट्रक जाति का दान हैं, ऐसा प्रतीत होता है। भीर इस के अलावा, इन मे प्रचलित धर्म-विश्वास तथा धाचार-अनुष्ठान हमारे हिन्दू पुनर्जन्मवाद के अन्तराल मे ग्रीर हमारी हिन्दू पूजा-पद्धतियों से तथा विवाह श्रीर श्राद्ध के बहुत श्रेगों से छिपे हुए रहते हैं। श्रास्टिक-भागी जनगढ़ उत्तर-भारत कं समतल प्रान्तीं में इस समय हिन्दू जनता में रूपान्तरित होकर अपने पृथक म्रास्टिक म्रस्तित्व को भूतकर, इसकी स्पृति तक से त्रिखुड गए हैं। [३] नेप्रिटा तथा म्रास्ट्रिक के म्रस्तावा तीसरी अनार्य जाति जो आर्यागमन के पूर्व से भारतवर्ष में रहती थीं, वह ड़ाविड-जाति हैं। पडित लांग सोचते हैं कि द्राविख-जाति दीर्घकाय, सरल-नासिक, श्रीर "दीर्घकपाली" थी। भारत के पश्चिम के देशों के लोगा के साथ इनका सयोग या सम्बन्ध था। भारतवर्ष मे आर्य होगो के आगमन के कई सहस्र वर्ष पूर्व, पश्चिम की बाटियों की राह से इनका मारतवर्ष मे प्रवेश हुआ था---ऐसा सोचा जाता है। दिचिए भारत में इनका वनिष्ठ वास हुआ था; पर उत्तर तवा पूर्व भारत में भी इनका प्रसार हुआ था, ऐसा अनुमान द्वीता है। वहा ये लोग श्रास्ट्रिक जाति के लोगों के साथ मिल-जुल के रहते थे। ऐसा प्रवीत द्वीता है कि स्नास्ट्रिक स्नार द्राविह, इन दोने। जातियों का वहुत-कुछ मिसन तथा संमित्रण हुस्रा था। द्राविह लोग ब्रास्ट्रिकों से ब्राधिक सभ्य थे, ये वडी वडी इमारतें, वड़े वड़े शहर बनाते थे, हिन्दू-सभ्यता के बहुत-से बाह्य उपकरण इस द्राविड जाति से ही गृहीत हुए, शिव, डमा, विष्णु, श्री श्रादि देवतान्ने। की विराट कल्पनाएँ पहले-पहल द्राविड जाति ही में उद्भृत हुई । योग-साधना के मूल तस्त्र तथा ब्राचार, द्राविड जाति की धार्मिक चिन्ता का फल था। मोहत-जो-दंढी तथा हरणा<sup>१</sup> की विराट सम्यता द्राविह जाति के लोगों के कृतिस्व के परि-चायक हैं, ऐसा प्रतीत होता है। द्राविष्ठ जाति के लोग आर्थें के सहश गोपालन करते थे--गोपालन आस्टिक जाति को रिवाज में नहीं या, धीर ड़ाविड लोग सर्वप्रयम द्वाशी की ध्रपने वश में लाए, ऐसा भी सम्भव है।

जब आर्थ लोग भारतवर्ष मे पहले आए, तब इस देश में सुमभ्य (या किसी प्रकार की सभ्यता को प्राप्त की हुई) ये दो अनार्थ जातियाँ वास करती थाँ। नागरिक संस्कृति का उन्सेष झिवहों मे हुआ था; आस्ट्रिक जाति की सभ्यता सुल्यतया प्रामीण सभ्यता थी, इनके सामने नवागत आर्थों की सभ्यता यायावर तथा प्रामीण सभ्यता ही थी। आर्थों के आगमन से इस देश के प्राचीन अनार्थ अधिवासियों का पूरी तौर से मूर्लोत्पाटन या पूर्ण विनाश नहीं हुआ। नये आए हुए आर्थ और पुराने वाशिन्दे अनार्थ, एक दूसरे के पास रहने लगे। ज्यादा करके आर्थ लोगों का आगमन होना सम्भव नहीं था, फिर विजेता तथा नृतन देश में साम्यान्वेपण के लिए आए हुए आर्थों से

१—स्थानीय उद्यारया इरप्पा नहीं, इद्या है—ज॰ च॰।

स्वजातीय कियों की कमी होना ही सम्यव और स्वाभाविक है। आर्य, द्राविह, कोल (आस्ट्रिक)—इन तीन जातियों मे भावों का आदान-प्रदान और शोणित-संभिन्नेण होने लगा। आर्य लोग तो विजेता थे—कम से कम इतना ही मानना पढ़ेगा कि पंजाब-प्रान्त मे विजेत-रूप से धार्यों का प्रवेश हुआ था। आर्यों की भाषा एक शिक्तशाली भाषा थी, और आर्यों की संहित-शिक्त भी असाधोर्ण थी। थार्यों को भाषा आहिताः आहिताः प्रतिष्ठित हुई; और उनकी संहित-शिक के कारण अनार्यों के द्वारा यह भाषा गृहीत होने लगी; सम्भव है कि उस ज़माने मे द्राविह तथा कोल (आस्ट्रिक) गोष्ठी की परस्पर-विरोधी अनार्य भाषा और उपभाण के अनैक्य के गड़बड़ के बीच, आर्य-भाषा सर्वजनशाह्म भाषा बनी; और इसी से इसका फैलाव सहल हुआ,—समप्र उत्तर-भारत ने अपनी पुरानी द्राविहो तथा कोल (आस्ट्रिक) बोलियों को छोड़ आर्य-भाषा को अपनाया। आर्यों के कुछ धार्मिक अनुष्ठान और देव-देवियों को अनार्य लागों ने स्वीकार कर लिया; फिर धीरे घीरे अनार्यों के देवता, अनार्यों के धर्मानुष्ठान, अनार्यों के दर्शन और तत्त्वज्ञान, अनार्यों का भक्तिवाद, आर्यों के मन पर अपनी छाप लगान लगे। अनार्य राजा तथा पुरोहित लोग आर्य-भाषा प्रवस्त करने के साथ ही साथ आर्य-समाज (अर्थात् आर्य-माणी समाज) मे गृहीत होने लगे—एक क्रम-वर्धन-शील आर्य-माणी जनता संगठित होने लगी। इस रीति से, संस्कृत भाषा जिसका वाहन था ऐसी एक मिश्र आर्यानार्य-सभ्यता, या हिन्द-सभ्यता, आर्यों के भारतवर्ष के आगमन के थोड़े समय के बाद धीर धीरे तैयार होने लगी।

इस लपाय से हिन्दू यानी प्राचीन भारत की जातीय सभ्यता के विशिष्ट क्ष्म से विकासित होतं में क्रियेव क्रियेव एक हज़ार वरस लग गए। आयों का भारतवर्ष में आना, उनके मेसेपोटामिया में प्रकृट होने के थोड़े समय वाद ही हुआ, ऐसा अनुमान करना अनुचित नहीं होगा। अर्थात खोस्ट-पूर्व १,५०० के बाद या लगभग १,५०० खीस्ट-पूर्व ,यह घटना हुई थी। बुद्ध के समय, क्रिये ५०० खीस्ट-पूर्व के आस-\पास हिन्दू-सभ्यता का ढाँचा वन गया। अनार्य, आस्ट्रिक, और दाविड़ देवताओं की लीलाएँ, उनके राजाओं की प्राचीन कहानियाँ,—ये सब आहिस्तः आहिस्तः संस्कृत भाषा में प्रथित होकर, आयों की देव-कहानियों के तथा राज-कहानियों के साथ अन्छेश सूत्र के योग से संयुक्त हो गई, और इनको रामायया, महाभारत, और पुराशों में स्थान मिला। यही प्राचीन प्रीस में भी हुआ था। सम्प्रति ऐसा एक अभिमत प्रकाशित किया गया है, की प्राचीन काल के चत्रिय लोग प्रधानतया अनार्य राजन्य सम्प्रदाय के लोग थे; इस देश में समरवातीत आर्थ-पूर्व युग से जो अनार्य राजा लोग राज करते थे, नव-जात हिन्दू समाज में वे ही अपने पूर्व गौरव को अञ्चण्या रख कर चित्रय-क्रप से गृहीत हुए। फिर ऐसा भी मत किसी विद्वान ने प्रकट किया कि भारतवर्ष में आर्थ-सन्तान के स्कुण्ड यहाँ आए ही नहीं, सिर्फ आर्थों की भाषा और आर्थों के कुछ धार्मिक अनुष्ठान, Culture-duft अर्थात् प्रवहमान संस्कृति-सोव के सिसाब से ईरान से भारतवर्ष में आए—मृल आर्थ-जाति के आदमी नहीं आए, पर उनकी भाषा आई, और उनका धर्म फैला।

आरों। की विशिष्ट उपासना-रीति का नाम "होम" है। वैदिक आरों। के देवता लोग आकाश में रहते हैं। अग्निदेव उन के दूत या मुख-पात्र थे; वेदी बना के उस पर लकड़ी की आग जला के, उसी आग में इन्द्र, वरुष, सूर्य, पूषा, अग्नि, अश्विद्वय, उपा, मरुद्गया प्रसृति देवताओं के उद्देश्य में दूध, घी, यव की रोटी (पुरोहाश), मांस, सोमरस इत्यादि खाद्य वस्तु की आहुति दी जाती थी। देववा लोग आग के सहारे से उन वस्तुओ को प्राप्त कर खुश होते, श्रीर होमकर्त्ता को अवव, गो, स्वर्ण, पुत्र सन्तान, प्रचुर शस्य आदि दान करते थे। पर 'पृजा" की रीति आर्थी में चालू नहीं शी—प्रतिमा या श्रीर किसी प्रकार के देवप्रवीक पर फूल, पत्ता, चन्दन, सिन्दृर इत्यादि चढ़ाना, अचत, फल मूलादि के नैवेच अथवा चिल्दान किए हुए पश्च के गुण्ड या पात्र से उसका लोहू निवेदन करना—यह सब वैदिक अर्थीत् आर्थ-अनुष्ठान नहीं था। 'पृजा" शब्द भी मूल में द्राविड सापा का है, ऐसा अनुमान होता है। ये अनार्थ अनुष्ठान, अनार्थ देववाओं के साथ साथ 'संस्कृत' होकर हिन्दू-अनुष्ठान में परिणव हुए।

द्यार्थ लोगों के आगमन के समय भारतवर्ष के प्राचीन अधिवासी लोग द्राविष्ठ और कोल आदि अनार्थ वोली वोलते थे, इस में कुछ मी सन्देह नहीं। आर्य लोगों के आते के और वसने के वाद वहु शत वर्ष तक ये सब अनार्थ भागाँए ज़िन्दा थी। बुद्ध के समय, और उनके उत्तर-काल मे पाँच छ. मी साल पर्यन्त उत्तर-भारत के बहु अंश मे जन-साधारण अनार्य वोलियाँ वोलते थे, ऐमा अनुमान करने के लिए वहुत-से कारण हैं। इन अनार्य-मापियों ने जब आर्य-मापा प्रहण की, तब इन के धर्म, देवता और आचार-अनुप्रान भी आर्यीछत हो गए, वे सर्वजनगृहीत हो गए, पौराणिक दंववाद, भक्तिवाद इत्यादि था गए, और वैदिक धर्म से एक गंभोग्तर उन्नतनर धर्म-जीवन आर्यानार्य-मिन्न भारतीय समाज में सृष्ट हुआ। अनार्थों के प्रधान देवता थिव, उत्तर, विष्णु—अनुरूप गुण के आर्य-देवताओं के माथ मिल कर एक हो गए, और इस प्रकार उन्हें भी सहनीय वनाया गया। अनार्य वृद्ध-देवता, यज्ञ, रज्ञ, नाग, और देवी शक्ति के विकास के स्वरूप से कल्पित पशुँ और पिचयों की पूजा भी आर्यानार्थ-मिन्न नव सृष्ट हिन्दू-जाित में प्रचित्त हो गई।

स्रोस्ट-पूर्व प्रथम सहस्रक के प्रथमार्द्ध में जब आर्थों का बैदिक साहित्य, मिश्र झार्यानार्य या हिन्दूजाति के द्वारा प्राचीन धर्म-शाख रूप से स्वीकृत हो गया, तब प्राय. सब आर्य-भाषियों ने श्रद्धा के माध
हसे प्रह्मण किया । हमारी पुरोहित-श्रेखी की (श्राह्मणों की) प्रतिष्ठा इसी समय हुई । वेद गृहीत होने का
एक सुख्य कारण यह था, कि वेद पहले यूग के विजेता शक्तिमान आर्थों का शाख या प्राचीन साहित्य एवं
आदरणीय वस्तु था । वेद माने जाने के और श्राह्मणों का प्राधान्य स्वीकृत होने के बाद, अनार्थ-माधाओं
की प्रतिष्ठा होना किर सम्मव न था । परम्तु अनार्थ-माधाओं ने इतनी जल्दी अपना स्थान नहीं छोला ।
अनार्य शब्द बहुत कुछ आर्य प्राकृत तथा संस्कृत के सीतर आ गए, अनार्थ-चिन्ता-रीनि आर्य-माधा संस्कृत
और प्राकृत में भी आ गई । खीस्ट-जन्म के ढेढ़ सौ वरस पहले किलिङ्ग के जैन-धर्मावलम्बी राजा खारवेत
का जा बाहों अचर में खुदा हुआ प्राकृत साथासय विराट् अनुशासन है, उसे पढ़ कर किसी को सम्बेद तक भी नहीं हो सकता है कि राजा का नाम आर्थ-भाषा का नहीं, वरन द्राविड आषा का है, द्राविड "कारण शब्द का अर्थ "काला" या "कुज्य", और "वेलू" शब्द का अर्थ "माला" या "वल्लम"—मूल क"कारवेल", जिस से शायद "खारवेल" निकला है, उस का सस्कृत अनुबाद हो सकता है "कृष्णिर्ट (अर्थात् कृत्य या भयानक ऋष्टि या वल्लम है जिस का) । द्राचिणात्य के अन्त्रवंशीय राजा लोग सास्टीय युग के प्रारम्भ में राज्य करते थे, इनके प्राकृत-भाषा में लिखे हुए बढ़े बढ़े अनुशासन हैं, इनके गीत्र नाम इस प्रकार के होते थे— "वाशिष्ठांपुत्र, गोतमीपुत्र, मदरीपुत्र" इत्यादि, परन्तु इनका वश-नाम "सातवाहन" आर्थ-मापा का शब्द नहीं; यह शब्द कोल-भाषा का है, और इस का अर्थ "अश्वपुत्र"! जैसे केरल के नायर श्रादि जातियों में अभी तक दीखता है, तैसे इन में भी मातृगत उत्तराधिकार की रस्म थीं, ऐसा प्रतीत होता है। ऐसी फुटकर ख़बरों से इमे आभास मिलता है कि दो ढाई हज़ार साल पहलें, भारतीय जीवन में अनार्थ उपादान कितने प्रवल थे, और आर्थ-प्रभाव कितना फिल्कला था।

भारतीय हिन्दू-सभ्यता का वय: पूर्व निर्दिष्ट इतिहास के अनुसार बहुत अधिक प्रतीत नहीं होगा। इस बात से इस में वहत-से सज्जनों के जात्यिभमान तथा घात्माभिमान पर चोट लगेगी। धार्यों के धाने के पूर्व अनार्य द्राविख तथा कोल लोगों का इतिहास ज़रूर ही था; उस की बहुत कुछ वाते कुछ रूपान्वरित श्राकार में संस्कृत पुरायों में रचित हुई हैं। श्रार्य होगों के श्राते ही हिन्दू-जाति के रूप प्रहाय में निशेष कप से सहायता पहुँची। आर्य और अनार्य का पूर्ण समन्वय हुआ। क्षीस्ट-पूर्व पहुंत्रे सहस्रक के द्वितीयाई मे. हिन्दू-जाति तथा सम्यता के इतिहास मे मोटी रीति से दो युग गिने जा सकते हैं—एक, यह के प्राधान्य का युग, ग्रीर दूसरा पौराशिक देवताओं के प्राधान्य का युग। सचसुच ख्रीस्ट-पूर्व १,००० से हिन्दू-सभ्यता की प्रतिष्ठा का आरम्भ हुआ। आर्थ और अनार्थ इन दोनों विभिन्न रंगे। के सूत्रों से हिन्दू-सभ्यता-कप धूप छाया बस्न, इसी समय से तैयार होने लगा। ख्रोस्ट-जन्म के ७००-८०० वरसी तक इस सभ्यता का सब से महत्त्व-पूर्ण समय था। पृथिवी के ग्रीर प्राचीन सम्यताग्री के साथ ग्रगर तुलना की जाय, ती वय के हिसाब से हमारी हिन्दू सभ्यता मिसरी, बाबिलीनीय ग्रीर ईजियन सभ्यताग्री से निहायत ग्राधुनिक है: कुछ ग्रंश मे प्राचीन प्रीक श्रीर प्राचीन पारसीक तथा प्राचीन चीनी सभ्यताश्री की समकालीन है। पर प्रीक सञ्चता अपनी विशिष्ट मूर्त्ति को स्त्रोस्ट-पूर्व प्रथम सङ्ख्यक के प्रथमार्द्ध ही मे प्राप्त कर चुकी थी; श्रीर चीनी सभ्यता ने अव्याहत गति से लगभग क्षीस्ट-पूर्व २,००० से शुरू कर खीस्ट-पूर्व प्रथम सहस्रक के प्रथमार्द्ध में अपने परिश्वत रूप की प्राप्त कर लिया था। इमारी प्राचीन हिन्दू-सभ्यता का रामन (Roman) तथा श्रीको-रोमन (Gizeco-Roman) युग की सभ्यता के साथ श्रीर चीन के हान (Han) तथा थाडु-वंश (T'ang) के युग की सभ्यता के साथ इस तील कर सकते हैं।

हिन्दू-सभ्यता के अति-आचीनत्व के विषय पर जिनकी आस्या है, वे ज्यौतिषिक प्रमाय लाकर इसे साबित करने की कोशिश करते हैं। इस सामले में इस सिर्फ़ दो बात कहना चाहते हैं। पहले—भीक लोगों के साथ परिचय होने के बाद हिन्दू-व्योतिष ने पुष्टता को प्राप्त किया; वेद-संहिता तथा ब्राइसपादि प्राचीन प्रन्थों में जो ख्यौतिषिक उक्तियां या उल्लेख हैं, किस अर्थ से उनका विवेचन किया जायगा, इस विषय पर प्रमृत मतानैक्य है। दूसरे—जो महाग्रय इन ज्यौतिषिक प्रमाशों का ऐतिहासिक खालोचना में उपयोग करते हैं, उनसे ऐकमत्य नहीं; इसी से साबित होता है, कि युक्ति-तर्कांनुमोदित विचाररौढी का जो एकमात्र पन्थ है, सो हमे एक ही निष्कर्ष पर पहुँचा देगा—उसे इस ज्यौतिषिक आलोचना में स्थान नहीं मिलता। ज्यौतिषिक व्याख्या या सिद्धान्तों से जो अतिप्राचीन तारीख़ों की बात हम कभी कभी सुनते हैं, उनके विषद्ध इतने अन्य विषय हमारे सामने लाये जाते हैं, जिनके सामने हम इन विभिन्न व्याख्या या सिद्धान्तों में से किसी को भी स्वीकार नहीं कर सकते।

रामायय, महाभारत, पुरायो में दिए हुए सूर्व तथा चन्द्रवंशीय राजाग्रें। की वालिका—इन सब की येविहासिकता पर बहुत-से श्रनुसन्धान हो चुके हैं। की लोग यथारीति प्राचीन हतिहास की श्रालीचना

करते हैं, उनमें कोई भी रामायण की कहानी की किसी प्रकार की ऐतिहासिकता नहीं मानते! वे केवल इतना ही मानते हैं, कि महाभारत के मूल आख्यान में और महाभारत तथा पुराणे के कुछ उपाख्यानों में कुछ ऐतिहासिकता हो सकती है। कुठनेत्र-युद्ध खीस्ट-पूर्व दश शतक में हुआ था, ऐसा अभिमत दो विशिष्ट ऐतिहासिकों ने (अंगरेज एफ़० ई० पर्निटर ने और भारतीय हेमचन्द्र राथ चीघुरी ने) प्रकट किया। इन की आलोचना-शैली उपेचा करने की नहीं। महाभारत के पात्र तथा पात्रियों के सम्बन्ध में इतना तक इस कह सकते हैं, कि वे आर्योगमन के पूर्व काल के लोग हो सकते हैं, महाभारत का मूल आख्यान अनार्य राजाओं की कहानी भी हो सकती है,—फिर नवागत आर्य-जाति के लोगों से अनार्यों के मित्रण और माण में उनके आर्योकरण के साथ ये सब उपाख्यान मो परिवर्तित हुए, पल्लवित हुए, और अन्त में इस से हमारा सन्कृत महाभारत वन गया, खोस्ट-जन्म के आस-पास के किसी समय आर्यानार्य-नित्र हिन्दू-जाति की एक जातीय सम्पत्ति के रूप से अनार्य तथा आर्यों के प्रागितिहास और विचार का भंडार-स्वरूप यह महाअन्य काथम हो गया।



# २ पिछला पाचीन काल



#### The Buddha and his Maternal Clan

प्रो॰ डा॰ प्रकृतुस्की, कालंब द फ्रांस, पेरी

[ शाक्यमुनि गौतम कहजाते ये और उन की मौसी प्रजापति गौतमी । अतः हुद्ध के घराने में बज्ने पिता की अपेड़ा माता के गोत्र से अधिक संबद्ध रहते प्रतीत होते हैं ।

बोधिसत्य-सिद्धार्य बद्दक रामपुत्रक के पास उहरे हैं यह धुन कर उन के पिता श्रुद्धोत्न ने २०० और मामा सुप्रकुद्ध ने २०० भावनी उन की टहज-सेवा की सेजे, जिन में से उन्होंने क्रमश. तीन और तो की रख कर शेष की वापस जौटा दिया। खंबे उपवास के बाद जब बोधिसत्व फिर मोजन करने को तैयार हुए, तब ये पीचों उन्हें छोड़ चनारस चले गये, जहां बुद्ध ने पहले पहल इन्हें टपदेश दिया।

सू स वां स्ति वा द - वि व य के अनुसार बुद्ध ने हन में से पहले मातृ-पच वाले दो को और फिर पितृ-पच वाले तीन को बपदेश दिया था। अत. बुद्ध का मातृ-पच के प्रति पक्षापात सिद्ध होता है।

मूल सर्वोस्तिवादी ब्रिपिटक में इन की अखग अलग ही तीन और दो कहा गया है, पर पाली वाडमय में मिला कर पांच कर दिया गया। अतः मूल सर्वोस्तिवादी ब्रिपिटक में ज्याता प्रतावी अनुअतियां सुरचित रही प्रतीत होती है।]

According to Māhavamsa Yaśodhaiā boie two daughters, Māyā and Prajāpatī, and also two sons, one of whom was Suprabuddha. The two sisters, Māyā and Paijāpatī, became the queens of S'uddhodana. This king had by his wife, Māyā, a son, who was the Buddha Śākyamum <sup>1</sup>

The name of Śākyamunı was Gautama and that of his maternal aunt, Prajāptī Gautamī, so the Buddha was called after his mother's clan. It appears, therefore, that in his family there was matrilineal descent, and that children were more closely connected with the maternal than the paternal clan

When King Suddhodana first heard that his son was stopping with Rudiaka Rāmaputra he sent three hundred men, and Suprabuddha sent two hundred to wait on the Bodhisattva. But the latter would retain five of them only as his attendants in whose company he hved. Two of those sent by Suprabuddha were of the maternal clan and three sent by Suddhodana were of the paternal clan These attendants at first formed two sets, the Two and the Three It was not until later that they became the Five.

When after his long fast, the Bodhisattva decided to take food, his attendants for sook him and departed to Benares To this city, Gautama also came, after obtaining enlightenment

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mahāvamsa II, 18—22. Geiger's translation, p. 12

The Mūlasarvāstvāda-Vinaya says that in the morning the Buddha imparted his doctrine to the Two while the other Three went to the city to beg. At noon the six persons took food together. In the evening Gautama taught the Three while the other Two went to collect alms. Gautama abstained from eating in the evening because it was forbidden by the Law <sup>1</sup>

If Gautama chose to instruct first the men of his mother's clan, we may assume that he intended to show them honour and reverence, which is in agreement with the fact that in the Buddha's family children were more closely connected with the material clan.

In later days, under the influence of Brahmanic culture, ancient rites receded; the supremacy of the maternal clan was forgotten and new rules were settled in the Community to regulate ordination and the dignity of Sthavira. In the absence of Buddha, the Community would have a Dean, a bhiksu ordained previous to the others.<sup>2</sup> Consequently, the first account was completed. Mūlasarvāstivāda-Vinaya adds that Kaundinya was ordained previous to the other four and so became the chief of the community.

In the Pali Vinaya, the earlier statement is no longer preserved. It is here related that the Buddha preached his doctrine to the Five. They were all delighted, but the Venerable Kaundinya alone obtained "the pure and spotless", Eye of the Truth." He received at once the upasampadā ordination. Then the six persons lived on the alms the Three brought home from their begging pilgrimage. Finally Mahānāman and Aśvajit received the upasampadā ordination.

In brief, by comparing the two Vinaya, we perceive that (1) in the family of the Buddha, men were more closely connected with the maternal clan and showed special reverence to their maternal kinsmen; (2) the Mūlasarvāstīvāda-Vinaya preserves ancient data which are no longer discernible in the Pali Vinaya.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tripitaka ed Tokvo, xvii, 3, p 18<sup>b</sup> et 25<sup>a</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> For further particulars about these points, see my "Concile de Rajagrha", third part, chap III.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Of. Mahāvagga I 6. 12-38; SBE., xm, pp 92-100

### Note on Takshasila and Its Name

प्रो॰ डा॰ स्टेन कोनी, श्रोस्तो विधापीठ, नार्वे

[तलुशिला प्राचीन भारत का महत्त्वपूर्ण नगर था। सर बीन मार्श्वल ने इस नगर के पुराने खंडहरों को लुटनाया है, उस से तीन पुराने नगरों के मझावशेप प्रकट हुए है। (१) भिंद का खेडा, (२) सिरक्ष, (१) सिरक्ष, (१) सिरक्ष, (१) सिरक्ष, (१) सिरक्ष, विन में भिंद सन से पुराना है। सिरक्ष भी मन नहीं, तलुशिला में यूनावियों की वस्ती से पहले की याद तो यह भी विलाता है। तलुशिला नाम हन में से किस का था सो कहना जरा कठिन है। अभी तक कम से कम इस का कोई प्रमाण नहीं मिला कि भंदि का नाम भी तलुशिला था। सब से पुराना तलुशिला नाम से अकित अभिलेख, जिस से इस पर कुछ प्रकाश पड़ता, एक ताझपत्र पर, भोग के समय का है; उस पर अन्य शक संवत अकित है और त ल शिल ए न ग रे उ त्त रे या प्र चु वे शो खुडा है। पर इसके प्राप्तिस्थान का ठीक पता नहीं। जो कुछ थोडे बहुत निर्देश मिले हैं उन से सिरक्ष की और ही इशारा है। तथा कथित महत्व से मिले प्याने बीर चमन्त्र पर के अभिलेख—उ त रा रा में त च शि ज ए—से भी यही निर्देश मिलता है। सर जीन मार्श ज हारा प्राप्त चादी की पत्री और वीपक पर के अभिलेख मी इसी की पुन्ट करते है। पर इस सन से, सिवा खोज के जिए एक नई दिशा सुक्तने के, कुछ लिख नहीं होता।

सर बीन के मतानुसार सरकप दियवाची टीघे के पिन्हमी छोर पर बसा था। यह पूरव से दिक्सन-पिन्हम को बड़ी -होटी-होटी पहादियों की परम्परा से अवाग कटा हुआ एक टीखा है। यदि सिरकप में ही तत्त्रशिक्षा की समाधि है तो कहना होगा कि कटाचित् नाम के उत्तराई शि जा का अभिमाय है टीजा और तत्त्रशिका = कटा टीजा, जो कि साफ़ ही दियवाची टीखे पर घटता है। पर क्या वाह्मय या अस्य केाई प्राचीन प्रमाण भी इस खुरुपित का पोपक है।

- (१) तचिराता के वक्तरार्थ पर प्रकाश डातने वाला सब से पुराना वरुक्त ज्ञामग ३०० ई.० प्.० के एक अस्प्रहरू आभिनेत में हैं। प्रो॰ प्रिट्रप्स के मतानुसार इसे रोमदक्त नाम के न ग रू.त के वगर मित्र ने अपने कार्यों की अर्थसा में खुदवाया था, सम्राट् विन्तुमार के मितिनिधि प्रियदशीं (अशोक) का इस में उद्दुक्त है। उक्त प्रोफ़ेसर न ग रू त को अर्महरू -गण्द न गा रू ठ का अपभंश मानते हैं। नगार = वर्ड से इस की खुरपत्ति हुई है। अतः इस का अर्थ है वर्डनिरी। स्पष्ट ही तक्तरात का अर्थ तक्त्यशील समस्रकर यह उस का अर्थ है। उस्तरात का अर्थ तक्त्यशील समस्रकर यह उस का अर्माईक अनुवाद हुआ है। अस्तराशि ला और शी ल की मिता दिया गया है।
- (२) पुराया, रामायण और रहुवंश के अनुसार भरत शशारिय के बेटे त च का वसाया होने से इस का नाम सच्छिता पढा !
- (१) दिष्याबदान का कहना है कि बुद्ध अपने एक पूर्व जन्म में महशिला के राजा बीधिसत्व चन्द्रग्रम थे, जो बड़े दानी ये। उन के रुद्राच नामक एक ब्राह्मण को अपना सिर काट कर (शिर: द्वित्वा) देने के कारण ही सद्वशिका का नाम तच्छिनका पढ़ राजा।

वर्ग्युक्त दोनों कहानियां चाम की ब्याख्या के लिए पीछे गड़ी गई है हो स्पष्ट है। मगही प्राकृत में श र॰ का शि ल धीर त च का त च्छ इ या च च्छु इ हो जाता है। इसी शब्दसाम्य के कारण तचित्रता से दूर मगध में इस नाम की व्याख्या -के लिए यह कहानी चल पड़ी होगी। गाम्धार के सर्वास्तिवादी विव्यावदान में इस का समावेश वहीं से ले कर किया गया प्रतीत होता है।

वीस बरस हुए प्रो॰ सिल्क्यां लेवी ने महामायूरी से बहुच्छ कर वजों के नामा की एक सूची प्रकाशित की थी। संस्कृत में इस की कहें पेखियां तथा तिव्यती खाँर चीनी में संवयमंत्र इचिंग और प्रमोधवज़ द्वारा इसके अनुवाद खीर रूपान्तर भी मिलते हैं। इर एक प्राचीन नगर के यच का वसामें बक्लेख है। इसका म्हांक ३२ वों है—

> प्रमर्दनरच गान्धारे तक्षशिक्षायां प्रसन्जनः। सरपार्ता महायची भट्टणैले निवासिक ॥

इस भदरोज चीर दिन्यावदान से वर्शित भद्रशिका में सम्बन्ध प्रतीत होता है। पर यह सूल पाठ नहीं से। विभिन्न "ब्राहरों पेथियों के मिलाने से प्रकट हो जाता है। संभवतः दिन्यावदान के प्रभाव से यह पाठ पीछे कर दिया गया है। इचिंग व संघवमां ने अपने अञ्चवारों से इसके जो रूपान्तर दिये है प्रो० कर्जप्रेन के अजुसार वन चिह्नों का सातवी सदी का जो उचारिय है वह संस्कृत इ ड बि खा का रूपान्तर है।

तषशिला के पड़ेास में छुडशिला नाम की एक बस्ती वास्तव में थी, यह बात सरकप से तीन मील दक्खिन पूरव मार्गरुना श्रङ्खला की उत्तर के। बड़ी बाहियों में से एक चपटे टिक्वें पर करवान् नाम की बस्ति से मिले एक खरोड़ी श्रमिलेख से प्रकट हैं।

कुड का मूज संस्कृत शब्द है जुटा = समृह देर या पर्वतस्त्रक्कुला, कुडिशिला यानी पर्वतस्त्रक्कुला या उस पर बसा नगर। इस के मुकाबले मे तक्तशिला का ऋषे कटा हुआ टीला या उस पर बसा नगर। आतः हथियाली टीले पर बसे नगर का नाम ही तक्तशिला था।

ईंसवी सन् से ३०० बरस पहले ही तच्चित्रला का श्रसल श्रमिश्रव सुलाया जा चुका था, यह उक्त श्ररमङ्क श्रमिलेख से स्पष्ट है। पीड़े कुशायों द्वारा इस नगर के उजड़ने पर पड़ोस में उन के बसावे सिरसुक का भी यही नाम पड़ गया।]

Takshasilā was an important city in ancient India. It is mentioned by Pānin; it was known to the Greeks since the time of Alexander the Great, and it is frequently mentioned in Buddhist literature as a famous seat of learning. In the epics, on the other hand, and in later literature it plays a less prominent rôle.

In modern times the runs of the old city have been excavated, and, more especially, Sir John Marshall has brought to light a long series of highly interesting facts bearing on the history of the old city.

Or rather, traces have been found of three cities: the Bhir Mound, Sinkap, and Sirsukh. The Bhir Mound is evidently the oldest one, but also the Sinkap remains take us back to a very early period, before the Greeks began to settle in Takshaśılā.

We cannot say for certain whether the designation Takshaśilā was applied to the ancient settlements on the Bhir Mound, or came in use only after the Sirkap site had been occupied. None of the inscriptions in which it occurs seems to have been found on the Bhir hill. The oldest is engraved on a copper-plate and is dated in the year 78 of an old Saka era, during the reign of the Saka ruler Moga. It was deposited at a place called Kshema, to the north and in the eastern direction, in the town Takshaśilā (Takhaśilaye nagare utareņa prachu deśo). But we do not know where it was found. The finder mentioned two places in the Lundi Nālā near the Jaṇdiāl temple; his wife spoke of Gāngu or Chiti, and later on Mr. Delmerick was told that the actual find-place was Togkiā in Sirsukh. None of these indications suit the Bhir Mound, but they may all be referred to Sirkap, if the somewhat uncertain description in the plate means that Kshema was situated north-east of Takshaśilā proper.

The inscription on a vase found in Shahpur just below Sukap speaks of a stupa in Takshasila (Takhasilae), but we do not know where the vase was actually found.

The inscriptions containing the ancient name of the town found by Sir John Marshall, on the other hand, distinctly point to Sinkap Within the walls of the ancient town, at a locality known as the Mahal, situated on high ground in a dip at the western end of the Hathiāl spur, were found some ladees with inscriptions stating that they belonged to the northern ānāma of Takshasıla (utan arame Takshasılae, i.e., utan ārāme Tākshasılak) Then we have the well-known silver scroll and a lamp found in chapels to the west and south-west, respectively, of the

<sup>1</sup> Cf Marshall, Annual Report of the Archwological Survey of India, 1927-28, p 80

Dharmarājikā stūpa on the Chu mound below Sirkap, with inscriptions mentioning the Takshaśilā Dharmarājikā compound (dhamaraie Takshaśila, Takshaśilami dhamaraie, 1e., dhārmarājike Tākshaśilake) Here then is the question of a stūpa compound connected with Takshaśilā and not of Takshaśilā itself

Such indications cannot prove anything, but they raise a certain presumption in favour of considering the Sukap site as the real Takshaśil $\bar{a}$ 

According to Sir John Maishall, Sirkap occupies the western spur of the hill of Hathiāl. A glance at the map will show that Hathiāl is a well defined hill, being separated by a distinct depression from the main indge of hills stretching across the whole tract from north-east by east to south-west by west. If the oldest town known under the name of Takshaśilā is represented by the Sirkap ramains, it would then a prior seem likely that śilā, rock, the last component of the name Takshaśilā; bears reference to the hill now known as Hathiāl. Such attempts at explaining the meaning of the name as are known from literary sources do not, however, seem to favour this explanation.

The oldest one takes us back to the third century B C., when Aśoka was King Bindusāra's viceroy in the Takshaśilā country, and it is found in the Aramaic inscription which Sir John found at Sirkap? According to the late Piofesser Andreas³ this record mentions a certain Romedata, evidently an Iranian, as 'town-friend' of Nagaruta, praises his zeal, and also gives the name of the governor or viceroy Priyadraši. Priyadraši is of course the well-known designation of the later emperor Aśoka, and Romedata must have been his chief official in a place called Nagaruta. Andreas explains Nagaruta as standing for Nagārūtha, a regular Aramaic abstract noun formed from the base nagār, carpenter, the whole meaning 'carpentry'. It is evident that this is meant as a translation of Takshaśilā, taksha having been identified with the base takshan, carpenter, and śsłā having perhaps being confounded with śīla, custom, practice

If Andreas was right, as I think he was, the Aramaic rendering of the name shows that it was no more immediately intelligible, the final  $\hat{sila}$  being wrongly rendered, but that it was felt to have some connection with the base talsh

The Puranas give another explanation of the name. According to the Biahmanda and the Vayu it was the residence of Taksha, the son of Bharata. The same story is told by Kahdasa, Raghuvamśa XV, 89, and it has also found its way into the corrupt stanza. VII 101 11 of the Bombay edition of the Rāmāyana. It is, however, evident that Taksha has simply been invented in order to explain the name, and that the tale is not based on genuine tradition.

A third explanation is indicated in the 22nd tale of the Divyāvadāna: In bygone days Takshaśilā was called Bhadraśilā. In a previous birth the Buddha was king Chandraprabha of Bhadraśilā, who was famous for his head (suaḥ chhithā) and gave it to the Biāhmana Raudrāksha.

<sup>1</sup> Guide to Taxila, 2nded , Caloutta, 1921, p 4

<sup>2</sup> Guide, pp 77 ff

Nachtichten ion der Gesellschaft der Wissenschaften zu Gottingen, 1931, pp. 6ff., cf. also Hersfeld Ep Ind NIX, pp. 231 ff

It is evident that the story is meant to explain how the name of the town came to be changed from Bhadraśilā to Takshaśilā. In its Sanskit form it does not, however, give any such explanation. We can see that śirah is meant to explain śilā, and chhittvā to explain taksha. In other words we must think of an original where the word for 'head' might be suggested by śilā, and where there was a word meaning 'to cut' which might be connected with taksha on one side and chhid on the other. Now we learn from Hemachandra, IV, 194, that the Prākrit substitutes of the base taksh are tachchhai, chachchhai, etc., and in Māgadhī śiraḥ would become śila. We are thus led to think of Māgadhī śilaṃ tachchhittā as the original form which the Divyāvadāna śiraḥ chhittvā has been derived. The story must consequently have been originally told in Māgadhī, and in a country far removed from Takshaśilā, and it is based on a complete misunderstanding of the name. Though the Mūlasarvāstivādins, to whose school the Divyāvadāna belongs, were strongly represented in the north-west, this particular tale cannot accordingly have had its origin there.

The various attempts at explaining the name Takshaśilā do not, as we have seen, help us much. They only show that the meaning of the name must have been lost sight of at a comparatively early time, since the last part silā, could be variously confounded with šīla and śwrah.

About twenty years ago¹ Professor Sylvain Lévi published the important Yaksha-catalogue contained in the Mahāmāyūrī Here a long series of local names are enumerated, each connected with its special Yaksha The text is found in Sanskiit manuscripts, in Tibetan, and in several Chinese ienderings: by Sanghavarman (A.D. 516), I-tsing (A.D. 705) and Amoghavajia.

In vv. 32 f of the text we read:

Pramardanascha Gändhäre Takshasılayam Prabhanjanah.

Kharaportā mahāyaksho Bhadraśaile nivāsikaļi.

'Pramardana in Gāndhāra, Prabhañjana in Takshaśilā, the great Yaksha Kharaportā residing in Bhadraśaila.'

It is a priore likely that Bhadiasaila has something to do with Bhadiasaila, which the Divyāvadāna, as we have seen, gives as the name of Takshasailā in earlier periods of its existence. We are thus left with the impression that Takshasailā is represented twice, under its names in two different world-periods.

A look at the various readings will, however, at once show that Bhadiasaila cannot be the original reading, but that it has replaced another name, probably under the influence of the Divyāvadāna story.

Another Sanskrit manuscript gives Dasasarle, which does not help us Sanghabhadia and I-tsing, on the other hand, give Ch'o-to-shr-lo, which Protessor Lévi proposes to restore as Chhardasarla, and Amoghavajia's Tu-shan, 'vomit-hill', and the Tibetan Skyngs-pa-yi-ri, with the same meaning, look like translations of some such form.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Journal Asiatique, xi, v, 1915, pp 19 ff

It seems to be evident that Ch'o-to-shr-lo is a rendering of the name which originally stood in the text. There is not, however, anything which points to the existence of a r in the name. According to Professor Kailgren, Nos 1219, 1011, 886 and 569, the 7th century pronunciation of the Chinese signs was Ch'iat-d'ā-sīai-lâ, which looks like a rendering of a Chhadasilā or Chhadasilā, and I have no doubt that the latter actually stood in the text, and that chhada was thought to be derived from the base chhrd, to voinit

My teason for thinking so is that Chhadairla, as the name of a locality in the neighbour-hood of Takshasila, actually occurs in a Kharoshthi inscription which Sir John Maishall has unearthed at Kalawan, a site three miles south-east of Sirkap, on one of the flat-topped eminences jutting out on the north side of the Margalla hills.

In my edition of this inscription I I have shown that Chhadasilā must have been the name of an old township at the site. And it is evident that Chhadasila contains the same element sitā, rock, as Takshasilā And since the Margalla hills, where Chhadasilā was situated, are a continuous chain, while Hathyāl, the seat of ancient Takshasilā, is detached from the main range, it is tempting to derive taksha in Takshasilā from the base taksh, to chop, and identify chhada in Chhadasilā with the word chhatā, mass, lump, continuous streak. In this connection it is then of interest that the word chhatā is of frequent occurrence in Kashmīr works such as the Kathāsaritsāgara and the Rājataranginī, because we have every reason for assuming that the Prākiit of Kashmīr was closely connected with the Takshasilā dialect.

If then Chhadasilā means 'nange-hill' and, further, 'town on the range of hills', and Takshasilā 'chop-hill' and, further, 'town on or below a detached hill' it seems necessary to draw the inference that the name was originally applied to the Sirkap city, which is thus situated. The Aramaic inscription, however, points to the conclusion that the original meaning of the name had already been forgotten in the third century B.C. After the sack of Sirkap by the Kushānas the old name might therefore easily be transferred to the new capital, i.e., to the Sirsukh city.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>J R A S, 1932, pp 945 ff.

# त्र्यार्यमञ्जूश्री-मूलकल्प

(श्रीयुत्त काशीप्रसाद जायसवाक, विधामहोदधि)

भारतीय-इतिहास ब्रादिम आर्थकाल से ई० स० ३४८ तक पुराणो मे—वायु और विष्णु तथा भागवत में (मत्स्य में २४८ ई० ही तक)—अङ्कित हैं। इस के अनन्तर का लिखित इतिहास आज तक नहीं मिला था। पर अब सौभाग्यवश पूरा इतिहास मगवान बुद्ध के कुछ काल पहले से मौर्थकाल तक प्रायश: रूपरेखामात्र, और पस्लवितरूप से शक्तंश से पालवंश के प्रथम राजा गोपाल के अन्त तक का, संस्कृत में प्राप्त हो गया। यह इतिहास बौद्ध महायान के आ ये म ब्जु औ - मूल क ल्प नामक तन्त्रप्रन्थ में १००० रलोकों में दिया हुआ है। अर्थात् कोई २०० ई० पू० से ८०० ई० तक १६०० वर्षों का इतिष्टत इम में है। और यह इतिहास ठोक हैं। एक ही प्रति इस अन्य की मिली जो त्रिवन्द्रम (अनन्तशयन) राजधानी (त्रावनकोर राज्य) से म० म० गयापित शास्त्रों द्वारा मन्पादित हुई। १६२५ ई० में इस का तृतीय खण्ड छपा जिम में यह इतिहास रा ज व्या कृत नाम के अध्याय में हैं। यह प्रन्य ८०० ई० के लगभग गौड़ अथवा मगध में पालों के राज्य में लिखा गया। प्रन्य का शब्दश: अनुवाद तिव्यती भाषा में भारतीय पण्डित कुमार कलश ने १०६२ ई० में किया। अतः अन्य के प्रामाणिक होने में कोई सन्देह नहीं हो सकता। संस्कृत इस की बौद्धों वाली भाषा प्राकृतमिश्रित है।

मैंनं भदन्त राहुल सांकृत्यायनजी की सहायता से तिब्बती प्रन्थ से पाठ मिला कर इस का वहं परिश्रम से अध्ययन किया। इस प्रन्थ मे अपूल्य वार्ते मिली जिन से प्राय. मब भगड़े और संशय जिन्हे विन्तेट सिमय आदि इतिहासकारों नं उठा रक्खा था, तै हो जाते हैं। यदि इस का पुराना अनुवाद तिब्बती मे न होता तो पारचात्य विद्वान लोग और उन के अनुज अनुयायी कह उठते कि प्रन्थ आधुनिक है, अब बनाया गया है।

#### तन्त्रयुक्ति

मध्युत्री के राजव्याकृति की तन्त्र-युक्ति इस प्रकार है, पुराना इतिहास बौद्ध धर्म-प्रनयों से, फिर प्रान्तिक इतिहास (उत्तर जाना आदि हिन्दुटापुन्नो के सहित दिचया का, पश्चिम और प्रव के भागों का), तब मध्य-देश के साम्राज्य का, फिर गौड़ बङ्गाल का, तथा समाजनेतान्त्रों का ऐतिहासिक प्रन्थों के आधार पर। बुद्ध के समसामयिक राजाओं का नाम दे कर काशी के—

#### ब्रह्मदत्त वंश

की तालिका दो है। कांसल श्रीर सगध के अध्युदय के पूर्व काशोवंश का दर्जा सम्राज् वंग का था। कीसल बुद्ध जन्म के पूर्व काशों के अधीनस्थ था। काशों से ही निकल कर शैधुनाक वंश ने सगध पर राज करना छुरू

<sup>(1) &#</sup>x27;कलियुग राजवृत्तान्त' एक नया बनाया हुआ अन्य श्रप्रामाणिक, गढ़न्त मात्र है जो शुर्पीय विद्वानों के विचार की.े छावा पर लिखा गया है, यथा—काच को समुद्रगुप्त का बढ़ा माई कहा है, इत्यादि । वे विचार श्रप्रामाणिक थे ।

किया। अर्थात् २०० या ३०० वर्ष दुद्ध और प्रसेनजित् ऐक्वाक के पहले, काशी वाले ही कुरुपाञ्चाल की सीमा से (अथवा कुरु भी शायद उन के नीचे आगया था) अडू तक राज्य करते थे। उस समय वहु का कोई राजा पृथक् न था। केवल तीन वहे राज्य थे और सब मे प्रधान काशीराज्य था, (१) काशी, (२) वस्स (चेदि-सहित) और (३) अवन्ति। अवन्ति उज्जयिनी वीतहोत्रों के सुशासन में थी और कौशान्वीस्थ युधिष्ठिर के वंशकों के हाथ में वस्स-चेदि। इन तीन ही महाराज्यों मे उत्तरीय मारत वैंटा सुआ था। काशी के नीचे अवध तथा उत्तरी दिच्छी विहार (मिथिला मद्ध देश तथा मगध अडू) समस्त था। और काशीराज्य वस्तुत उस ममय पहला साम्राज्य था। वस्स के राजा को मखुशी ने सब से कुलीन कहा है।

#### शैशुनाक श्रीर नन्द्वंश

पौराश्विक ग्रीशुनाक वंश के राजा विम्विसार से अजावशत्रु के लड़के उदायी तक की चर्चा इस नवोपलब्ध 🗸 अन्य मे पाई जाती है। लिखा है कि भगवान बुद्ध के उपदेश उदायी के राज्य में लेखबद्ध किये गये।

नन्द को लिखा है कि वह पहले राजमंत्री था, वडा प्रतापी हुआ श्रीर वहुत सुयोग्य शासक था पर उस समय का नीचतम मतुष्य है। वर्षन महापद्मनन्द वाला है। नई वात यह है कि यह पहले मन्त्री था। इस का मन्त्री वरहिच बौद्ध था तथा राजा नन्द वैदिक था। ब्राह्मणो का वहुत मान करता था। पाश्चिनि इस के मित्र थे। मिन्त्रपरिच्द् ने राजा का विरोध किया। पर अपने भाग्यवश यह मर गया। मन्त्रिपरिच्द् का उस समय बहुत प्रभाव जान पहता है।

#### मै।र्य वंश

चन्द्रगुप्त का कोई ४५ वर्ष की अवस्था के लगभग मरना स्चित होता है। क्यों कि बिन्दुसार नावालग़ी में सिंहासन पर वैठा, उस समय विष्णुगुप्त चायाक्य मंत्री था और परले राज्य अर्थात अशोक तक कुछ कांल मंत्री रहा। विष्णुगुप्त का हाल दो जगहों में दिया है। एक मौर्यवंश के अन्तर्गत और दूसरे जहाँ वह वह नाह्ययों और वीद संन्यासियों का वृत्त (प्रन्य के अन्त में) दिया है, वहाँ, चायाक्य को वहुत न्यायी और योग्य शासक कहा है। केतल उस के कोध की निन्दा की है। विन्दुसार को वहुत अच्छा वेलने वाला (वाग्मी) और हद विचार वाला लिखा है।

#### पुष्यमित्र

इसे गोमि श्रीर गोमिषण्ख नाम से पुकारा है श्रीर कहा है कि वौद्धधर्म का इस ने लोप किया ! वौद्धधर्म के द्रोहिवों के नाम बदल कर दिये हुए हैं। यथा मिहिर (सूर्यगुल) को 'प्रह' श्रीर शशाक को 'सोम'।

#### यसवंश

वौद्धधर्म का उद्धार <u>यचनशी गम्भीर</u> श्रीर उस के पिता बुद्धयच ने किया। यच-मूमि इस प्रन्थ में, तुरिक्तान (Central Asia), हिमालय के उस पार के देश को कहा है। यचवंश के ग नभी र को मैं क(द्)फीम् (Kaphises) समक्तता हूँ। ग (द्) भी म् का ग नभी र कर दिया गया है। उस के पिता को म ह यु ति कहा है। हो सकता है कि यह म हा यु ति (Great Fta) का परिवोधक हो।

#### पादेशिक इतिहास

नेपाल श्रीर चीन जिस से तिब्बत का अमिप्राय है ('महाचीन' इस बन्य में चीन को कहा है श्रीर 'चीन' तिब्बत को) तथा खोतन-कारमीर का प्रान्तिक इतिहास, हर्ष के समय तक का तथा दिचल के पल्लव श्रीर चाल्लक्य राजा श्रादि जो हर्ष के समय में थे उन का तथा भारतीय द्वीपों के उस समय के राजाओं का श्रीर पश्चिम में वल्मी-क्रल तथा यादवों के गल्लो का हाल दे कर फिर मुख्य इतिहास का—

#### मध्यदेश के साम्राज्य-क्रम

का वर्शन शकवंश से हो कर पालवंश तक हमारे बौद्ध इतिहास-कार ने दिया है। यह इतिहास बिलकुल इतिहास रूप मे है, जैसा पुराखों मे राजानुक्रमखिकाएँ दी हुई हैं उसी प्रकार। विशेषता यह है कि बहुतेरे राजाओं का बहुत अच्छा चरित्र-चित्रया है। स्कन्दगुप्त को सर्वश्रेष्ठ गुप्त नृपेन्द्र माना है श्रीर समुद्रगुप्त को ऐहिक-सम्राज् मानते हुए लिखा है कि इन के राज्य में ब्राह्मणों की जय थी और मनुष्य तथा पितरों को सब मोग प्राप्त थे। कभी इस मे यह है कि वंशों का नाम नहीं दिया है। शकवंश श्रीर श्रीकण्ठ-स्थाण्वीस्वरवंश को छोड, किसी का वंश नाम नहीं है। श्रीर कहीं कहीं केवल नाम को पहले श्रचर मात्र से दिया है, जैसे स का रा दि = स्कन्द ! इस से मुक्ते इस इतिहास के इल करने मे वही श्रम पड़ा जो कुंजीहीन किसी म्लेच्छित लेख (Code-writing) के पढ़ने में । पर हल हो जाने पर यह इतिहास बहुत ही स्पष्ट हो गया श्रीर श्रम मिट गया और उस की जगह सुख का अपूर्व अनुभव हुआ। मैंने समभा, माता सरस्वती ने मेरे ही लिए यह रहस्योद्घाटन रख छोड़ा था। इस का मध्यदेशीय इतिहास ऐसे ठिकाने का है कि विनर्सेट स्मिथ के अम सब दूर हो गए और उन का इतिहास सूठा पह गया। सञ्जुश्री के इतिहासकार ने यह स्पष्ट कर दिया कि एक साम्राज्य त्रार्थावर्त्तं मे बराबर लगातार अनविच्छन्न बना रहाः काशी-राज्य से पाल-राज्य—८०० ई० पू० से ८०० ई० तक-अर्थात् जब तक का इतिवृत्त प्रन्थ मे अद्भित किया जा सका है तब तक एक साम्राज्य कायम रहा। शक्तवंश के पहले का हाल सब जानते हैं ! केवल काशी-साम्राज्य का हाल नया या सो हमने दे दिया है। इस अपने इतिहास के अनुसार, शकवंश से ले कर पालवंश तक आर्थावर्त-साम्राज्य के अधिकारी निम्नलिखितः राजवंश हुए:---

- १. शकवंश, जिनका वंश लोप करनेवाले
- २. ३ नाग और सेन प्रथवा नागसेन हुए।

एक स्थान पर इस साम्राज्यतन्त्र की पुनक्षिक है अर्थात् गौढ़ देश के इतिहास में, जो साम्राज्य-इतिहास के बाद दिया गया है, इस का दुवारा ज़िक्र है। उस में 'नागसेना' की जगह 'नागराज' लिखा है। ये नाग-राज भारिशव सम्राट् थे। धौर इन के समधी धौर नाती सेन नामधारी प्रवरसेन, करसेन, आदि वाकाटक न्रक्षचित्रय राजा हुए जो विन्ध्यशक्ति के दंशज और विष्णुवृद्ध वंश के थे। गौडेतिहास में नागों के वाद प्रमिवष्णु दाचिष्णात्य का राज्य लिखा है। दाचिषात्य से मतल्ल अन्ववेद से दचिष विन्ध्य से है, क्योंकि विष्णुवृद्ध वाकाटक वंश विन्ध्य से ही राज्य करता था। प्रमिवष्णु से तात्य विष्णुवृद्ध से है। नाग और प्रम-विष्णु के अर्थान गौढ़-मगध का शासन लिखा है। प्रमिवष्णु ने वहाँ एक उपराज नियुक्त किया था। लेकिन नागों का ख़ास अपना शासन वहाँ (पूरव मे) था। पुरायों में भी लिखा है कि चन्पावती से नवनाग पूरव का

राज्य करते थे। नवनाग का ही (सरकारी) नाम भारशिव था। नव नाम का पहला सम्राट् या वडा राजा हुआ जिस ने कुषायों को मार अन्तर्वेद को स्वतन्त्र किया। इस के सिक्के संयुक्तप्रान्त में बहुत मिलते हैं और नव के उत्तराधिकारी वीरसेन के तो पश्जाव तक पाये जाते हैं।

यहाँ शको को सध्यदेश का राजा मानना यह सिद्ध करता है कि कुपाय लोगों को ही हमार यहाँ शक कहते थे।

४--- चौथा वंश गुप्त सम्राजों का है, इन की मूलकल्प ने नृपेन्द्र कहा है अर्थात् Imperial Guptas समुद्रगुप्त से ले कर बुघगुप्त तक अपने इस इतिहास में सम्राज् माने गये हैं। बुध गुप्त का नाम इस ने उकारादि दिवा है और इसे क्रमारग्रा (द्वितीय) का उत्तराधिकारी कहा है। क्रमारगुप्त द्वि० के बाद बुधगुप्त राजा हुए थे यह 'शिखालेखों से विदित है। उस समय का एक सम्राजी सिका है जिस पर 'ठ०' लिखा हुमा है, कोई जानता नहीं था कि यह सिका किसका है। अब मालम हुआ कि यह तुषराप्त का ही है। इस पर विरुद्ध नाम प्रकाशादित्य है। लिखा है कि उकारादि के बाद गुप्तवंश के दो भाग हो गए, एक गौड़ (बंगाल) में श्रीर दूसरा मगध में। तब एक शहु पश्चिम से हकारादि चढ श्राया थ्रीर मगध तक पहुँच गया। यह 'ह०' हुए है अर्थात् तेारमाए। -वह काशी में मर गया। उस का लडका जा बड़ा दुष्ट था घेर कर मार डाला गया। काशी में प्रकटादित्य राजा -हुआ और प्रकटादित्य के समय में कामरूप श्रीर वर्मा तक राज्य हुआ। पर विन्ध्य में (भारत में) उस के वंश के देव (गुप्त) सिहराज नं श्रपने की वहाँ की जनता से राजा बनवा लिया। प्रकटादित्य ने ५४ वर्ष राज्य किया श्रीर इसी के समय मे शशाक हुआ जिस का नाम सोम कह कर दिया है। प्रकटादित्य का माई व (वज्र) उस के -बाद राजा हुआ। फिर कोई १० वर्ष के अन्दर राज्यवर्द्धन का राज्य हुआ। यह गुप्त-साम्राज्य के टूटने का इति-हास दिया हुआ है। प्रकटादित्व सम्राट् बालादित्व द्वितीय का बेटा था यह सारनाथ के शिलालेख में है। शिलाले-खानुसार वह काशी से राज्य करता था। सिमय श्रादि की दूसरे वालादित्य का पदा नहीं, उसे पहले वालादित्य से उन नव इविहासकारों ने मिला दिया है श्रीर श्रान्त हो गए हैं; नवीजा यह हुआ कि ग्रास्नाश्राज्य का दटना उन्हों ने ४०, ५० वर्ष पहले मान लिया।

गुप्तवंश हूर्यों के ध्वस्त होने पर भी फिर नहीं सम्राज् होने पाया। इस का कारया इस इतिहास में यह
- मिलता है कि प्रकटादित्य कुमारावस्था में कृद किया गया था। इसे गोपराज ने बन्दी किया था। हुया ने इस
- छोकड़े को मगय की गडी दे वनारस में विठलाया। पर यह राजा उस समय नहीं बल्कि हूया के बेटे यह (अर्थात्
मिहिर) के बाद हुआ। लोगों ने इसे नीच समक सारत का सम्राट् अन्य को माना जो---

५—विष्णुवर्द्धन था। इसे शिक्तालेकों में विष्णुवर्द्धन यशोवर्मा कहा है। इस के वश में तीन पीढ़ी तक साम्राज्य रहा। फिर—

६ — मौखिरवंश वाले सम्राट् हुए । शिलालेखों के अनुसार निर्मंड (हिमालय) से ले कर अन्ध्र देश तक और मगध से पश्चिम सग्रुद्र तक मौखिरियों का राज्य था । पर तो भी स्मिथ आदि की समक्त में न आवा और उन्हों ने लिखा कि कोई साम्राज्य हुई के पहले ५० वई तक न था। यह बात अब आन्त -सावित हो गई। ७— मौखरियों के बाद श्रीकण्ठ स्थाण्वीश्वर का वंश दिया है। जिल्ला है कि हर्ष ने गौड़ के बौद्ध-धर्मद्रोही सोस (शशांक) को पराजित किया। पुण्ड्वर्द्धन पर युद्ध हुआ और शशांक को यह दण्ड दिया गया कि आसृत्यु वह पुण्ड्वर्द्धन राज्य के बाहर न जावे। शशांक ब्राह्मण्यु या और उस के समय मे वैदिक धर्म का प्रमार हुआ। बौद्ध मठो के मसालों से शहरवालों के मकान पुण्ड्वर्द्ध में बने।

द—हर्षवर्द्धन के बाद उस का नाती धुवसेन (तीसरा) आर्थावर्ष का सम्राट् हुआ। इस के लड़ाई के लड़ाज़ भी बहुत थे। ताम्रपत्रों में यह चक्रवर्ती लिखा है। इसके वंश में कम से कम एक और सम्राट् लिखा हुआ है। फिर—

द्-गुप्तवंश की शाखा जो गौड़ मे थी थ्रीर गौड़वंश कहलाती थी उस का साम्राज्य हुआ। इन्हें सिम्थ Later (Juptas कहते हैं पर ठीक नाम 'गौड़-गुप्तवंश' होना चाहिए। इन मे आदित्यसेन हुआ जिस ने ३ अश्वमेध किए। अपने इतिहास मे उस के ३ वंशजो के नाम दिए हैं; देवगुप्त चन्द्रादित्य द्वादशादित्य। चन्द्रादित्य और द्वादशादित्य के सिक्के मिल्ले हैं और देवगुप्त का नाम शिलालेखों में है।

इन के समय में मगध में कुछ दिन तक राज्य इन के अधीनस्थ राजा यकारादि का हो गया था। यह य॰ मेरी समक्ष में यशोवर्मा कन्नौजवाला सोमवंशी राजा है।

१०—िक सा है कि द्वादशादित्य के बाद या उस के समय में बंगाल ने अपना राजा चुनाव से एक शूद्र को बनाया। फिर उस के बाद एक दूसरे शूद्र गोपाल को चुना और उस का वंश चला। इन्हें अव पालवंशों कहते हैं पर इस अन्य में 'गोपालाः' नाम दिया है अर्थात् गोपालवंश। यह साम्राज्यक्रम दिया हुआ है। इस में विष्णुवर्द्धन, मौलिर, बलभी और गौड़वंश के साम्राज्यक्रम का आधुनिक ऐतिहासिकों को पता न था। न वे यही जानते थे कि शशांक ब्राह्मण था। उसे वे गुप्तवंशज ही समस्तते थे। न अब तक पुण्टूवर्द्धनवाली लड़ाई का कोई हाल जानता था। यह भी लिखा है कि बंगाल में शशांक के बाद कुछ स्वल्प काल तक एक गणराज्य रहा।

#### राजाओं की जातियाँ

सानो योरपीय लेखकों से चिढ़कर सरम्वती ने इस प्रत्य का उद्घाटन किया है। वे बहुतेरे हिन्दुओं को म्लेच्छ कहते थे। यह उन्हें गाली देना है। वे कहते थे कि बलसी कुलवाले हूण थे। इस सब का जवाव है इस प्रत्य से मिल गया क्योंकि सब वंशों की "पूर्वी" (असलियत) इस में दी हुई है। बलभी कुल को लिखा हैं कि ये इस्वाकु वंश के थे। इस विपय मे श्रीयुत वैद्य की बात ठीक निकली ग्रीर दूसरी की शोशी ठहरी। गुप्तों को चित्रय लिखा है श्रीर हर्पबर्द्धन को वैश्य।

इस प्रन्थ में बहुत सी नई वातें हैं सब का बल्लेख यहाँ नहीं हो सकता। मैंने इस का सारा वच्च एक नये प्रन्थ में लिख दिया है और पाठ तिब्बतों से शुद्ध कर संस्कृत मूल भी दे दिया था। यह प्रन्थ छप रहा है।

### Some Rajput Traditions in South India

प्रो॰ डा॰ कृष्णस्वामी ऐयंगर, महास

[ द्यानिकुल के राजपूतों की बरपित के साथ जो एक कहानी प्रचलित है, उस की प्राचीनता का पता चलाना चड़ा मनेरिकक होगा। दिल्या के कुछ प्राचीन राजवंश भी द्यपने की यञ्चकुण्ड से बरपन्न श्रम्बिकुलवणी मानते थे, यह इस सेख के श्रम्त में दी गई संगम युग की एक प्राचीन तामिल कविता से श्रकट होता है।

इस कविता में पारि नाम के एक वे क (सरदार) की दो कन्याओं को उसका एक सिन्न कपित नामक ब्राह्मप् कि विवाह के लिए पास के कर रे स्थ म के एक दूसरे वे क इ हैं गो के पास ले कर जाता है, और विवाह के लिए प्रार्थना करता है। इसमें वह कन्या के स्वर्गीय पिता का वर्षीन कर के इहं गो के वंग का वर्षीन करते हुए उसे ऋषि की यज्ञानि से उत्पन्न द्वारक के एक राजा का वंगन और उस की श्रेश वीं पीढ़ी में उत्पन्न कहता है। तामिल मन्य विश्वपुरायाम् के अनुसार यह ऋषि शास्त्र था। प्रराणों में इस ऋषि का पता नहीं मिलता पर भागवत में इका की कहानी में इस की और विवेश ज्ञात होता है। तामिल अनुस्तृति यह है कि अगस्त्य सुनि वृचिया आते समय अपने साथ द्वारका से विवेश या इच्या से कह कर अपने साथ श्रेम राजा और चहुत से सरदारों के परिवारों को दिवय जाते समय अपने साथ द्वारका से विवेश या इच्या से प्रवासियों का जाना सिद्ध होता है। कम से कम विचया के राज्यरामों में ऐसी अनुस्तृति विद्यामान हैं। केवल साहित्य से ही अनिश्वंत्र की स्थिति सिद्ध नहीं होती, विके लगभग २०० ई० ए० में वानाधाट वाले नागितका के अमिलेल में उस के पिता के सित्त के विद्यामां ने इसे अनु से आया हुआ परिवार समका है। पर वस्तुत यह ऋष्टि आप्तृत्र का प्रकृत कप है। तेल्लगू माध्य में इसी का अपने अ अपने का प्रकृत कप है। तेल्लगू माध्य में इसी का अपने अ असिले से साव से प्रवास के विवाह के स्वास के प्रवास का रहने वाला या जर्जा नागितका के प्रता के सिकरे पाये गये है।

एक दूसरी कविता के अनुसार इसी समय तामिल देश के एक दूसरे काञ्ची के सरदार ने विष्णु का वशघर नहा हैं। इस के पुरुषों में अवेष्या के कुछ एक इक्ष्वाकु राजाओं के नाम है। इस के पास के प्रदेश में ही नागाईंनी कोंडा से हाल में ऐक्ष्वाकुओं के अभिवेख भी मिखे हैं। ऐक्ष्वाकुओं का अस्तित्व आन्त्र अभिवेखों से भी प्रकट होता है। यह सरदार चोख पिता का पुत्र हैं। बाहामी के चालुक्य भी अपने को सूर्यवशी कहते थे।

उपर्युक्त ऐक्ष्वाकुमों के व्यक्तिलेख सब २४० डै॰ के पहले के है। संगम-युग को भी हम २०० ई॰ से पीक्षे का नहीं मान सक्ते।

It is a fairly well-known fact that there is a tradition connected with some of the Rajput families that they belong to a group called Agnikula, and a rather fanciful tale has been invented to account for the designation Agnikula. It would be interesting therefore to examine how far back this story could be traced, and whether there were any other families of rulers, who claim similar association. The enclosed translation of a Tamil poem seems to contain the story of the founder of a royal family, appearing from out of the sacrificial fire, and thus giving the name to the dynasty, though perhaps the dynasty may, for all that we know, be altogether unconnected with any of the Rajput families of a later time that lay claim to this ancestry. The story of the fire-born family is briefly this

There was a chieftain by name Pān, whose demesne lay in the region towards the Western Ghats in the distant south of India. He was one among the seven chieftains, known to Tamil literary tradition, as the last seven patrons of literature. The significance of the tradition is that, in the early stages of development of literature, it had to depend upon private patronage, that is, patronage of individuals as distinct from

foundations for the promotion of learning Among those that have left an impress in this department of patronage a certain number are regarded as pre-eminent, and, obviously on the basis of chronology, they happen to be divided in the Tamil country into the early, middle and later patrons. Either as a matter of chance or because the number was fixed by design, each one of these groups consisted of seven individuals. The following were the seven belonging to the latest group.—

 1 Pehan
 4 Aay

 2 Pärı
 5 Adhikan

 3 Kärı
 6 Nallı and 7 Örı

The poemi that celebrates these definitely also associates with them the three farfamed kingdoms of the Tamil land, the Chola, the Pandya and the Chera The general disposition of the Tamil country politically was that there were the three kingdoms in the localities, along the coast region generally associated with them, more or less extensive, according to the vicissitudes of their history, and, along with them, a certain part of the territory had to be left in the occupation of petty chieftains who had to maintain their authority by the exercise of military power. Not being rulers of large enough territory to be dignified by the title king, nor coming of the same kind of illustrious ancestry to enjoy the dignity, they are given the smaller title of Vels, petty vassal chieftams who owed allegiance to a higher ruler, generally one of the three kings But one feature attaching to them is the characteristic feature of a disinclination to acknowledge authority and remain loyal, which seems more or less incidental to the exercise of military authority, not the recognised civil authority of ruling sovereigns Being set over rather somewhat intractable lands not as yet brought into full cultivation and civilised rule, these are sometimes described also as kings of inferior lands, having regard to the character of the country, over which they were set to rule, being under non-regulation territory, the military protection had to be given to the inhabitants as yet in a comparatively rude and but partially agricultural state of civilization They are described sometimes as Kuru-Nila Mannar-kings of lands of inferior fertility, or Salukku-Vendar-kings of lower standing Otherwise they are generically described as Vels They may be described as a class of noble families, divided into two parts, a small number of ruling families, and the far larger number connected with ruling families and endogamous at least to the extent of girls being accepted for marriage by the ruling families, the families being hypergamous to that extent Therefore they are of the same kind, but of inferior degree The seven chieftains under reference therefore belong to the latter class, to attain anon, a large number of them, eminence both by their rule and by their patronage of letters

This particular chieftain Pāri, one among the seven, had a life-long friend in the Brahman poet Kapila, a Sangam celebrity After varying fortunes he died, or fell in

<sup>1</sup> Siru-Panairuppadai

battle, leaving behind him two daughters unmarried. As the social etiquette demanded, the life-long friend of the father, the Brahman by birth, and a poet assumed a position in loco-parents, and took the responsibility upon himself of getting the two girls suitably married to discharge his friendly obligation to the late patron. In the course of this interesting mission, he took the girls to a chieftain of similar standing, ruler over the hill called Araiyam, perhaps again in the hilly country of the Western Ghats, by name Irungo, and requested him to accept the girls from him in marriage, the girls who were daughters of Pāri king of Parambil, or Parambū-nādu. In doing so, as he was in duty bound he described the parentage of the girls to begin with, and addressed the chieftain in flattering terms alluding to his own distinguished ancestry in the course of which, he refers to him as a chieftain who came of the family of a king of Dvāraka, who came out of the sacrificial-fire of a Rishi. His ancestors counted 49 generations from the founder, and in direct descent from him and, as coming of that illustrious family, Irungo was therefore eminently worthy of the orphan daughters of his own patron Pāri

The question arises as to who the king of Dvāraka was who came out of the sacrificial fire and founded the long dynasty of 49 I have not as yet been able to trace in Sanskrit literature the actual story under reference, or the king referred to, or even the name of the Rishi But in a Tamil poem known as Viśvapurānasāram, there is a reference to a Rishi by name Sambhu, from whose sacrificial fire a royal family arose name is referred to in a similar context in a later Tamil poem also I have not come upon a Sambhu Rishi either in the Mahābhārata or in the Vishnu Purāna, or in the Bhāgavata, but I hope to trace it So far there is a similar reference in the story of Ilā in the nineteenth book of the Bhagvata This coupled with the reference to Dvaraka seems to indicate that it may be merely a reference to this story of Ila, and the fortynine generations may confirm this Tamil tradition, of course, it is comparatively later tradition, has it that when Agastya proceeded on his civilising mission to the south, he is said actually to have gone to Dvaraka and taken along with him 18 kings and as many families of chieftains of lower dignity than kings, called Vels Agastya is said to have obtained these from 'the long crowned great one who measured the earth' apparently meaning, of course, Vishnu as Krishna The combined result of these seems to justify an emigration southwards from Dvāraka, at least there is tradition to that effect among the ruling families of South India A translation of the poem with a few notes to explain is annexed for reference. It is not literary references alone that make these allusions to the family of Agni Some of the chieftains contemporary with the early Sātavāhanas. particularly one chieftain who was the father of the great queen Nagamika wife of the great Sātakarnı and mother of the two princes, whose inscriptions and even representation are found in Nanaghat, refers to her father as Angia-kula-Vadhano in Prakrit.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Pulanānūlu Second Ed of Pandit Dr 8 Ivel p 313

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> References given on same page as note 2

१८

which put in Sanskrit would be Agneya-Kula-Vardhana Angi in Prakrit for Agni is not only correct Prakrit but, apparently borrowed through Prakrit, the word is used in classical Tamil, and in a somewhat modified form Aggi is used in Telugu and to some extent in Kannada as well So the Angia-kula-Vadhano is not exactly a family coming from Anga, as was attempted to be explained by Professor Rapson and other numismatists. The chieftain is located by his coins as a Mahārati or Mahārāshtrika in the region of Mysore where we have to locate this Irungo Vel as well

Before concluding the note I would invite attention to another similar tradition prevalent in the Tamil country rather akin to the Rajput tradition also A contemporary chieftain of the Tamil land, who ruled Kanchi, is celebrated in another poems of the same group, and there he is referred to as "coming of the race of the great one of the long crown, who measured the earth and 1s of the colour of the sea "-a circumstantial description for Vishnu The chieftain is Ilam Tiraiyan of Kanchi He is described as coming in descent from the family of Vishnu, as being the son of a Chola father, among whose ancestors figure some of the names of the Ikshvaku dynasty ruling in Ayodhya, which the Pratīhāra dynasty of Rajputs give to themselves in later history. Whether the Chola rulers of the south were connected with the Ikshvākus directly or indirectly, we cannot be quite certain about But the tradition is there, and several names figure among the Chola genealogies in the legendary part among whom well-known name Sibi is worth mention. Not far removed from this chieftain, we have names of a family of Aikshvākavās, whose inscriptions have come down to us in number in the excavations at Nāgārjunikonda<sup>5</sup> in the south-eastern part of the Nizam's Dominions and bordering on the Krishna District of the Madras Presidency These Aikshvākavās are also known from certain Andhra inscriptions Naturally when the early Chalukyas rose to prominence in Badami (Vātāpi), early in the sixth century, they lay claim to come Therefore then, the Sūryavamsa and the Chandrafrom the Ikshvāku family vamsa get associated with ruling families of the south who are generally regarded as Dravidian We shall have to leave it to future research to settle the question whether dynasties of the south were Aryan or Dravidian . they came from the north or whether they were local, and what exactly is the meaning of their associating with their ancestry this connection with the well-known families of the north, which occur in literature not necessarily Brahmanical, at least not all of them Brahmanical Let us hope that welcome light would come upon us rather sooner than later

In regard to the chronology of these sources the inscriptions of the Ikshvakus, though undated, are all of them referable to the third century A D, and the literature from which the references are taken in the former part is a body called Sangam litera-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Perum-pānarrupadai pp 29—31.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Epigraphica Indica, Vol XVIII

ture by the Tamils, and is referable to a period not later than A.D 300. This is not the place to go into a discussion of the question; but it may be stated that the political divisions and the geographical distribution of territory, etc., that this body of literature implies could not be located satisfactorily in the fifth or the sixth or the ninth century, all of which periods are suggested by scholars as the age of the Sangam. Not one of those responsible for any of these suggestions has worked it up sufficiently fully to carry conviction. Hence the traditions are traditions in both cases referable generally to the early centuries of the Christian era

Purantnuru 201 Addiessed by Kapilar to the Chief Vel Ilungo of Araiyam

Dost thou desirest knowing who these are? These be then
Daughters dear of Pāri—of Parambil king, who
Gifting away his villages to those who his patronage sought,
Bestowed on creeper Mullar, in abiding grace,
His car full equipped—earning thus a never-dying fame
Far-famed Pāri whose mount the elephant, sounding bells announced
These be daughters mine, all his life their father's friend,
Brahman born and poet eck, I've brought them o'er
Thou art hero, victor in war, the great Iringo, Vel, among Vels
Who, springing from the Northern Sage's pit of Sacrifices, held sway
In Turarar, with battlements high of copper wrought, in line
Unbroken from father to son, counting seven times seven
Possessed of elephants in garlands adorned thou art
Puli-kadi-māl³ of flowing garland who, in manly duty,
With lavish hand bestowed your splendid gifts—

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Fel is a term applied to a class of people of aristocratic dignity falling into two sections—those that rule, and those of lower standing but worthy of giving girls in marriage to ruling families. These have nothing to do with Bellalas, which, so far as we know, occurs only as personal name of certain rulers of the Hoysala dynasty—there having been four rulers of this name in historical times.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Thousas is the Tainil equivalent of Dyārakā. The late Mr Venkayya suggested a connection with Dyārāvut (Halebid) the capital of the Hoysalas. Laterary references are generally indubitably to Dyārakā in Gujarat, and Halebid itself probably traced its name from the northern city of the Yadus.

The term means the Great one who destroyed a tiger. How the tiger was destroyed is not explained in this case. In the story of the origin of the Hoysalis, the popular derivation is that a sage in penance exclaimed while a tiger was ready to pounce on him, Hoy—hit addressing a man standing near, by name Sala, the two words combining to give the name Hoysalis Sala was the  $ho^{-1/2}$  founder of the family, and the incident is said to have taken place in the Vasantika temple in the village Angadi in the Western Ghats in My-ore. It is obvious that the story merely attempts to explain the name A more prosuic derivation is possible and is not without authority. The killing of a tiger is an act of public bencht, and those that had the courage to do it were duly rewarded for their brivery, with a position leading up to ultimate rule of the region bentfiled

Accept these of me in marijage-gift bestowed,
Thou valuant one, loid of the sea-guit earth
With the sky for canopy, loid of hills yielding gold,
Loid of the victory-winning spear, thine army striking fear
In thine enemies, Loid of land of extent undiminished.

# The Initial Year of the Little Known Eastern Ganga Era

श्रीयुत्त र॰ सुब्बाराव, एम०ए०, एस०टी०, श्रान्त्र युनिवर्सिटी, राजमहेन्द्री

[उड़ीसा के गंग राजाओं के साम्रपत्रों और राजशासनों में गांगे य वंश प्र व घं मान विजय राज्य संव त् का करजेल रहता है। इस संवत् का आरम्भ कब हुआ इस पर विद्वानों में विवाद है। १४६ से ७२० ई० तक कई विधिर्या सुम्माई गई हैं। लेलक ने इस विषय पर एक लेल १६२० ई० में पटना की छुठी प्राच्य-विद्या-परिषद् के अवसर पर पढ़ा था। वस में तथा अपने तेलुगु भाषा के अन्य किलाइ देगचरित्र में लेलक ने इस सवत् के प्रवर्तन की तिथि ४६६ ई० ठहरायी है। इस के बाद दो ताम्रपत्र और मिलने से सन् १६६१ ई० में लेलक ने एक दूसरे लेल में ४६७ ई० इस की निश्चित तिथि मानी। इस का कारण कदंव राजा धर्मलेडि के, गंग राजा अनन्तवमां (२) और उस के पुत्र देवेन्द्रवर्मदेव के समय के दो ताम्रपत्रों में कमशा शक सं० ६१६ और गंग कदंव संवत् १२० का उच्लेल है। इस राजा अनन्तवमां का काल इस के पीष्ठ त्या पर्वे उत्तराधिकारी अनन्तवमां वज्रहस्त (३) तथा उस के पीत्र चोडगंग के ताम्रामिलेलों की वंशतालिकाम्रो के आधार पर श० सं० ६००—१६ सिद्ध हुआ है। इस के बाद मधुकामार्योव गड़ी पर वैठा (शक संवत् १४९—७०)। मधुकामार्योव का १२६ गंव सं० का अभिलेल सिला है जिस से सिद्ध है कि पहले और पिकृत्वे गंग राजा एक ही थे। इस प्रकार गंग सं० १२० = शव सं० ६१६-२०। अतः गंग संवत् का आरम्भ मुस साम्राज्य के पतन के ठीक बाद १९१-२० ई० ठहरता है। पर श्लीव जेव सी० घोष ने ल्योतिव द्वारा परिगयान करके सुकाया कि इस का आरम्भ ४१४-१६ ई० हो का बाहिए, सो ठीक है। क्योंन गुण्डम का राज्यकाल ६२६ शव सं० सं० है; अतः देवेन्द्र का समय ६६६-२० शव सं० व हो कर शव सं० ६६७-२० स्वर्श व व्यक्ति गुण्डम का राज्यकाल ६२६ शव सं० सं० है; अतः देवेन्द्र का समय ६६६-२० शव सं० सं० व हो कर शव सं० ६६७-२० सर्था व १००१-१६ ई० होवा चाहिए।]

A paper on Ganga Era was presented by me to the Sixth All-India Oriental Conference held at Patna in December 1930,\* wherein I pointed out that several attempts were made by several scholars to fix the initial year of the Ganga Era and such years as they fixed ranged between A D 349 and 720 In my paper I adduced new evidences based on copper-plate inscriptions and fixed the initial year of the Era in 493 A D. I expressed the same view first in my Telugu work Kalingadéka-Charutra published in 1930.

Since that attempt was made, two new Eastein Ganga plates of Ananta Varma and Ananta Vaimadêva's son, Madhu-Kāmārnavadêva, dated Saka year 913 and Ganga Era 526 respectively, were published in 1931 and 1932 in JBORS. Vols XVII and XVIII After studying the same along with the plates of the Eastein Kadamba King Dhaimakhêdi of 520 Ganga-Kadamba Era published in J.A.HRS. Volume III, I stated in J.A.HRS Volume V (1931) page 274 that the initial year of the Ganga Era

<sup>\*</sup> JAHRS Vol V Part 3, pp 200-04

falls in 494 A D for the following reasons:—(1) The discovery of the Jirjingi plates' of Indravarma of 39 G E has thrown new light on paleographical grounds it is the most important in fixing the Ganga Chronology. Its characters are boxheaded and belong to the beginning of the 6th century A D. Since the grant is date in 39th G E, and since its characters obviously belong to the first quarter of the 6th century A D, we get the beginning of the Ganga Era in or about 490

- (2) The discovery of Madhukamarnava's plates belonging to the year 526 of Ganga Era is still more important. His successor was Variahasta III. According to the genealogy and chronology contained in all his plates, Madhukamarnava ruled from AD 1019 to 1037. If he be supposed to have issued the grant dated 526 GE in the first year of his rule only then the initial year of Era falls in AD 493.
- (3) The publication of the Simhapura plates of the Kadamba King Dharma Khedi, Ganga Kadamba year 520, has led to the solution of this difficult problem. The Ganga and the Ganga-Kadamba Eras are both one and the same as the E Kadambas were the feudatories of the Eastern Gangas of Kalinga.
- (4) The publication of the Mandasa plates of Anantavarma of Saka Year 913 has further helped in the solution of this problem

From these newly published copper plates of the Eastern Gangas and Kadamba kings, I was able to construct the following Ganga-Kadamba Genealogy and Chronology from which we get the initial year of the Era in AD 494-95



From the above table, it is clear that 520 G K year or G year corresponds to Saka year 936-37 or the initial year falls in S 416-17 or A D 494-495 But since Gundama, came to the throne in S 938 and since his predecessor ruled only for half year, his date must be taken as S 937-38 or Era A D 1015-16 It is by oversight that I mentioned in my article S 936-937 for S 937 to 938 and thus gave room to Mr J C Ghosh to

JAHRS Vol III, Part I, pp 49-50

C P No 5 in A R on S I E p for 1918-19 Also J B O R S Vol XVIII

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> J A H R S Vol III, pp 171-80

<sup>4</sup> J B O R S Vol XVII, Parts II-III

<sup>5</sup> J A H R S Vol V, Part 4, p 274

correct me <sup>6</sup> But I am glad that, by astronomical calculations worked out by him, he confirmed my theory which is further supported by Mr. D C Sirkar, MA <sup>7</sup>

Two recently published works, viz, History of Orissa, Vol I, (1930) by R. D. Baner 11 and The Historical Inscriptions of Southern India (1932) by Robert Sewell and Dr S K. Iyengar, still assume that the Ganga Era might have begun in A D 778 or 741 and AD 877-78 respectively The author of the former work, while criticising the views of Mr G Ramadas regarding Ganga Era and while stating that the intial year cannot he in AD 349-50 as stated by him, held that the problem of the history and chronology of the Early Gangas of Kalınga and the Era used by them is still far from being solved It is a pity he has not lived to see his desire fulfilled. His own assumption that the initial year might have been AD 778 or AD 741 is wrong and baseless 8 Similarly Robert Sewell and Dr S K Iyengar in their work noted already assumed that the Epoch was the year of Kamaranava III's accession, viz, 877-78 8 Similarly, Mr G Ramados stated several times that the initial year falls in AD 349-50 depending upon astronomical calculations and paleographical evidences in While the latter were demolished by the late H D Banerii, the former were made applicable to the year 495-496 also by Mr J C Ghosh Under these circumstances, his theory cannot stand The Imperial Guptas who conquered the East Coast up to Kanchi would not have allowed the Gangas to found an Era of their own It was therefore after their fall in AD 495 that the Gangas founded their era The Mankhams of Magadha also did the same at exactly the same year Hence, it must be clear that the E Gangas started an era of their own after the fall of the Guptas in AD 495-496"11

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ind Ant Vol LXI, Dec 1932

<sup>&</sup>quot;J A H R S Vol VII, pp 229-30

<sup>8</sup> Pages 150, 153, 181, 226 and 239 of his work.

<sup>9</sup> Pages 44, 50, 58 and 357 of this work.

<sup>10</sup> J B O R S Vol IX, Parts 3 and 4, pp 398-415

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> J A H. R S. Vol V, Part 4, pp. 267-276

# ३ मध्य काल

## New Light on the History of the Gujarat Rashtrakutas

प्रो॰ जा॰ श्रव्तेकर, एम॰ ए॰, डि॰ लिट्, हिन्दू-विश्वविद्यालय, काशी ।

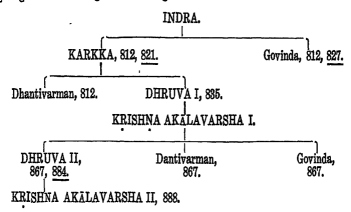
ि तोसक ने गुजरात के राष्ट्रकूट राजाओं के दे। वर ताज़पत्र ५० इं० में प्रकाशित करने की भेजे हैं। वन से गुजरात के राष्ट्रकूटों के इतिहास पर कुढ़ नया प्रकाश पढ़ता है।

- (१) यह बिदित है कि मान्यलेट के राष्ट्रकूट सम्राष्ट्र अमेशवर्ष के ज़िलाफ़ विद्रोह हुआ था, और उसे कुछ काल तक वाद्धे से उत्तरना पद्धा था! अमेशवर्ष का लग्म मध्य हैं। ये हुआ और ६ वर्ष की अवस्था में वह गड़ी पर वैठा। गुजरात का शासक उस का चवा कर्क उस का संरचक था! मार हैं। तक यह विद्रोह नहीं हुआ था, यह कर्क के नवसारी-हानपम्न से सिद्ध है। परन्तु स्त्रत के इस नए ताज़पत्र में, जो कि मरश हैं। कर्क दारा इस विद्रोह के शमन का उस्लेख हुआ है। अतः मार-१९ हैं। कर्क दारा इस विद्रोह के शमन का उस्लेख हुआ है। अतः मार-१९ हैं। के वीच यह विद्रोह हुआ।
- (२) कावीवाली ताम्रपत्र को कर्क के माई गोविन्ट ने निकाला है, यह वेसकर हुत्या और बुहुनर ने मंत्राज़ किया था कि गोविन्ट ने धपने भाई का राज्य हथिया लिया था। यही कारण है कि गुजरात ग्राखा के अन्य लेखों में उस का नाम नहीं। पर यह ठीक नहीं। असल में गोविन्द गही पर वैठा ही नहीं। वह तो शबदोह को शान्त करने गए हुए अपने भाई कर्क की श्रशुपस्थिति में उस के प्रतिनिधि की हैसियत से ही राज्य करता था। कावी-राजगासन में वह अपने भाई की प्रशंसा करता है।
- (३) कृष्ण अकालवर्ष (३) किस का लढ़का या सी अज्ञात है। आकुलेश्वर वाले ममम ई॰ के तालपत्र में कर्क तक की धंशावली दें कर आगे उस की प्रत्न कामवा प्रकट की गई है। इस श्वोक का वीषा पाद अपूर्ण है। इस के बाद दिन्तवर्मा का किस है और तब कृष्ण अकालवर्ष का। इस के आधार पर पह चलुमान किया गया था कि श्रुव (३) के घाट उस के दादा अव (१) के आई दिन्तवर्मों के, जो कि मांश ई॰ के कृषीब या, लड़के कृष्ण अज्ञालवर्ष ने राज्य किया। पर श्रुव (३) का यह नया तालपत्र मम ई ॰ का है अत खगमा ७० वर्ष याद, अपने आई के वंश में ३ पीड़ियाँ राज्य चलते के पीड़े, दन्तिवर्मों के लड़के का किर से गही पर बैठना जाँबता नहीं।

इस बोख के शुरू में दी गई वंश-सामिका से पता चन्नता है कि पिछ्न चार राजाओं में पहले और तीसरे राजा का भाम श्रुव है तथा दूसरे कृष्य अकालधर्ष (१) के बारे से हमे निश्चित पता है कि वह श्रुव (१) का खड़का है। पोते का नाम दादा के नाम पर रखने की प्रया है। अवः यह अञ्जमान किया जा सकता है कि कृष्य अकालवर्ष (२) का पिता सी श्रुव (२) था।]

Recently owing to the kindness of Dr. D. R. Bhandarkar of the Calcutta University, I have obtained for editing two unpublished copper plate grants of two rulers of Gujarat Rāshtrakūta Branch. These throw fresh light on the history of this dynasty; I would, therefore, discuss their new data in this article.

For facility of reference I first subjoin a genealogical table of this dynasty, giving known dates against each king:—



[The names of those members of this genealogy, who ascended the throne, are given in block letters. Underlined dates are the new dates supplied by the copper plates under discussion.]

Fresh light is thrown by these grants on the following new points:

#### REVOLT AGAINST AMOGHAVARSHA I

It was well-known that the feudatories of Amoghavarsha I had revolted against him, and the Sanjan copper plates of that ruler have recently shown that Amoghavarsha I was actually dethroned for some months during his rebellion. From the same record we further know that Amoghavarsha I was born in c. 808 A.D., and was thus a boy of about 6 at the time of his accession. The actual date of this rebellion against the boy emperor was not known; the revolt had not taken place in 816 A.D. when the Naosari plates of Karkka? were issued in that year. If the revolt had already taken place by that time and Karkka had quelled it, the incident would certainly have been mentioned in that document. On the other hand, we knew that the revolt had taken place sometime before 835 A.D., for it was described in the Baroda grant of Dhruva I of the Gujarat Branch issued in that year. The Surat plates of Karkka, which I have sent for publication to the Epigraphia Indica, are dated 821 A.D., and describe the revolt of the feudatories. This new record, therefore, enables us to know that the revolt against Amoghavarsha I had taken place during the short interval between 816 and 821 A.D., when he was a boy of about 10 to 15.

<sup>(1)</sup> E. I., XVIII, 235. (2) J. B. B. R. A. S., XX, p. 133. (3) I. A., XIV., p. 196.

37

### POSITION OF GOVINDA OF THE KAVI PLATES

Drs. Hultzsch and Buhler had held that Govinda, the younger brother of Karkka, who has issued the Kavi plates in 827 A.D., was a usurper against his brother, and so his name is passed over in the other records of the Gujarat Branch<sup>1</sup>. This view has now to be abandoned. In his Kavi plates Govinda praises the administration of his elder brother, Karkka, very highly; cf.

### सौराज्यबस्ये चित्रते प्रसङ्गान्निदर्शनं विश्वबनीनसम्पत् । प्राज्यं बन्नेः पूर्वसहो बसून दिताविदानों तु नृपदय तस्य ॥ ७. २२.

Is it likely that he would go out of his way to praise his brother if he was a rebel against him? Further, the Kavi plates nowhere state that Govinda, who issued them, had ascended the throne of the Gujarat Branch. The fact was that he was a mere regent ruling for his brother. Amoghavarsha I was a mere boy at the time of the revolt against him; it was quelled before 821 A.D. by Karkka. During this troublesome period, the administration of the main Rashtrakāta line must obviously have devolved upon Karkka, the cousin guardian of the boy emperor. It thus became necessary for Karkka to remain absent from his patrimony in Gujarat for several years. He had to make arrangements for carrying on the administration of Gujarat during his prolonged absence at Malkhed. A regent had to be appointed. The Baroda plates of 812 A.D. no doubt show that he had a son, Dantivarman by name, who was grown up enough to be the dūtaka of that grant. But this Dantivarman did not succeed his father; records of the Guiarat Branch inform us that Karkka was succeeded by his son, Dhruva I, whom he got after a long period of intense anxiety It is, therefore, clear that Dantivarman of Baroda plates was not probably alive, when Karkka was compelled to hand over the administration of Gujarat to a regent during his absence at Malkhed. His choice, therefore, naturally fell upon his younger brother. Govinda. who was a mature administrator in c. 812 A. D. His Kavi plates show that he was also intensely loyal to his brother. The later records of the Gujarat Branch pass over his name not because he was a usurper but because he was a mere regent of the collateral line, who had never ascended the throne.

### KRISHNA AKĀLAVARSHA II

The relationship of this last ruler of the Gujarat Branch with his predecessors is not definitely known. We have got only one copper plate issued by him and it is very corrupt. This document, the Ankuleshwer grant, dated 888 A.D., brings the genealogy down to Karkka, mentions his anxiety for having a son in a verse which remains incomplete in its 4th  $p\bar{a}da$ , and then

<sup>(1)</sup> Ibid & I A, XII, p 181 (2) I A, XII, p 156 (3) Ibid, XIV, p 67.

introduces Dantivarman, who is followed by Krishna Akalavarsha, the grantor of the charter. The passage runs as follows:—

पुत्रीयतस्तरय महाजुभावः कृती कृषकः कृतवैर्ध्यंवीर्यः । वशीकृताशेषनरेन्द्रचन्द्रः वसूव सूजुः श्रीदन्तिवर्मेषः प्रवत्नप्रतापः येन खड्डद्वितीयेन वर्ज्ञभनुपस्य पश्यतः । व्यविष्यां रिप्(क्षस्या दूरसुत्तंभितं यशः ॥ तेन.......

On the strength of this passage it was suggested that Dhruva II was succeeded by a son of Dantivarman, a brother of his grandfather, Dhruva I, who was the dūtaka of the Baroda plates of Karkka. The new copper plate of Dhruva II, which I would be soon publishing, is dated in 884 A.D. It supplies a new date for that ruler, and shows that he did not die soon after his Baroda plates were issued in 867 A.D., but continued to rule at least for 17 years more. It, therefore, becomes very doubtful, if a son of Dantivarman, who was grown up enough to become a responsible officer in 812 A.D., could have ascended the throne about 70 years later than that date, when the succession had already passed for three generations in the line of his brother.

The real fact is that the passage in the Ankuleshwer charter quoted above, does not at all prove that the grantor was a son of Dantivarman. There is clear lacuna after the words babhava sumuh in 1.4. The metre will make it clear even to a child that the words Śri Dantivarmanah prabalapratāpah, which follow, do not belong to that verse. Other documents of this dynasty tell us that the 4th line ran as—

### बसूव स्तुध्र<sup>6</sup>वराजनामा ।

It is, therefore, absolutely certain that there is a break in the record after the words babhuva sunuh. It seems probable that one of the tādapatras, which commenced with the words Dhruvarājanāmā and which described the careers of the next three rulers of the Gujarat Branch, was lost in transit as the Ms. was being carried from the office of the Secretariate to the house of the mason for engraving it on the plates. The extremely corrupt text of the Ankuleshwer plates makes it clear that no responsible officer had revised the document after it was engraved by the engraver. So the omission of the three rulers remained uncorrected. This charter, therefore, does not prove that Krishna Akālavarsha, who succeeded Dhruva II sometime after 884 A.D., was a son of Dantivarman, who was living as early as 812 A.D.

If we cast a glance at the genealogy given at the beginning of this paper, we shall see that in the case of the last four rulers, first and third of them are named. Dhruva and are both of them followed by rulers named Krishna Akālavarsha.

<sup>(1)</sup> The passage is given after carrying out numerous grammatical corrections.

We know definitely that the first Akālavarsha was a son of his predecessor, Dhruva I. It may eventually be proved that the second Akālavarsha also was a son of his predecessor, Dhruva II. It seems that the fashion of naming the grandchild after the grandfather was current at this time in the family, and that the successor of Dhruva II was none other than his eldest son, Krishna Akālavarsha II, who was named after his grandfather. If a well-preserved charter of Krishna Akālavarsha II is recovered, I feel sure that this conjecture will be borne out by it.

### कवि घोयी ऋौर उसका पवनदूत काव्य

दीवान बहातुर केशवछाल इर्पद्राय अव, वी॰ ए॰, ऋहमदावाड ।

कविवर धोयो ई० स० की बारहवी शवान्दों में हुए थे। श्रीधरदास के 'सदुक्तिकर्षायत' में इस किव के नाम के १-६ स्रोक दिए गए हैं । सैकड़ो कवियों के सुभाषितों का प्रस्तुत सग्नह सन्मण स० २७ में अर्थात् ई० स० १२०५ में किया गया था। संप्राहक कायस्य वंग-देश के राजा लन्मणसेन का महामण्डलेश्वर था। इस के पिवा बदुदास राजा बद्धालसेन की उपस्थिति में वरेन्द्र के महासामंत थे। श्रीधरदास-सङ्कृतिव 'सदुक्तिकर्णायृत' के संग्रहकाल के ब्राधार पर, कविवर घोयों का समय, वारहवीं शतान्दी में मैंने नियत किया है।

'सदुक्तिकार्यामृत' में दिए हुए पूर्वोक्त १-६ स्त्रोकों में से एक का उत्तरार्ध पढ़ने पर यह झाव होता है कि विक्रमादित्य की सभा में अद्भुत क्षरवाशक्रियाकों होने से जिस प्रकार वरहिच ने प्रसिद्धि प्राप्त की थीं, उसी प्रकार किववर धेग्यी ने भी सेनराज की सभा में ख्यांति प्राप्त की थीं। और इसी कारव से कविवर धेग्यी 'श्रुतिघर'' के विरुद से भी प्रसिद्ध थेरे। उन के इस विरुद का उल्लेख 'गीरगोविन्द' के प्रारम्भ में उद्धृत सुभावित में भी किया गया है है। कविवर धेग्यी की ये श्रुतिघरता-विषयक आख्यायिकाएँ यदि मौस्तिक या लिखित रूप में परम्परा से उपलब्ध हो सकर्ती तो उस से विद्वानों का मनोरंजन तो होता ही साथ ही तत्त्वजिज्ञासु की शिलोञ्ज्व-हित्त को भी पोषण मिखता तथा कविवर धोयी के जीवन-संबंधी कुछ कथा भी प्राप्त हो जाते।

चहिष्ट श्लोक के पूर्वीर्घ में किव ने अपने आप को "कविराजाओं का चक्रवर्दी राजा" विशेषण से विसूषित किया है<sup>8</sup>। यह मिथ्या ऋाषा न दोकर वस्तुत: उस के एक ब्यूचर विरुद्द का अर्थवाद है। धोयी का पवनदूत

दिन्तन्यूरं क्वकळतिका चामरं हैमदण्डं यो गौडेन्द्राद्वमत कविक्ष्मायुतां चक्रवर्ती । स्थातो यश्च श्रृतिस्तवा विक्रमाडित्यगोद्वी-विचामद्व<sup>े</sup> खब्र वरक्चेराससाद प्रतिष्ठास ॥

श श्रीयुत किन्ताहरण कक्रवर्ती ने संस्कृत-साहित्य-परियद-श्रन्यमाला में पवनदूत संपादित किया है। वस में परिशिष्ट नाट के नीचे जो रखोक दिए गए है, वन में प्रथम १८ स्त्रोक 'सतुष्किकर्णायत' में से लिए गए है, परन्तु वन मे एक श्वोक जो महीं जोड़ा गया था, वह निम्मलिखित रूप में है:---

२ दे० टि॰ १, रलोक का रत्तरार्घ ।

३ दें <sup>('</sup>वाच!" प्रतीक के रवीक का चीवा चरवा और उसका ऋन्तिम माग "अतिघरी घीवी कविक्ष्मापतिः"।

४. दे॰ टि॰ १; स्त्रोक का वृत्तरा चरण "कविक्मामृतां चक्रवर्ती"।

कान्य जो बचा हुआ है और प्रकाशित भी हुआ है उसकी पुष्पिका में भी उक्त विरुद दृष्टिगोचर होता है<sup>9</sup>। लक्ष्मयसेन के सभा-मण्डप के शिरोलेख में भी राजसभा के पश्चरक्षों की गयाना करते समय, घोषी के नाम के बदले उसके विरुद्ध अथवा उपनाम कविराज का ही उस्लेख है<sup>8</sup>।

"किवराज धेायो बंगाली वैद्यजाति के थे। 'किविकण्ठहार' और 'चन्द्रप्रभा' स्रादि में बंगाली वैद्यजाति के दुहिसेन वा धूियसेन का नाम पाया जाता है, जो घोयों के सिवा और कोई नहीं हो सकता। किवराज उपपद इन की जाति का बोधक है, क्योंकि बंगाली वैद्यजाति के पुरुष किवराज संज्ञा से ही पहचाने जाते हैं।" कुछ लोगों का कथन इस प्रकार हैं। परन्तु मेरी समक्त से तो यह सब अम ही है, क्योंकि राजसभा वाले शिरोलेख का "किवराज" शब्द विरुद-बोधक है, जातिसूचक नहीं। किर धोयों ने स्वयं हो "किवनरपि" और "किवन्सामृतां चकवर्ती" आदि अनुवाद से विशिष्ट किवत्व का संकेत स्वष्ट कर दिया हैं । अतः घोयो वैद्यजाति का नहीं हो सकता। ऐसी अवस्था में वैद्यजातीय दुहिसेन वा धूयिसेन नाम के साथ किव घोयों के नाम-संबंधी साम्य का विचार करना व्यर्थ है।

'शेथी किन काश्यप गोत्र का राढीय ब्राह्मण था' ऐसा महामहोपाध्याय पं॰ हरप्रसादनीशाको का कथन हैं? । 'पननदून' की प्रश्नास्त से भी इस भन की पुष्टि होती है, इस के दूसरे ऋोक में किन जन्मांतर से भी गंगा के उपकण्ठ में अर्थात् उस पनित्र नदी पर बसे हुए विजयपुर मे ही निवास करने की इच्छा प्रदर्शित करता है। यह नगर सुद्ध अथवा राढ देश मे था। प्रस्तुत ऋोक पर से किन किस मन का अनुयायी था, यह भी स्पष्ट हो जाता है। प्रत्येक जन्म मे विष्णु भगवान के चरण-कमलों में ही अपनी प्रीति बनी रहे, यह किन की मनोकामना है; अर्थात् श्रोगी विष्णुभक्त थार्ष।

'पवनदूत' के कर्ता पर राजा का पूर्ण प्रेम या, जिस से कविराज राजा के ऐश्वर्य के भोक्ता बने थें । घर पर हाथी भूमते थे। कविनर के बाहर पघारने पर छड़ीदार स्वर्ण-निर्मित छड़ी ले कर आगे चलता था। चमरघर सुवर्ण-दण्डवटित चमर डुलाते थे। राज-कवियों की सभा मे जी 'कविताचार्य' का गौरवान्वित आसन नियत था सो कविनर धोयी का थान।

गोवधनश्च शरणो सबदेव स्मापितः। कविराजश्च रहानि समितौ छक्षमणस्य च ॥

गोष्टीवन्धः सरसकविभिर्वाचि वैद्मैरीति-वाँसा गङ्गापरिसरसुवि स्निष्यमीग्या विस्तिः । सरसु स्वेदः सद्दिस कविताचार्यकं सूसुवां मे मक्तिक्रैक्षीपतिचरवार्यकं सूसुवां मे

१. "इति श्रीधोयीकविराजविरचितं पवनद्वाख्यं काव्यं समाप्तस् ।"

२. यह स्त्रोक निम्नतिखित रूप मे हैं:— गोवधनश्र शरणो

३. दे॰ चिन्ताहरण चक्रवर्ती-पवनदृत ( इंट्रोडक्शन् ) ए० १ ।

ष्ठ. देव टिव ३ ( पृत्व ७ )।

दे० ने।टिसेज़ आँफ़ संस्कृत मेनुस्किए स् जि० १, प्रफ़ेस् ए० ३८ ।

६ यह समस्त रखेाक विश्वतिखित रूप से हैं:---

७. दे० टि० १ ( पू० ७ ); रह्मोक का पूर्वार्घ ।

म दे॰ इस पृष्ठ की दि॰ ६; श्लोक का तीसरा चरण।

कविराज की साहित्य-प्रवृत्ति 'पवनदूत' के सी सवा सी श्लोकों तक ही परिमित हो सो नहीं ; क्योंकि इन के रचे दूवकाल्य की प्रशस्ति के अन्तिन श्लोक में इन के कई एक अस्वतस्यन्दी प्रवन्धों का त्यष्ट निर्देश है। इस में 'बाक्प्रवन्धाः' पद वहुवचनान्त होने से, तीन अथवा तीन से अधिक प्रवन्ध होने का अनुमान होता है? इस यन्तवन्य की पुष्टि 'सदुक्तिकर्यास्त्रण' में दिए "विश्रायाखीय०", "यत्र तत्र०", "पश्चास्तुरिद्व०" और "कृतशीकर०" श्लोकों से और भी विशेष रूप से होती है? । पहले में जलकोड़ा का, दूसरे में रात्रि के प्रगाह अधकार का, तीसरे में दो पैरें पर खड़े हो कर अपने सवार को घवरा देता हो ऐसे अश्व का, चौथे में पानी से भीगी अपनी केशावली को कैंगा कर पैरों से नदी के जल को हिला कर पानी पीते हुए अश्व का वर्धन है। यह सम्बरा, रघोद्धता, वसन्तित्वका, अथवा सुन्दरी वृत्त एक अथवा भिन्न महाकाल्य के अंश होंगे, ऐसा केवल दृष्टिपात करने से ही पहिचान लिए जाते हैं। परन्तु खेद से कहना पड़ता है कि ये सब नए हो चुके हैं और इन प्रवन्धों के नए हो जाने से, कविवर घोयों की रची हुई अन्य साहित्य-समृद्धि का एक विशाल भाग नए हो चुका है।

अवशिष्ट दूतकान्य की शैली वैदर्मी हैं, इस का नायक बड़ाल का लक्सणसेन है, जो दिच्या में विजय प्राप्त करता हुआ दूराविस्थित महायाचल तक पहुँच जाता है। उस पर्वेत पर रहनेवाले एक गन्धर्व की पुत्री कुवलयवती लक्ष्मणसेन के अद्भुत रूप और पराक्रम पर मोहित है। जाती है। सेन राजा चन्दनहुर्जों के प्रदेश में अपने सुचया की सुगन्य की द्वोड़ कर वापिस चला आता है। विरह्म्याकुला गन्धर्वक्रम्या वसन्त ऋतु के आगसन

कीर्तिर्बंच्या सद्धि विदुषा ग्रीकिताः चीर्यणाळाः धानसंदर्भाः कविषिदसृतस्य दिवे। निर्मितारच । वीरे संप्रस्यमरसरितः स्वापि शैलोपकण्ठे श्रह्मम्यासे प्रयतमनसा नेतुमीहे दिवावि ॥

यहाँ पहले चरण में वपलम्य पाठ "शीतलकोशिपाछा" था, इससे ध्रायं न होने के कारण, में ने "शीखिताः केाियपाखाः" ऐसा मवा पाठ रक्ता है।

६. समस्त क्षोक श्रनुकान से इस प्रकार हैं·—

विद्यायकोषतार्यं वसनमरसनादामनि श्रेषियारे

वृदावन्योच्यताचिस्ततचतुरसक्षेः कामिनिर्वोद्ध्यमायाः ।

वन्नेवस्तीरजेसा विद्युत्तकम्बिनीपन्नमीपद्वित्नचा
वन्नेवाग्रेषु कृत्वा हरित्यागिष्ठहर्या वीतर्यानांग्रुकेषु ॥

यत्र यत्र रित्यागिष्ठहर्या वीतर्यानांग्रुकेषु ॥

यत्र यत्र रित्याग्रयायाया स्विनेधानिर्वि निर्णातमः ॥

परचारखुरद्वितयव्यिष्टितम्मिगामूर्ण्योकृतामचरयव्यसुग्रहेपम् ।

मूर्णावनाह्नविहस्तविनाण्यारमाराज्ञनः परिजहार खर्च तुरक्षम् ॥

कृतग्रीकरपृष्टिकेथरेरसक्तरक्ष्यमयनपुरं वृवन् ।

वापियवरयाग्रवाहितं तुरगः पद्वित्वमापनापयः ॥

३ दे० दि० ६ ( पू० ६ ), रत्नोक के पहले चरया का उत्तर संद्व ।

१, पवनदूत-काम्य १०० ञ्लोकों वाला है। इसकी प्रशस्ति से १ रत्नेक हैं। 'सहुक्तिकप्रांमुत' में १६ रखोक हैं। इस के श्रतिरिक्त परिशिष्ट नोट के श्रन्त में दो रक्षोक घोषी के बाम से और दिए गए है।

२. यह समस्र श्लोक निम्नतिखित रूप में है:--

पर पवन को सेन राजा की राजधानी की छोर प्रयास करते देख<sup>9</sup> वस से विजयपुर जा कर श्रपनी विरह-दशा का राजा से निवेदन करने की प्रार्थना करती है। वह पवन को सार्ग वतलाती है, जिस में श्रमुक्तम से, पाण्ड्य देश का वररापुर, रामसेतु, चेालराज्य की कांचीपुरी, कावेरी के ऊर्ध्व प्रदेश, आन्ध्रदेश का माल्यवान् पर्वत, पञ्चा-सर सरेावर, समुद्रतट की कलिङ्गनगरी, विध्याचल से निकलती हुई नर्मदा, ययाति नगर श्रीर अन्त में सुझदेश का विजयनगर आता है।

जन्मणसेन का दिन्य के राजाओं पर विजय प्राप्त करने का उल्लेख पवनदूत में हैं? । परन्तु घोषों ने इस के विषय में विस्तार से कुछ भी नहीं जिखा । युवराज अवस्था में तथा राजा होने पर जन्मणसेन ने अपने निकटवर्सी राजाओं पर जो विजय प्राप्त की थी, उस को तो हम जानते हैं? । उस ने अपने पिता बळाज्यसेन की उपस्थित में गौडदेश के राजा की पराजित कर के अपना वन्दी बनाया था, और उस के राज्य का बहुत सा प्रदेश अपने अपीन कर जिया था, साथ ही साथ कामरूप और कितंग के राजाओं पर भी इस ने विजय प्राप्त की थी, तथा प्रयाग. वाराणसी एवं पुरी में अपने कीर्तिस्तम्म स्थापित किए थे। 'पवनदूत' में जन्मणसेन के इन पराक्रमी का विज्ञकुल उल्लेख नहीं। इस में मेरा तो यही अनुमान है कि जन्मणसेन ने दिन्य में जो विजय प्राप्त की थी, सम्भव है वह उस की कुमारावस्था में ई० स० ११६५ के पूर्व सिद्ध हो।

किंवदन्ती है कि एक बार विमाता से कुछ वैमनस्य हो जाने के कारण, जरमणसेन नुपचाप घर से निकल गए। इस प्रसंग में वंग-धीवरों ने बझालसेन की राजकुमार का पता दिया था? । उस समय जरमणसेन की कुमारावस्था थी। अतः लक्मणसेन पिता के घर को छोड़ कर मातामह के घर के अविरिक्त कहाँ जा सकते थे ? यह घटना उसी समय में हुई हो यह संभव है। जरमणसेन की स्वर्गस्थ माता रामदेवी दिन्तण में कुन्तलदेश के चालुक्यवंश की राजकन्या थी<sup>4</sup>, और उस समय इन चालुक्यों की राजधानी कल्याण थी<sup>6</sup>। उन्मनाथित युवक राजकुमार बंगाल के सफ़री पेत पर सवार हो कर—जिस मार्ग से किव बिल्हण रामेश्वर से कल्याणपुर आए थे उसी मार्ग से—अपने नाना के घर गए। लक्मणसेन के गायब हो जाने की घटना बंगाल में सर्वत्र फेल जुकी थी। कुछ धीवरी ने—जैसा कि कपर कहा जा चुका है—दरबार मे जा कर लक्ष्मणसेन के पिता बझालसेन को स्वन्त की कि राजकुमार जल-मार्ग से कल्याण की तरफ गए हैं। यह समाचार सुनते ही कुछ दरबारी कुँवर को समका बुक्ता कर घर ले आने के लिए गए होंगे। उस समय लक्ष्मणसेन का वय २० वा २१ वर्ष का मालूम होता है। खक्ष्मणसेन का जन्म ईसवी सन् १११६ में हुआ था। अतः मातामह के यहाँ उनके निवास का मालूम होता है। खक्ष्मणसेन का जन्म ईसवी सन् १११६ में हुआ था। अतः मातामह के यहाँ उनके निवास का समय ११३६-४० सिद्ध होता है। इस साल के आसपास द्वितीय जगदेकमल्ल चालुक्य कल्याण की गही पर

षराधरान्तापुरमीजिरसं चालुक्यमूपालकृत्वेन्दुत्वेजा । तस्य प्रियामूद्वबहुमानसूमिर्लकृतीपुथित्येगरि रामदेवी ॥

कुवलयवती संज्ञा से दिच्या सूमि की राज्यलक्ष्मी संकेतित हो।

२. 'पवनद्त ॥ ६३ ॥ जित्वा देव त्वयि सरभसं दाशियात्यान् चितीशान् ।'।

३. दे॰ गीतगोविन्द रपोद्घात, बल्लालसेन भीर लक्ष्मणसेन का इतिवृत्त ।

४. दे० पं० विश्वेश्वरनाथ रेव-कृत "सारत के प्राचीन राजवंश" प्रथस साग, ए० २०७।

दे॰ बक्ष्मग्रसेन का मधियानगर-ताम्रशासन ।

६. कल्याया अब कल्याया के नाम से प्रसिद्ध है और निज़ाम राज्य के अंतर्गत है, ऐसा पं० गौरीशंकरनी जिसते हैं।

धें को बिल्ह्य के "विक्रमांकदेवचरित" के नायक छठे विक्रमादित्य अथवा विक्रमांक के पैन्न थे। जिस समय लच्नायसेन अपने नाना के यहाँ रहते थें दूरसमुद्र के होयग्रल राजा विष्णुवर्धन वर्फ विद्या ने चालुक्यराक्य पर आक्रमय किया। इस के साथ जयकेशी, कुल्रशेखर, चट्ट आदि नरेश भी थे। परंतु आह्वमल्ख के सेन्द्रकवंशीय सामंत पेमींही से सामना होने पर, कुल्रशेखर पराजित हुआ और चट्ट का मस्तक तल्लवार से रखचेंत्र में उदा दिया गया। भयभीत जयकेशी और विष्णुवर्धन रखभूमि छोड़ कर भागे। पराक्रमी पेमींही ने इन का पीछा किया और वाहही की घाटी में वह भागते हुए शत्रु के पास जा पहुँचा। चवराया हुआ होयग्रल राजा अपने गजदल को छोड़ कर मागा और द्वारसमुद्र में जा छिपा। इस पर पेमींही ने होयग्रल की राजधानी को जा घेरा। अवक्द राजा प्राण वचाने के लिए राजधानी छोड़ कर मागा। सेन्द्रक सेनापित ने इसका पीछा जारी रक्ला। बेलूर तक उसका पीछा किया। विद्युवर्धन घाट की पहाड़ियों में गायव हो गया। तब कुन्तल का सामन्त युद्ध मे प्राप्त विशाल सम्पत्ति को लेकर कल्याण लैंट आयार।

इस युद्ध में साहसिक कुमार को भी अपना पराक्रम प्रदर्शित करने का अवसर अवश्य मिला होगा । वाकरगंज के लेखों में, केशवसेन अपने पिता लक्ष्मणसेन का यशोगान गाता है कि दिच्या समुद्र के किनारे पर वसे हुए प्रदेशों में, जहाँ गदाधारी श्रीकृष्ण और मुसल्वधारी बलराम निवास कर रहे हैं, लक्ष्मणसेन के प्रथम पराक्रम के कीर्विस्तन्थ हैं , जिनकी स्थापना, में कुन्तल देश के किम्रुकाह विमाग के किम्रुवेशक गाँव में मानता हूँ । इस गाँव में वमुदेव के पुत्रों के शिल्पकला के आदर्शमूत मन्दिरों का होना मी मुना जाता है । यह विभाग सेन्द्रक सामन्त पेमीडी के अधिकार में था, जिस ने द्वारसमुद्र के राजा पर की हुई विजय के चिह्नस्वरूप कक कीर्विस्तन्थ स्थापित किए होंगे, और उस में कुन्तल के भानजे के पराक्रमों की प्रशासा की गई होगी । लक्ष्मणसेन के मुवनविजय का आरम्थ कुन्तल और द्वारसमुद्र के विश्वह से होता है । पवनदूत में युवक लक्ष्मणसेन का दार्षिणाव कितीशों पर विजय आप्त करने का उल्लेख हैं , जो विष्णुवर्धन जयकेशी कुलशेखर और चट्ट आदि को लिचत करके कहा गया मालूम पड़ता है । जयकेशी का समय ई० स० ११३६-३६ दिया गया है । वस उन्ह में जयकेशी का विष्णुवर्धन के पच में होना हमारे कहे हुए उक्त, कुन्तल और द्वारसमुद्र के युद्ध के, समय को ही पुष्ट करता है ।

१. दें प॰ गीरीशकर स्रोक्ता कृत 'भारतीय ऐतिहासिक प्रन्थमाला'' जिल्द पहली, सीर्टंकिया का प्राचीन इतिहास।

२ यह मैसूर के इसन जिले में है, जिसका वर्तमान नाम हवेवीड है। वेलूर भी मैसूर में है।

३. दे॰ नरेगस पहल गढ के कन्नड स्रमिलेस, ज॰ व॰ ब्रा॰ स॰ ए॰ सी॰ ११. पृ॰ २४४-४८, २६६-७० ।

४. देव जब एव सेंग्व यव जिव ७. पृव ४०-१०।

४. दे॰ रक्षेक १६ वेसाया दिषणाञ्चेर्मुसस्वधरगदापाणिसंवासवेद्या

वेने।च्चे × × × × × समस्वयस्तम्भमाला व्यद्यायि ॥

६ देव जब यव प्राव राव एव सीव ११. क्यांड श्रमिलेख ।

७, दे० टि० २ ( प्रु० १० )।

<sup>=</sup> दे॰ इस प्रथ की टि॰ ६ वाला क्याड ध्रमिलेख।

कुन्तल देश पर द्वारससुद्र के राजा की उक्त चढ़ाई के प्रसंग में लक्ष्मवासेन के अप्र साग होने का उरहोख जबदेव ने अपने एक सुभाषित में किया है।। इस के पूर्वार्ध में सन्मासीन की संबोधित कर के कवि कहता है "त्राप महासागर के तरंग के समान धँसते त्राते चीलुराज के सामने टकार होते हो? (स्वयं स्रागे बढ़ के) कुन्तह सुमटों की स्रपने पीछे खींचते ही है श्रीर काश्वीराज को परास्त करते हो १, (फिर) अंगराज के साथ रखचेत्र में युद्ध र मचाते हो।" इस उक्ति में चेाल कुन्तल और अंग बंग के साथ के होनेवाले युद्धों का अनुक्रम से निर्देश किया गया है। द्वितीय युद्ध के बारे में पुराविदों की ज्ञात है। राजा जन्मसासेन ५-६ वर्ष की अवस्था में गदी पर बैठे थे। उन के राज्यकाल में ई० स० १७६५ के ग्रास पास पहोसी गैडिदेश का राजा सेनराज से वित्रह करता है। पिता के समान ही पराक्रमी बीर लहमकासेन ने उसे परास्त कर के अपना बन्दी बना लिया, और गैं। ह तथा वंग के बहुत से भाग की अपने अधीन करके गैं। डेश्वर या गैं। डेन्द्र का विरुद धारण किया है। प्रथम युद्ध मे कुन्वल सुमटी का श्रप्रेसर होकर यह चेलिराज की पराजित करवा है। वस्तुतः यह वही युद्ध है जिस का बृत्तांत इस लेख के पूर्व भाग में महामहोपाध्याय गैारीशंकर श्रीकाजी के 'सोलंकियों का इतिहास' से लेकर मैं दे चुका हूँ। द्वारसमुद्र का राजा विष्णुवर्धन कुन्तल पर हमला करता है, उस के सहायकों मे से कुलशेखर राजा पराजित होता थ्रीर मारा जाता है। भयमीत विष्णुवर्धन तथा जयकेशी रणसूमि छोड़ कर भाग जाते हैं। ऐतिहासिक श्रोमतानी का जो कुलरोखर है नहीं जयदेन किन के सुसाधितों का चीलराज या काश्चीराज है। इस कारण अत्रोक पहला चोलक्कन्तल का युद्ध अंग वंग के दूसरे युद्ध से पूर्व॰, जैसा कि मैं पहले कह भ्राया हूँ, ई० स० ११३-६-४० के स्रास पास है। इस युद्ध में विजयप्राप्ति की कीर्ति के भागीदार दे। ये; कुन्तज्ञसेनापित

त्वं चोळोळ्ळळळां कव्वस्ति कुत्ये कर्षयं कुन्तळावां त्वं काञ्चीन्यञ्चनाय प्रभवसि रमसादङ्गसद्गं करोषि । इत्यं राजेन्द्र विन्दस्तुतिभक्षपहितोत्कम्पमेवाय दीर्षे नारीयामप्यरीयां हृदयमुवयते स्वस्पदाराधनाय ॥

- २. क्लबसि पद ''टक्कर खेना'' ऐसे अर्थ में प्रयुक्त है ।
- ३. काञ्ची चोळदेश की राजधानी थी; स्रयाँत् काञ्चीरात = चेाबराज ।
- ४. "न्यञ्जन" पद का "कुका देना" ऐसा प्रध किया है।
- ४. मूज में "सङ्ग" शब्द है जिसका ऋषे 'संग्राम' भी होता है।
- ६. दे॰ गीतगोविन्ट के मेरे गुजराती अनुवाद का उपाद्घात, पृ० ११ श्रीर 'सदुक्तिकवास्ति' ३।११।५।

१. प्रस्तुत रस्तोक 'सहाक्तकपायत' में है। बारह वर्ष पहले प्रस्तुत विषय पर एक लेख 'जैब-साहिस-सरोाधक' में इपवाया था। उस समय सुम्ह को यह वपत्रकथ नहीं था। निम्नक्षित्रित रूप से हैं: —

७ रखेप अर्जुकार होने से खियों के संबंध में "पोख" अर्थात् कंजुकी के प्रति समु मान का, "कुंतवा" अर्थात् केछपारा के कर्षय का, "काञ्ची" अर्थात् किटमेखला के अंश का, और "अड" अर्थात् सरीर के बंध का क्रम अभिमत है। चोल-सुमरुख्यी बहरों के प्रमान का, कुंतव-सुमरों को पीढ़े खींचने का, काञ्ची के राजा को पराजित करने का और अंगवेश के राजा के साथ युद्ध करने का क्रम निवस्तित है। किन ने शम्त्र अर्थ के "नजोल" संस्कारित देशी शब्द निया है।

ेपेर्माडी भीर वंग-राजकुमार लच्मग्रसेन। केशवसेन के कहे हुए कीर्विस्तंम कुन्वलमूमि में संप्रति विद्यमान हो या न हों—कुछ चित नहीं—दूतकारूप के रूप में कविवर घोषी की रची हुई प्रशस्ति लच्मग्रसेन के प्रस्तुत पराक्रम का स्मरण करा रही है<sup>9</sup>।

यहाँ की हुई गणना की स्वीकार करने से "पवनद्तु" ई० स० ११४० के परचात् तुरंत ही लिखा हुआ -टहरता है। विष्रहोत्तर बुलाने के लिए आए हुए वंगाल के दरवारी-संडल के साथ विजयी कुमार पिता और पिताभड का अभिनन्दन प्राप्त करने के लिए एन. उत्तरापय आया होगा । बह्नालसेन और विजयसेन ही नहीं, वस्तुत: वंग देश ने भी विजयी राजकुमार का श्रमिवादन किया होगा। कुशल राजकुमार की नवहीप की जागीर दी गई होगी और दिचल के राजाओं पर विजय प्राप्त करने की यादगार में नवद्वीप का नाम विजयपुर रखा गया होगा । इसी नाम से 'पवनद्व' में बाल-राजा लदमयसेत की राजवानी का निर्देश है। पीछे से ·स्मरख नहीं रहा होगा। इसलिए विजयपुर कहाँ और कैन सा था, इस विषय में शोधकों में मतमेद उत्सन्न हुम्रा है? । कितनेक पुरावत्त्वशोधकों के कथनातुसार राजशाही ज़िले का विजयनगर ही 'पवनदूव' का विजय-पुर है। इस के पढ़ोसी गाँव देवलवाड़ा से विजयसेन का शिलालेख मिला या, परंतु उस से यह सिद्ध नहीं होता कि विजयनगर ही जन्मखसेन की राजधानी थी। 'तबकाते नासिरी' में इस की राजधानी का नाम नेादिया दिया गया है। इस को मैं नवद्वीप का रूपान्तर समकता हूँ। ग्रव भी निदया के पास वार्मा पुकुर नामक गाँव में बल्लाल दीवी अर्थात् बल्लाल का टीवा, इस नाम का एक टेकरा है, श्रीर उस के पास ही में बजाल दीघी नाम का एक सरोवर भी है। ये सब प्राचीन स्थान विजयपुर के सप्तमुदन केरे -राजमहत्त की थ्रीर उसके अन्तःपुर की क्रीडादीर्घिका<sup>ध</sup> की स्द्वति दिलाते हैं। लच्मणसेन की तीम राजधानियाँ बाँ—नवद्वीप, लक्सवावती श्रीर विकसपुर। पहली राजधानी का रूपान्तर ही कर नदिया श्रीर नोदिया रूप हुआ है। यह नवद्वीप अथवा विजयपुर घोयी का निवासस्थान है, जहाँ कवि ने फिर से जन्म प्राप्त करने के लिए इच्छा प्रदर्शित की थी।

घोषी ने तीन सेन राजाओं के बृद्धिंगत होते हुए प्रताप की देखा थारे। इस ने 'पवनदूत' की विनयसेन के राज्यकाल के अन्तिम माग में रचा। कविताचार्य का सम्मानित पद वह वहालसेन और सम्मासेन के समय से भोग रहा था। इक दूतकाव्य किन ने अपनी उत्तरावस्था में लिखा था। इस अवस्था में चिरकाल शब्द-महा की उपासना करते हुए किन शब्दातीत ब्रह्म के चितन में प्रवृत्त होते हैं ।

१. द्वारसमुद्र, चोल बादि देशों के रानाओं के साधनाते कुन्तळ के युद्ध में छक्ष्मणसेन ने तो विवय प्रास्त की थी तस से ऐतिहासिक-वर्ग अनम्बद्ध है। इसी प्रकार विवृद्धवार खिलाजी के पहले पुरु मुसलमान सरदार की छक्ष्मणसेन ने हरा कर तस के सैन्य का संदार किया था, यह घटना भी अब तक वन्हें अज्ञात है; परन्तु प्रसंग न होने से बसी चुप रहना ही वचित है।

२. दे॰ चिन्ताहरण चकवर्ती-संपादित पवनदृत ( हंद्रोडनशन ), पृ० २४-२६ ।

१. दे० पवनदृत ६३ ।

४ वही ६४।

४ दे० टि॰ १ ( प्र॰ १ ), रखेक का पहछा चरण, श्रीर उसका उत्तर खण्ड 'शोबिताः चीयापालाः' ।

६ वसी रखोक का वसरार्ध ।

काञ्य का भ्रादर्श महाकवि कालिदास का मेचदूत है। धोयों के स्वर्गस्य हो जाने पर उस के साथी जयदेव को कविराज की पदनी मिल जाती हैं ।

पूर्व कहा गया है कि बज्ञाससेन की सभा में पॉच रक्ष थे—उमापितघर, शरण, गोवर्धन, घोषी छीर जयदेव। इन में से पहले दें। किवरों की प्रबन्धास्मक रचना मेरे देखने में ब्रब तक नहीं ब्राई। गोवर्धन 'आर्थास्प्रशती' के मुक्तकों से प्रसिद्ध है। शेष उपस्रव्य 'गीतगोविन्द' धीर 'पवनदूत' स्वयदेव छीर कविराज धोथी की देन हैं।

# कर्ण सेालङ्की

### श्रीयुत रामळाब चुनीलाल मोदी, पाटण ।

[ गुजरात के चालुक्य राजा बड़े प्रतापी थे। उन की राजधानी पाटवा थी। उन की राजधानी कभी दक्षिवी सिन्य तक पहुँचती थी, सम्पूर्ण राजपूताना और पश्किमी माळवा उन के बधीन होता था। इस वंश का संस्थापक सूबराज था, जिस की बड़ी पीढ़ी में कर्ण पैदा हुआ। इस का छड़का सिद्धराज जबसिंह बहुत प्रसिद्ध है। अब तक ऐतिहासिकों ने कर्ण की प्रायः वर्षचा की है।

कर्यं की शक्ति और प्रसिद्धि का पता इसी से खगता है कि सुदूर गोन्ना (कर्याटक ) के कदम्ब राजा व्यवकेशी ने श्रपनी कन्या सीनटदेनी ( सवयाहा ) का विवाह कर्ये से किया था। जयकेशी की दूसरी लड़की का विवाह दिवय भारत के चक्रवर्ती कल्याया के चाहुक्य राजा विक्रमादिस्य इन्हें से हुन्ना था। विक्रमादित्य की सहायता से क्यें ने माळवा के राजा भोज के व्यवके की हरा कर मार डाजा था।

कर्ष के गशि पर बैठ कर राज्य के बहुत से आन्तरिक और बाह्य उपद्ववों का सामना करना पढ़ा; अपने घड़े आई चेम-राज के निद्रोह के शान्त करना पढ़ा, माजवा से (ज़ड़ना पड़ा तथा नाडोब और सिन्ध के आक्रमर्थों का सामना करना पढ़ा था। बस के राज्य की सीमा नर्भदा तक फैळी थी।

कर्यं के अन्य सहस्वपूर्यं कार्यों से दें। प्रसिद्ध डाकुओं —साजावाद के कोळी सरदार बाबरा (वर्षरक) और खासावक के सीज खासा—के त्रास से काठियावाद के तीर्थयात्रियों का सुक्त कर के उस रास्ते के। निरायद करना था। कोळो सरदार के। उस के मैसिरें माई हरपाज ने वया में किया। इस का पूरा दमन आगे चल कर कर्यों के छड़के सिद्धराज ने किया था। आसावक के आसा मीछ का दमन कर के इस ने अपने राज्य के अनितम दिनों में आसावक के। अपनी राज्याची बनाया और उस का नाम बदक कर कर्यांवती कर दिया। पर उस के इस काये का बढ़ा विरोध हुआ। पाटया में प्रजा ने घोर खान्दोंसन किया। तब इस के मन्त्री संपक्तर (सांतु सन्त्री) ने बाजक सिद्धराज के। पाटया की गड़ी पर विद्धा कर उसे शान्त किया।

प्र० चि० के अनुसार घालक सिद्धराज की अवस्था इस समय तीन वर्ष की थी। पर यह ठीक नहीं। सिद्धराज के समकाजीत जैन बाचार्य हेमचन्द्र ने अपने द्वधाश्रय काल्य में इस अवसर पर कुमार और राजा में जन्मा संवाद हुआ वताया है। अतः कम से कम उस की उमर २० वर्ष रही होती।

विरुद्दण ने 'कर्णुसुन्द्री' से कर्ण का सिन्ध पर श्राक्रमण करना विखा है। श्रसळ से सिन्ध से दूस वंध की खड़ाई चासुंड के समय से ही चल रही थी। कर्ण के पिता शीमदेव ने सिन्ध की सेना के। करारी हार दी थी। गुजरात के इन चाहुक्यों ने राजयुताने के चौहानी की तरह ही युसलमानों के। वृक्तिस चढ़ने से रोके रमला।

१. गीतगोविन्द १२, २६।

3]

यह बीर महत्त्वाकाची श्रीर बड़ा सारी निर्माता था। कितने ही तालाथ, मन्दिर श्रादि इस ने चनवाए थे। कर्णावती सं इस ने मेक्तुइ नाम का एक विशास प्रासाद बनवाथा। बाद में इस का लडका सिद्धराज धरने वास्तुओं के लिए प्रसिद्ध है। उसे अपने पिता से ही यह प्रेरसा मिली। सिद्धराज की सारी समृद्धि का बीज उस के पिता के समय में ही पद चुका था।

हम की रानी सीनजर्देनी वही विदुषी थी। न्रजहां और जहांगिर की तरह ये दोनों परस्पर बहुत प्रजुरक्त थे। न्रजहां की ही तरह इस ने भी वालक सिद्धराज के बचपन में सारा शासन-भार सँभाज रक्जा था। बालक सिद्धराज पर अपनी माता का प्रभाव, जितना शिवाजी पर जीजाशाई का प्रभाव था, उस से भी ज्यादा पदा था। यह उस की ही शिषा का फल था कि आसो जा कर सिद्धराज हतना प्रसिद्ध हुआ। उसी की प्रेरणा से क्यों ने कारिवावाद का मार्ग निरापद करके वात्रियों का कह निवारण किया था। क्यों अपन आप को प्रैलोक्यमलल कहता था। 'क्यों सुन्दरी' के ब्रजुसार वह सारत का अधिराज तक वननं की महत्त्वाकाचा रखता था। ये सब वार्ते सम्भवत इसी भीनलदेवी की प्रेरणा का फल थीं। पिता और पुत्र दोनों के तक्कंप में इस महाराजी का प्रश्वच था परोच हाथ जान पहता है। कहते हैं सोमनाथ पर इस की बड़ो भक्ति थी। उस के मार्ग का उद्धार करने की ही इच्छा से इम ने गुजरात के राजा से विवाह करने का सङ्खल्य किया था। सिद्धराज के समय इस ने सोमनाथ की यात्रा का तीर्थ-कर भी हटवा दिया था। कजा की और इसकी वही श्रास्त्विथी।]

गुजरावना इतिहासमा कर्ण नामना वे राजाभ्रो ययाछे। एक सिद्धराज जयसिहनो पिवा अने वीजे। गुजरावनो छेल्लो स्वतन्त्र हिंदु राजा। पहेलो सोलङ्को तरीके अने वीजे। वाचेला तरीके ओळखाय छे। कर्ण वाचेलो

होकोमा जेटलो काबीती छे, तेटलो कर्ष सोलङ्को जाबीते नथी, कारण के इतिहास-प्रारम्म कारोए तेना विशे वह थे।इंज लख्यं छे। तेथो भ्रमदाबाद पासेना असावलना स्राशा

भीखने हरावी त्यां कर्षाविदी नगरी वंधावी हती एटलीज बात तेना सम्बन्धी इतिहासमा नोंधाह छे। परन्तु तेना समयना इतिहासमा साधनोनो जो अमपूर्वक अभ्यास करवामा आवे तो जवााय छे के ते प्रवापी राजा हते।

प्रयन्धिचतासीय अने विचारश्रीय ए वंने अन्योमां मेरुहुङ्गे कर्याना राज्यकाल सं० ११२० थी सं० ११५० सुधी आपेलो छे। आना विरुद्ध कोइ उस्कीर्य लेखलुं प्रमाय मळखुं नयी।

समय स्वीकारवामा वाघो नशी।

कर्योंने पिता भीमदेव हते। अन्त तेनी मातार्त नाम च्हयमती हतुं। कर्यं ने वखते गादीश्रे बेठे। ते वखते पने। राज्यनी स्थिति डामाडोळ हती। अन्तर् कल्लह अने बहिर् विग्रह बंने तेने माटे तैयार हता। शीमदेवने चेमराज नामने। कर्यायी मोटी उमरने। पुत्र हते। तेने कोह कारणार्थी भीमदेवे गादी साटे बातविंग्रह

नालायक ठराज्या हता। । तेथे बळवा करघो हरो, परन्तु कर्यने। मामा मदनपाळ जो बहु शुर्वार पुरुष हता, तेथे ए बळवा समाज्या हरो। छेवट चेमराजना पुत्र देवप्रसादे पाटयाथी आठ गाड वपर्तु सिद्धपुर पासेनु द्विस्थली (हालनुं देशली) लैहने सतोष मान्या हता।

१ चेमराजनी माता चकुछादेवी एक गरियना इती एम म० चि० मां त्तस्युं हे, परन्तु ए बात मानवा जेवी नयी। एम होय तो तेनी चराज कुमारपाळ पाक्ळयी गावी नपर आजीश्यके नहि। चन बीजा चित्रयो तेना कुटुम्य साथे ळान न्यवहार राखे नहि। कुमारपाळनी वहेन सांभर( अजमेर )ना चैहाच राजा कर्योराजने परवाची हती। बाल मूळराजनी माता नाविज्ञादेनी महोवाना चन्त्रेळ राजा परमित् वी प्रश्नी हती।

बहारना विश्रहोसां प्रथम विश्रह सालवा साथे हतो। स्ना विश्रह चासुण्डयी त्रारम्भी सारङ्गदेव वाघेला सुधी चाल्यो हतो। कर्णना पिता सीसदेव तथा चेदि देशना कल्लबुरि कर्णे भोजनो घारानगरीने घेरो घाल्यो हतो। ए घेरी चाल्य हतो तेवासां भोजनुं सरण थयुं। एथी ए नगरी पढ़ो स्नने कर्णे तेना उपर माजव-विश्रह पोताना स्रधिकार करखो। सीसे चितोड स्नने गुजरातने लगतो सालवाना सुलक लीघो हशे। त्यार पछी भोजना पुत्र जयसिहे दिन्याना चैालुक्यवशी राजा सोसेश्वरनी सहायताथी कर्णने सारी नांखी पोतानं राज्य पाल्लं सेट्टव्यं हतुं एस विक्रमाङ्कदेवचरितना वे स्होको उपर थी जयाय छे—

स सालवेन्द्रुं शरखं प्रविष्टमकण्टके स्थापयति स्म राज्ये ॥ १, १०२ ॥ विशीर्श्वकर्षा कलहेन यस्य पृथ्वी सुजंगस्य निरर्गलेन । संगच्छतेऽधापि न बाहलश्रीः कर्ष्रताटह्ननिर्मेथेशोसिः॥ ३, ६७ ॥

आ वखते सीसदेव सिन्धना राजा इन्सुक ( इसीर सुसरो ) साथे विश्वहमां रोकायो इतो, तेथी तेनाथी साखवा तरफ ध्वान आपी शकायुं निह होय । परन्तु कर्ये पोताना राज्यनी आति विश्वह समान्या पद्धी पोताना साहु कर्यांटकना राजा विक्रमादित्य( छट्टो )नी सहायताथी माखना टपर चढाइ करी अने नयसिहने इरावीने मारी नांख्यो हतो, कारण के माखनाना राजा नरवर्मांनी नागपुरनी प्रशस्तिमां लख्युं छे के मीजना मरण पद्धी राज्यमां जे प्रखय थयो तेमां राज्यनी स्वामी हूवी गयो अने कर्य तथा कर्याटकना राजाश्रीना हाथमां गएली घरतीनो नराह भगवाननी माफक छदयादित्ये उद्धार करयो । कर्यो घरानगरीने वेरे घाल्यो हतो अने तेमां राजाना पुरेाहिते तेने मूठ मारी हती ए नात सुरथोत्सवना एक स्क्रीक टपर जणाय छेरे, सुक्रत-संकीतैनमां पण कर्याना संवंधमां लख्युं छे के कर्य माळवाना राजाने जीतीने नीलकंठ महादेवतुं बाण लाव्यो हते।

जयसिह पछी तेनो काको उदयादित्य गादीए आन्थो । तेखे कर्णने हरावीने गुजरातना राज्यमां मेळवेजो माळवानो मुलक पाछो लीघे। होते । पृथ्वीराजविजय कान्यमां जल्दुं छे के शाकस्मरीना चै।हाण राजा विग्रहराज त्रोजाए आपेला सारंग नामना वेला उपर वेसीने उदयादित्ये गुजरातना कर्णने हराज्ये। हते। । आ युद्ध आबु पासे युद्ध हिं अने माळवाना सैन्यमां उदयादित्यना पुत्र जगदेव (परमार) पण सामेल हरो, कारण के जगदेवना एक सरदारना दिन्छ हैदराबाद राज्यमां आवेला जुन्नैदर्माणी मळी आवेला शिलालेखमां जयान्धुं

तिसम्वासवबन्धतासुगगते राज्ये च कुल्याकुते
सम्नस्वामिति तस्य बन्धुरुत्वादित्याऽभवद् सूपतिः ।
येने।बृत्य महार्यादे।पमित्वत्कर्याटकर्णामसुसुर्वापातकदर्यितां सुनमिमां श्रीमद्दराहावितस् ॥

२. धाराधीरापुरोधसा निजनुपद्मोगीं विज्ञोतयाखिळां चै।खुन्याकुवितां तदस्ययकृते कृत्यां किवोस्पादिता ॥ १४, २० ॥

जिल्वा बलैर्मां ब्रयसूमिपाबसानीतवान्यः किंव नीळकण्डस् ॥ २, २३ ॥

भाखवेनाद्यादित्येवास्मादेनाय्यतेाब्रतिः ।
 सारंगाच्यं तुरंगं स ददौ तस्मै अनेाब्यस् ।
 जिगाय गुर्नर कर्यं तमरवं प्राप्य माखवस् ॥ १, ७६-७८ ।

क्षे के गुजरातना वीरपुरुषोनी क्षीग्रेर प्रशापि पर्यन्त ग्राबु पर्वतनी गुफाग्रेगना द्वारमा रात्री दिवस चेावार ग्रासुए रुएके ।

कर्यां ने मारवालमां आवेला नस्ह्लना चैहाणों साथे पण युद्ध अयुं हतुं। एने उल्लेख सुंघा पहाडीना शिलालेखमां छे। आ विश्रह भीमदेवना वखतमां श्रुष्ठ थएले। हरो एम नजाय छे। त्यांना राजा अधिहल्ले अने तेना भाइ अहिले भीमदेवने युद्धमां हराज्ये। हते। वाडोखना चैहाणों साथे युद्ध अमे अधिहल्लना पुत्र वालप्रसादे आदुना परमार राजा कृष्णदेवने भीमना केदखानामाधी छोडाज्ये। ए वालप्रसादना भन्नोजा पृथ्वीपाले गुजरातना राजा कर्याना सैन्यनों नाश करको हते।

सिन्यना मुसलमान हाकेम साथे पण युद्धनो प्रसङ्ग कर्णने झाव्ये। इता। आ युद्धनी हकीकत विरहणनी कर्ण-सुन्दरी नाटिकामां आपेली छे। आ युद्धमां कर्ण जाते गयो न हता, परन्तु पोताना सेनापतिने मोकल्या हता। एणे सिन्धना हाकेम साथे युद्ध पिता भीमदेवे पण हन्युकने सिन्धु नदीना वट चपर सखत शिकस्त आपी हती। आ विश्रह पण पिता भीमदेवे पण हन्युकने सिन्धु नदी चपर सेतु बांघोने हराव्या हता। आ विश्रह पण चामुण्डना वखतमा शरु यथो हतो, वडनगरना दरवाजानी प्रशस्तिमां चामुण्डे सिन्धुराजने मारचानो उल्लेख छे । सिन्धना हाकेमनो खेवटनो पराभव सिद्धिराजे करचो हतो। सिन्धना मुसलमानोने आगळ वघता प्रथम कनेत्रकता प्रतिहारोए अने दिच्छना राष्ट्रकूटीए अटकाव्या हता। अने पाछळ्यी तेमतुं पूर गुजरातना सोलंकीक्री अने राज-स्थानना चैवहाखाए खाळ्यां हतुं।

सिद्धराजना इतिहास उपरथी जणाय छे के तेना राज्यनी हद नर्मदा सुवी पहोची हती, परन्तु ए विस्तार कर्यना समयमां ययो हरो एम लागे छे। कारण के सोसनाथना यात्राळु पासे जे कर लेवामां त्रावता ते स्थळ—

राज्यनी दिषय सीमा सालीद शुक्रतीर्थनी पासे हतुं। केटलाक भ्रा स्थळते घेळका पासे भ्रावेल सालीद समजे हे, परन्तु ए कर दिष्णाना यात्राळु पासेथी लेवाते। भ्राने तेथी ते राज्यनी मध्यमां विष्ठ प्या सरहद उपरन लेवाय ए स्पष्ट छे।

बा॰ रि॰ है॰, १६२७--२८।

पूरणधन्द्र नाहर--जैन ईसकृष्णन् (१) ५० २११।

९. श्रद्याप्यर्तुवपर्वते।वृत्वतिहारेषु राश्चितिवस् । क्रन्दन्गुकैरवीरवर्गवनिताबाष्पास्तुपूरोर्मयः ॥

२. पृथ्वीपाक इति श्रुर्व चितिपतिस्तस्यागजन्मासवत्। प्रस्पचोदनिविः संगुर्जरपतेः कर्योस्यैम्यापहः ह २२ ॥

३ क्योसुन्दरी नाटिका; घेक ४।

स्तुस्य वसूव स्पतिककः चासुण्डरावाह्नया।
 यव्यव्यव्यद्विपदानगण्यनवता (पदन )व्रायोन द्रादिप ।
 विव्यव्यव्यद्वानभ्यभग्वकारिमः श्रीसिन्धरावस्या ॥ ६ ॥

महामहोपाष्याय पं॰ गौरीशङ्कर घोक्ता था सिन्धुराव ते मोजना पिता सिन्धुख हतो एम माने छे, परन्तु सने ए वेत्रय जवातु नथी।

सिद्धराजे जुनागढ़ना खेंगारने हरावी काठीआवाड वाने करको हतो, परन्तु वेने। केटलोक भाग तो कर्णना वस्तमां प्रमाहिद्धवाडना राजाना अधिकार नीचे आवी गयो हते। काठीआवाडनो भालावाड आंत वावरा (वर्बरक) पासेथी कर्णना मशीआई भाइ हरपाले जीवी लीघे हते। ते भाला रजपुत हतो तेथी ते प्रान्तनुं नाम भालावाड पड्युं। आ वावराने पाछळथी सिद्धराजे सम्पूर्ण पराभव करको हते। हरपाल मूळ कच्छने राजकुँवर हते। तेना वाप केसर सकवाणाने सिन्धना हमीर समसाए हरावीने भारको हते। तेथी ते कर्णना आश्रथे आवीने रह्यो हते।

सोमनाथना यात्राद्धुध्रोने जङ्गली जातिना वे सरदारोनो त्रास हते। एक वावराने। ग्रने वीजे ग्राशाने । वावरो कोळी जातेना हते। ध्रमे श्राशो भील हते। वावराने। त्रास भालावाडमां हते। ग्रने श्राशाने। नळश्राशा भीलने। परावय

कांठामां। वावराने। त्रास हरपालनी सहायथी दूर करघो ग्रने श्राशाने पेते जाते
हराज्ये। श्राशानुं गाम श्रमदाबाद पासे श्रमावल हतुं। ए स्थळ तेना राज्यना
सम्बमागमां आवेलुं होवाध्यो तेने कर्यावती नाम आपी पोतानी राजधानी बनावीर। परन्तु कर्यावतीने
राजधानी बनाज्या पछी थोडा मासमां तेलुं मरण थयुं। सिद्धराजे ते। पाट्यनेज राजधानी बनावी हती। छेवटे
कर्या वाधेलाए कर्यावतीने राजधानी करी बनावी होय तेम लागेछे। तेना वस्त्रमां पण कर्यावती भाभो वस्त्रस
ए पद सोगवी शकी नहि, केम के श्रलाउहीन खीलजीना हुमलाधी तेने दिच्यमां नासी जबु पड्युं ।

प्र० वि० मां लक्ष्युं छे के सिद्धराज ऋण वर्षनी उमरनी थयो ते बखते रमती रमती राजिसहासन उपर चढी वेटो । ए जोइने कर्णे इस्पिष्ट झवाडमां तेनी राज्याभिषेक करचो उपने पीते कर्यावतीने राज्यानी बनावी त्यां राज्य कर्यांवती राज्यानी कर्यांवती राज्यानी कर्यांवती राज्यानी कर्यांवती राज्यानी कर्यांवती राज्यानी कर्यांवती राज्यानी कर्यांवती राज्याभिषेक करनामां आने ए बात मानी शकाय एवी न थी। खर्ठ कारण तो ए छे के कर्यांवतीन राज्यानी करनाथी अण्डिल्लनाडनी प्रजाए विरोध करचो हुशे। ए विरोध शमान्वा वालक सिद्धराजनी त्यां राज्याभिषेक करचो हुशे। आ अनुमानने विल्हणनी कर्यासुन्दरी नाटिकाथी टेकी मळेछे। एमां जणावेली हुकीकत रूपक छे। कर्यसुन्दरी एटले कर्यांवती नगरी । कर्यनी राणी ते पाटणनी प्रजा, कर्याने कर्यासुंदरी साथे परणायु हुतुं। पण तेनी राणी तेम करना देती न होती, परन्तु सन्पत्कर अमात्य(सान्द्र मन्त्री)नी युक्तिथी राजा कर्यासुन्दरीने परणेखे अने तेनी राणी पण्य हेन्दे अनुमति आपेछे। एनी अर्थ ए के कर्यांवती ने राज्यानी बनाववामां पाटणनी प्रजाए प्रथम विरोध करचो हुती, परन्तु सान्त्र मन्त्रीए सिद्धराजने गातीए वेसाडी ए विरोध समान्यों हुती।

सोमनाथना यात्राळुष्ट्रीनो त्रास दूर करवामां प्रेरणा ध्रापनार कर्यनी रायी मयणब्रा (सीनळदेवी) इती। कर्यनी साथे क्षप्र करवामां तेनो सुख्य हेतु सोमनाथना यात्राळुग्रेगना दुःखतुं निवारण करतुं ते

१. बुन्नो रासमाछा ( गुजराती भाषान्तर ) बीजी श्रावृत्ति, पृ० ११३।

२ जुन्नो प्रवन्ध-चिन्तामणि—सिद्धरावप्रवन्ध ।

३. तीर्थ म्हपमां छल्युं हे के मुसलमानी तरकरे असावळ उपर प्रथम हुमला कर्यो हती चने कर्यो खांगी नाठा हता । आयी जवाय हे के कर्यो वाधेलाए कर्यांवताने फरी थी राजधानी बनावी हुछे। (तम्रो हम्मीर खुबराओ वग्यडदें मुहडासवाई नयराचि मंजिब आसा वन्त्रीए एत्तो। कर्यांदेव राखो ख नद्गो।)

क्षेंसुन्दरीते एक स्थळे कामदेवनी राजधानी कही छे । सृति लोकप्रयिक्षयिनी राजधानी स्मरस्य । १, १३ ।

हतो। प्र० चि० मां तेना पूर्व जन्मनी कथा जापवामां आबी हो एने। अर्थ एक याय हो। ते दिन्यसां जावेहा चन्त्रपुरना कदन्वदेशी राजा जयकेशीनी पुत्री हती एवे। द्वामय कान्यमां उल्लेख हो। कर्यनां

समयमां कदम्बवंशी राजा जयकेशीतुं राज्य गीवामा हतुं एम प्रत्यारसुधीमां सीवळ साथे छप्त इतिहासमां जयायुं हतुं, पण हेमचंद्राचारे जयावेलुं नाम सत्य हशे के केम ने संवंधी शंका हती, केमके चंद्रपुरनो पचो खागतो व होतो। खाँ० पखीटे तेने बेलगाँव परग्रधामां प्रावेलुं चन्द्रगढ घारशुं हतुं, परन्तु त्यां ते समये कदम्बवंशतुं राज्य हतुं निह, हालमां तेनो पची लाग्ये। हो। ए चन्द्रपुर ते गीवानी पासे प्रावेला सालसेट परग्रधातुं चन्द्रोर गाम छेरे। जयकेशीना पूर्वजेतुं राज्य चन्द्रपुरमां हतुं, परन्तु गोवाने जीती लेड् जयकेशीय तेने पोतानी राजधानीनुं शहेर बनान्युं हतुं। एमा पिताना एक ताल्रपत्रमां चन्द्रपुरनो उल्लेख छेरे।

मीनळदेवींनो पिता जयकेशो सं० १०३६ मां मरख पान्यो हते। तेनुं लग्न तेना पितानी हया-तीमा खयुं हतु एम प्र० चि० घने द्वचा० का० चपरथी जखाय छे। घाषी एतुं लग्न सं० १०३० मां खयुं हशे। सेामनाथना यात्राळुष्ठीनां दुःख सांमळीने तेखे गुजरातना राजाने वरवानी स्वयं निर्णय करको हती, तेथी लग्न वखते तेनी तमर मोटी होबी जोहए। ते पन्दर वर्षनी घारीए तो तेनो जन्म सं० ११२५ मां घटकळी शकीए।

प्र० वि॰ मां सच्छुं छे के कार्यना मृत्युसमये सिद्धराजनी उमर त्रस वर्षनी हती, तेथी तेना जन्म सं० ११४७ मां ठरे। दि॰ व॰ केशवसास प्रुव सिद्धराजना जन्मसुं वर्ष सं० ११४५ माने छे, ते एवा कारसाधी

सिहराबने जन्म परन्तु सिहासन उपर चढनार नाल्य पाँच वर्षथी ग्रोछी उसरतेर होनो जेाहए निह्<sup>द</sup> । परन्तु सिहासन उपर चढी नेसनाना कारखयी जे बालकने राज्याभिषेक थाय ए नात सानना जेवी न थी। द्वाशाश्रयमां एस हकीकत छे के पोतालुं शेष ग्रायुष्य हरिस्मरखमां गाळनाना ग्राशयथी कर्षों सिद्धराजने राज्याधिकार घारण करना कहे छे, पण ते प्रथम वा पाढे छे, परन्तु पिताना ग्रात्यं ग्रामहथी स्त्रीकारे छे । हने, पितानो साथे आ प्रमाणे नक्षक करनार नालक कंडक समत्रखेगों तो होनो जोहए। तैथी

यः प्राप्य चन्द्रपुरमिन्द्रपुरातिरेषं श्रीधारके विजनिवासमलंचकार ।

१. श्रवाच्यां स्परिकाभ्यास्त नाम्ना चन्द्रपुरं पुरं ।

x x x x x र राजेह तयकेशी यं स्तुते। वित्तक्ष रोदसी॥

x x x x

इन्या जयति तस्यैया मयण्डलेति नामतः।

x x x x x ज्ञनया द्योतयामाहे कदरवकुलसुरुवलस् ॥

<sup>4-88, 900, 948 1</sup> 

२ व गैंव, विव १, माव १, एव १६म।

३. एव० एम० मारेस-कदम्बकुछ, पू० १६६।

४. वही, पृ० १०६ ।

<sup>1 03\$</sup> og

र. वही, पृ**० १६६**।

६ युद्धिप्रकाश, नर्वे पर, १६२७।

७ सर्ग १२, रखो॰ ६१--- १०३।

तेनी उसर दश वर्ष करतां न्हानी न होनी जोड्ए। ए हिसाने सिद्धराजने। जन्म सं० ११४० मां होनाने। वघारे सन्भन छे। प्राथी ते नखते मीनळदेनीतुं नय २५ वर्षेतुं होतुं जोड्ए। द्वाा० का० मां खब्युं छे के कर्यों श्री महालक्त्मी देनीनी उपासना करी तेथी पुत्रने। जन्म थये। हते। एथी पण जणाय छे के मीनळदेनीनी उसर पुत्रजन्म समये मोटी होत्री जोड्ए।

सिद्धराजने। जन्म पाल्लमपुरमां थयो हतो, पम प्रथम फॉर्बस साहेबे रासमाळामां लख्युं हतुं। त्यार पछोत्ता वार्ता ध्रने इतिहास लेखकोए ए बात स्वीकारी छे , परन्तु को इ प्राचीन प्रन्थमां एने। उस्लेख नयो। परन्तु ए वात खोटी छे, कारम के पाल्लमपुर सिद्धराजना जन्म पछी लगमग सो वर्षे आबुना परमार राजा धारावर्षना न्हाना भाइ प्रह्वादनदेवे बसान्युं हतुं ध्रने तेना नाम उपरथी ए नगरतुं नाम (प्रह्वादनपूर) पट्यूं हतुं । द्वचाश्रय उपरथी जमाय छे के तेना जन्म पाटममांज थयो हते।

कर्यातुं सृत्यु केवी रीते थयुं हतुं ते सम्बन्धों वे मत छे। गुजरातना प्राचीन ऐतिहासिक शन्थों तेतुं सृत्यु कुदरती रीते थयुं हतुं एस कहे छे, क्यारे हम्मीर काव्य जवावे छे के कर्योंने शाकम्मरी (अजसेर)ना चैाहाण राजा दुःशले युद्धमां मारयो हतीरे। आ वाद केटलाक विद्वानो खरी मानता होय तेम

कर्यंतुं कृष्यु अधाय छे। परन्तु इस्मीर काव्यनी वात मने निर्मूत्त जखाय छे। एनां कारखे। नीचे प्रमाखे छे—

- (१) ह स्मी र का व्य सं० १४६० मां पटले मूळ बनाव पछी त्रम सो वर्ष केहे रचायुं हतुं । प्र० वि० तेना पहेलां सो वर्ष उपर (सं० १३६१) रचायो हतो अने द्वचाश्रय काव्य तो मूल बनाव पछी मात्र पोग्रो सो वर्ष बादज लखायुं हतुं। आ वे अंथो ह० का० करतां प्राचीन होवाथी तेमनी हकीकत तेना करतां वधारें विश्वस-नीय गम्राची जोइए। आ वे अन्थामां कर्मातुं मृत्यु कुदरती रीते थयुं हतुं एम स्पष्ट उद्धेख हो।
- (२) एस कहेवामां आवे के प्र० चि० अने द्वचा० का० ए प्रन्था गुजरातमां रचाया होवाथी तेना कर्ताओं पेताला देशना राजाओंने हीख्पत लागे तेवी वातो अपूपावी हुथे। तेना उत्तरमां कहेवानुं के ए वात खरी होय तो चैहाय राजाओना कोइ पय शिलालेखमां तेना उल्लेख केम नथी। वळी दुःशलना ज वंशना छेला पृथ्वीराजना राजकि काश्मीरना पंडित ज या न के रचेला पृथ्वीराजितजय काण्यमां पया एने। सहेज इसारो सरखोए नथी। ए काण्य चैहाया राजाओनी प्रशंसा करवाना हेतुथी लखायुं हतुं अने ते समयना गुजरातना राजा भीमदेव (बीजी) अने पृथ्वीराजने दुरमनावट हती, तो ए वात छुपाववाने ए० वि० का० ना कर्ताने कर्हाज कारया न होतुं। ए काल्यमां कर्यनी उल्लेख पर्य एक जगाए थयो छेरे। छता तेतुं सुरयु चैहाया राजाना हाथे थयानुं लख्युं नथी। तेमा बल्युं छे के मेवाडना राजा

१. रासमाला (गु॰ मा॰ बीजी श्रावृत्ति ), पृ॰ १४३; वं॰ गै॰, जि॰ १, मा॰ २, पृ॰ १७१; गुजरातना प्राचीन इतिहास (गो॰ हा॰ देसाह), पृ॰ २६६; महारायी मयबास्ता ( ता॰ वि॰ ठक्कुर )।

२. पार्थपराक्रम-व्यायोग-विपाद्धात ( गायकवाद श्रोरिएंटल सीरीज़ )।

नाकेशनारीजनगीयमानगीतामृतास्वाद्वितीर्याकर्यम् ।
 श्रीकर्यदेवं समरे विघाय तद्वाज्यक्रभीं परियातवान् य. ॥

२, ३१ ॥

४. पं॰ गारीशङ्कर श्रोका—दु॰ प्र॰, सप्टेम्बर, १६३०।

**१. स० १, रखेा० ७**⊏।

इमन्बिकाप्रसादने वाक्पविराजे कटारथी भारचो हते। ; कर्यने मारचानी वात खरी होत तो ए वात पर्या ए कान्यमा नेवाया विना रहेत निह।

- (३) इन्सीरक्षाच्यना लेखके वयी घटांग वाता लखी छै। चौहायोना हाथे घया युसल्यमान राजाओ मरायानी वाता तेमां छे, परन्तु यमांनी घयी साबीत यह शकती नथी। तेमां गुजरातना राजा मूल्रराजने विग्रहराजे मारचो हते। एम पण लख्युं छेर। या वात स्वष्ट रीते यसस्य छे, केमके विश्रहराज अने मूल्रराजने युद्ध मूल्रराजना राज्यना धारम्भकाळमां ययुं हतुं। मूल्रराजने सारचा सम्बन्धो वात पण चौहायोना शिलालेखोमां के पृ० वि० का० मां जयानेली नथी। ए काज्यमां तो एटलुंज लख्युं छे के विश्रहराजना हुमलाथी मूल्रराज कंवा हुगैमां भराइ बेठो हतीरे। याटली वात तो खरी छे, केमके प्र० चि० मां पण लख्युं छे के विश्रहराज अने वारपमा सामटा हल्लाथी मूल्रराजने कच्छना कंवकोटना किल्लामां नासी जलुं पह्युं हतुं। ह० का० नी यम्य वाता था प्रसायो निर्मूल होय तो, कर्यना स्रयुनी वात पण व्रसस्य होय एमां कंइ श्रास्वर्थ नथी।
- (४) दुःशलतुं नाम शिलालेलें। के पु० वि० का० मां नथी। ह० का० ना कर्ताए दुर्लभराजने ए नाम आएं होय एम जयायछे। कर्या अने दुर्लभराज समझालीन ह्वा पण नहि, कारण के दुर्लभराजना क्वाराधिकारी विमहराज त्रीजाने। समय एक प्रमाण थी सं० ११३६ ठरे छे । आथी दुर्लभराज के दुःशलतुं छुर्लु सं० ११३६ पहेलां थुर्लु ह्यां ए नक्की छे, हवे जो दुःशल ए वर्षः पछो ह्यात म होय ते। ते सं० ११५० मां कर्याने केवी रीते मारी शके १ पु० वि० का० उपरथी पण जयाय छे के दुर्लभराज अने कर्यं नहि, पण विमहराज अने कर्यं समकालीन हवा, केमके उदयादिखने क्यंना विरुद्ध विमहराज सहीय आपी हती एम तेमां जणान्यु छे । आ वर्धा प्रमायोनो विचार करतां जयाय छे के कर्यंना छुर्लु-सम्बन्धी ह० का० नी वात असस्य अने निर्मूल छे, प्र० वि० उपरथी जयाय छे के तेतुं छुर्लु कर्यावतीमां युर्लु हुर्तु, अमहाबादमां सारङ्गपुर दरवाजा बहार रयासुक्तेयर महादेवतुं देवालय छे। एतुं मूल नाम कर्याछक्तेयर हरो अने कर्याने व्या अनिवहाह देवामां आव्यो हते। ए जगाए बन्धान्युं हुर्ये ए दि० व० केशवलाल ध्रुवनु धारतुं छे ।

तस्माद्वाक्पितिराजेन सम्भूतमवनीमुजा।
 X X X
 मिन्नमन्वामसादस्य पेनच्छुतिकया मुखस् ॥

र, र**≒**—६० ।

२. अप्युप्तश्रीरवतवीरवीरवंसेन्यमानकमपश्रयुग्मस् । श्रीमुखराजं समरे निहस्य यो गुजैरं वर्जरतामनैपीत् ॥

٦, ٤

३, सक्तं तपस्तिना (सञ्जं) यशोशुक्रमितीन थः। गुर्नरं सूत्तरानास्यं कंषाहुगमनीविश्चत्।।

<sup>4. 41 1</sup> 

४, बा० प्र० पश्चिका सा० १२, २४० १, ५० २६२।

<sup>∤.</sup> जुन्नो टिप्पण ४ (पृ०१६)।

६, बु० प्र० नर्वेचर, १६२७।

्र सिद्धराजे घया लोकोपयोगी बांघकास कराव्यां हता, परन्तु ए काममां प्रेरणा तेने कर्णनां बांघकासी-मांची मळी हती। तेनी माताला नामणी पाटणमां एक भव्य ग्रने विशाल वाव वंघावी हती ग्रने पोताला

कर्यनां बांबकाम नामश्री एक बहु ऊँचा महेल 'कर्य-मेरु-प्रासाद' बंघान्यो हतो । मोढेरा पासे कर्य-सागर नामलु तलाव बंघान्युं हतुं मने त्यां कर्योद्यर महादेवलुं मन्दिर करान्युं हतुं। ए तळावमां रूपेया नदीने वाळीने पायी लाववामां मान्युं हतुं, परन्तु सं० १८००नी म्नितृष्टिमां ए नदीनां पुर म्नाववाथी ए तळाव तूढी गयुं हतुं। हालमां ए जगाए कर्यासागर नामलुं गामहुं वसेलुं छे। म्रसावलना विजयना स्मारकमां तेयो म्रमदाबादना कोचरव गाम पासे जयवती मातानुं मन्दिर बंघान्युं हतुं। म्रमदाबादनुं कांकरीलं तळाव पया तेतुं वंघावेलु हशे एम घारवामां मावे छे।

कर्याना मृत्यु पद्यो तुरत मीनव्यदेवी बालक सिद्धराजने लेइने अरुच पासे ग्रुष्टनीर्थमां गइ इतीर । कर्यानी उत्तरक्रिया कदाच त्यां करी हरो । त्यां जवामां तेनी आशय सीमनाथना यात्राष्ट्रश्रोनी कर काढी नांसवानी

हरो । त्यां भ्रा वेला बाहुलोड ( मालोद ) गास म्रागळ ए कर लेवाती हती । सोमनाथना यात्राळुघोने म्राशो भिल्ल मने वावरी कोळी ए वे छंटाराना त्रासमांथी कर्यापासे मुक्ति म्रापती हती, प्रया यात्राळुघोना करनी वार्षिक ष्रपत बोतेर लाख रुपीमा जेटली मोटी होनाथी कर्या ए कर काढी शक्यो न होता, ते मीनळदेनीए सिद्धराजपासे काढी नंसाव्यो त्यांथी वे सोमनाथनी यात्राए गह हती।

मीनव्यदेवी सीमनाथनी यात्राए गह ह्वी वे बखते मारवाडमां श्रावेला नडूलना नैहास राजा योजके पाटस उपर हुमलों करको हतो अने बोडो समय राजगादी उपर बेठो हतो । आ बखते पाटसना कारभार सांतु मंत्री ने सींपेलों हतो । तेसे पैसा आपोने योजकने पाद्रों काड़सों विशव हतो । नडूलना नैहासोने गुजरातना राजाओं साथे भीमदेवना समयथी विशव चालते हतो । आ हुमलों करनार मालवानो यशोवमी हतो एम प्र० चि० मां लच्छुं छे, परन्तु ए बात बरें बर जिसादी नथी, कारस (१) यशोवमी ते समये मालवानो राजा न हतो परन्तु छदयादित्य के तेने पुत्र लक्सवर्सा हतो, (२) नरवर्माना सं० ११६२ ना नागपुरना शिलालेखमां के सं० ११६४ना उदयपुरना (मालवानुं) शिलालेखमां आ चढाइनो छल्लेख नथी । जो आ चढाइ मालवाना राजाए करी होत ते पोतानां पूर्वजेनां पराक्रमोनां वर्धनमां ए बात नरवर्मी जसाव्या विना रहते नहि, अने (३) जो आ चढाइ यह होत तो सिद्धराज तेनुं वेर लेंबा मालवा अपर तुरत चढ़ाइ करका विना रहते नहि । ते तो मालवा उपर घसा लांबा काळे सं० ११६० पछी चढाइ करे छे । सिद्धराजे सेगठ उपर सं० ११७० मां चढाइ करी हती ते वलते मालवाना काळे सं० ११६० पछी चढाइ करे छे ।

१. शसमाना, पूर्व १४७-१४८।

२. रचेतान्वर-दिगम्बर शास्त्रार्थना प्रसङ्घमां प्र० चि० मां स्वस्युं हो हो मीनळदेवीना पिता दिगम्बर जैन धर्मानुवायी हते। अने मीनळदेवी ए धर्मनी पचपातिनी हती। आ बात सरी जवाय हो, कारण मीनळदेवीची सोमनाथ प्रत्ये असाधारण भक्ति हती। तेने पितामह पहदेव बीजो अने प्रपितामह गुहस्ळदेव बीजो सोमनाथनी यात्राए गया हता। एम ए कदम्बकुजने। इतिहास जोतां जवाय हो। खुओ कदम्बकुज, ए० १०१, ०६।

२. जुन्नो सुंधा पहाडीना शिळाखेख---

श्रीयोजको सूपतिर्थस्य बन्धुवि वेकसीधश्रवज्ञतापः। स्वेतात्वत्रत्रेण् विराजमानः ग्रक्तयायहिङ्कास्यपुरीप रेमे ॥ २४ ॥

नरबर्माए के तेना यशोवर्माए पाट्य उपर घडाइ करी हशे । प्र० चि० ना कर्ताए सं० ११७०नी चढाइ सं० ११५०मां वएलो गयी छे । स्ना प्रमाणे सं० ११५० मां मालवाना राजाए नहि एण नड्डूलना चैाहाण राजाए पाट्य उपर चढाइ करकातुं ठरे छे । सिखराजे सेमनाथयी प्राज्या पछी तुरत नड्डूल उपर चढाइ करीने योजकने नमाज्ये। हशे, केमके योजकने माइ स्नागराज सिखराजेने मांडलिक बन्यो हते। एम एज सेवा पहाडीना शिलालेख उपरथी जयाय छे ।

आ योजकना हुमलाशी मीनक्देनीने एम लाग्युं हुशे के राजधानीना अने वालराजाना रचणमाटे नगररचक तरीके शूरवीर चित्रयनी जरुर छे। तैशी मालवाना उदयादित्यना पुत्र जगदेवने नगररचक नीन्या हुते। जगदेवने अरशारमुधी ऐतिहासिक व्यक्ति मानवामां आवते। न होतो

परन्तु जुन्नैदना शिक्षालेखयी हमें सिद्ध ययु छे के ते मालवाना परमार राजा यद्यादिस्यना पुत्र हता। ते गुनरावमां सिद्धराजना राज्यना छेवटना मागमां आन्यो हता। एम अटकळ करवामां आने छे, परन्तु कीर्तिकी मुद्दीना वे श्लोको मां एम छक्छुं छे के सिद्धराजना समयमां ज्यारे जगदेव नगररचक हता अने वाल मूलराजना समयमां प्रतापसिंह राठोड नगररचक हता त्यारे राजधानीमां पेसवानी श्रद्धोंनी हिन्मच चालती न होती। तेवा को इच्निय बाल मीमदेवना (बीजो) समयमां नहि होवाधी आरम्भमां तेना राज्यमा अम्बाधुन्धी प्रवर्ती हतीर । आ वपरधी जलाय छे के कालदेव परमार सिद्धराजना राज्यना आरम्भमां गुजरातमां रह्यो हशेरे। त्यांधी ते दिच्यमां गयो हशे एम दिख्यना शिक्षालेख वपरधी जलाय छे।

श्राज समयमा काश्मीरी पंडित विरह्म पाटग्यमां श्राज्यो हतो। तेथे कर्यने नायक कर्णाने कर्याप्तुन्दरी नाटिका हसी छे। तेमां कर्याना पट्टाक्षीना विरोध छतां सम्पत्कर महामात्यनी युक्तियो कर्यानुं हान्न गांवर्ष कन्या साथे करान्युं छे। श्रा उपरथी नटी नयुक्तता उपर प्रेम हती, मीनळदेनी तरफ प्रथम प्रभाव हती, वगेरे कथाश्री प्रचित्तत थह छे। परन्तु ए वधी खोटी छे। ए नाटिकानी हकीकत कथीवतीने राजधानी करवा सम्बन्धी रूपक छे। एम श्रागळ जयान्युं छे। कर्याप्तुन्दरी

श्री आश्रराजवास्मा समजित बसुषानायकस्तरा प्रणु.
साहाय्यं माळवाना सुवि यदसिकृतं वीकृत सिद्धापिराजः ।
सुष्टो पत्ते स्म कुंसं कनकमयमहो यस्य गुण्यद्गुलस्य
त हृद्वं नैन शकः कक्षपितहृदयः शेष भूपालवास्मि ॥ १६ ॥

सिन्त्रिमिर्माण्डलिकेश्च बलविद्भः ग्रानैः शर्वः ।
 बाळस्य सूसिपाळस्य तस्य राज्यं व्यसम्यतः ॥ ६१ ॥
 राष्ट्रकृटान्वयकैटमारिः प्रतापमक्षोरित सुधैकमक्षः ।
 गम्घोपि सत्तारि सतङ्कवाचा गम्बद्दियेनेव च येन सेहे ॥ ६८ ॥
 विना चण्डेवसिमासकस्यां नीता निजैरेव परैरिवाह्म् ।
 यत्र स्थिते वेज्ञिकि ग्राकितैनं हिच्छैः प्रविष्ट पुरि गुनैराक्षास् ॥ ६६ ॥ स० २ ।

माटेानी वातोमां जगदेव सं० ११४२ मा श्राच्यानुं पृक्त देहरामां जलाव्युं के वरोवर हो—
 संवत स्थार सैं। इक्याबन जेत सुदी रविवार ।
 जगदेव सींस ममिंपैया घारनगर पवार ॥

नाटिका कर्णना जीनतां रचाइ हती एम घगातुं धारवुं छे। पण हुँ तेम मानता नथी, केमके जी तेम होत तो ए नाटिकानो प्रस्तावनामां ते कर्णना समच अने राजमहालयमां के शिवमन्दिरमां भजनायाना उल्लेख होत, परन्तु तेमां तो ते सम्पत्कर (सान्तू) मन्त्रोए प्रवर्तावेला जैनमन्दिरमां भजनायाना उल्लेख छे। एथी मीनळदेनी सेमनाथनी यात्राए गइ हती अने राज्यकारभार सान्तू मन्त्रीने सेांग्यो हतो ते समये ए नाटिका रचाइ हती। गुजरातथी ते सोमनाथ गयानुं ज्ञावे छे, ते मीनळदेनीने मळवाना हेतु थी त्यां गया हरो एम लागे छे?।

सिद्धराजनी समामां दिगम्बरो अने श्वेतांबरोनो शास्तार्थ थयो ते वस्ते दिगम्बर आवार्य मीनळदेनीना पोअरता देशना—कर्याटकना—होवाथी तेनो विजय थाय एम इच्छती हती। अने राजसमाना सध्योने एवी मसामण पण तेणे करी हती, परन्तु हेमचन्द्राचार्ये तेने एम कर्युं के, दिगम्बरो स्त्रीआणेए करेला मुक्ती अप्रमाण ठरावशे, तेथी तेणे तेनो पच छोडी दीघो हते। आ इकीकतथी कराय छे के मीनळदेनी मुशिचित हती, तेने चित्रविचानो शोख हतो एम द्वधा० का० मां स्पष्ट उच्छलेख छे। छेक दिच्यामांथी निकळी गुजरातना राजाने परणवा आवी हती ते उपरायी तेनी असाधारण हिमद जवाय छे। सोमनाथना यात्राळुओना करनी वेतिर लाख टका जेटली मोटो आवक जती करवामां तेनी लेकोपकार इति जवाय छे। घोलकामां तळाव बन्धाच्युं ते स्थळे एक गणिकाशुं घर हतुं। तळावनो आकार वरोवर बनाववा ए घर तेखी नांखवानी जकर हती, परन्तु मेंसाग्या दाम आपवा छता ए घर वेचवानी ते गणिकाए ना पाडी, तेथी तळाव ना आकारमां लामी राखी छता पण ए घर जबरदस्तीथी लीधुं नहि, आ वातथी तेनी न्यायपरायणवा स्था उदारचित जथाय छे।

कर्यने द्यावी सच्चिरिता सद्द्यभैचारियों मळवाथी तेना कार्यमां ग्रनेक रीते सद्दाय मळी हरो। मीनळ सुञ्जालमुं जोडु जहाँगिर-नूरजदानना जोडानो याद ग्रापे छे। वंतेमां परस्वर घयो स्तेह हतो। जहाँगिरनी उत्तरावस्थामां नूरजद्दाने राज्यकारमार चलाव्यो हतो, तेम मीनळे सिद्धराजना बाल्यकालमां राज्यकारमार चलाव्यो हते।

कर्ण पछो प्रतापी सिद्धराजनुं राज्य यवाथी तेनुं तेज क्षांसुं सागे छे, परन्तु सिद्धराजनी महत्तानां वीज कर्णना समयमां ववायां हतां । गुजरावने जड़सी छंटाराग्रोना त्रासमांश्री सक्त करनार कर्ण हते। सिन्धना

२. क्लावर्ण्यं विद्धति च ये सर्वदैवाविद्यद्धा-स्तद्धापन्ते किमिए मजते बच्ह्यपुप्सापदृत्वस् । येषां मार्गे परिचयवशाद्जितं गुर्जरायां यः सन्ताएं शिथिकमकरोत्सोमनार्थं विज्ञानय ॥

नगर विश्व देश चर, १८, १७ |

मा रखोकमां गुजरातीघोनी मिन्दा करेंबी हे, ए उपरथी जयाय हे के सान्त् सन्त्रीना पारितीपिकथी विदृहण्ये सन्त्रीय वर्षा निहे होत्र ।

१. न० विस्मन्नयाहिक्कपाटयासुकुटमया शान्युत्सवदेवगृहे भगवता नामेयस्य महामात्यसंपत्करप्रवर्तिते वात्रामहोत्सवे।

- मुसल्लमानोने तेणे जबरी हार खबरावी हती। तेणे पोतानी राजधानी कर्णावतीमां करी हती अने - कैलेक्यमञ्जनं विश्व धारण करां हतुं, एथी जणाय छे के तेने पोतानां राज्यना विस्तार करवानी होंग्र हती। जयकेशीए पोतानी एक पुत्री दिल्ल भारतना चक्रवर्ती विक्रमादित्य छट्टाने कर्णनी योग्यता परणाची हती अने वीजी पुत्री कर्णने आपिए इकीकतयो कर्णनी महत्ता समजाय छे। तेने चक्रवर्ती यवानी पण अभिलावा हती ए वात कर्णमुन्दरी नाटिका उपरथी जणाय छे। सिद्धराजनुं नाम महालयो अने महासरीवरो वान्यवा माटे प्रख्यात छे। तेने ए कामोनी प्ररणाना कर्णना एवा कामो उपरथी मळो हती, कर्णमेरु प्रासाद उपरथी रुद्धमहालय अने कर्णसागर उपरथी सहस्रतिहा सरीवर बन्याच्यां हतां। कर्णसागरमां पाणी लाववा जेस कर्णे रुपेण वाळी हती, तेम सहस्र- जिद्धमां स्टिद्धराजे सरस्वती वाळी हती। कर्ण खरेखर प्रवाणी राजा हते।

#### सालवारी

कर्णना राज्यामिषेक सं० ११२० मानळदेवी साथे लग्न सं० ११३० ( आशरे ) सिहराजना जन्म स० ११४० ( आशरे ) कर्णावतीनी राजधानी सिहराजना राज्यामिषेक कर्णाहुं सुरुष्ठ वालकनी चढाइ स० ११५० जगदेवतुं पाटण आवहुं सं० ११५० जगदेवतुं पाटण आवहुं

सरस्वती पुराखर्मा बश्तेस हे के सिद्धराज सरोवरमां सरस्वतीने छाज्यो हतो— स्ववंग्रावनार्थे च सिद्धराजः सरस्वतीच् । तसरो झनयदेवी गङ्गातिस मगीरयः ॥ २१६ ॥

द्या बातने सिद्धराजना कीर्तिस्तम्भना लेखना एक वचनथी पुछि मळे छे— भगीरयस्य त्रिव्यापरोच ॥ द्यः ॥ तदः सा पुरवामास सरः सिद्धेशकारितम् । खानितं सगरेखेयः.. ... .....

# महाराजा कुमारपाल चौलुक्य

### मुनि हिमांशुविजय, न्यायकाध्यतीर्थं ।

इतिहास के साथ राजाओं का घनिष्ठ सम्बन्ध है। राजाओं का कार्यचेत्र व जीवन-परित्र विशेष न्यापक होने की वजह से उन के इतिहास से बहुत सी समकालीन घटनाओं का पता लग सकता है।

प्रस्तुत लेख में इम महाराजा कुमारपाल का वृत्तान्त सप्रमाण लिखेंगे, जिन का सम्बन्ध समस्त गुजरात के साथ तो है ही, परन्तु मालवा दिचणादि देशों से भी है, श्रीर जी चैालुक्यवंश के प्रतापी राजाओं में बशस्ती श्रीर श्रन्तिम राजा हुए हैं।

विक्रम संवत् ८०२ में चापोत्कटवंशीय वनराज' ने गुजरात में जैन मन्त्रों से अमिहिज़पुर (पाटण) की स्थापना की, ध्रीर वहीं पर ध्रपनी राजधानी कायम की। इस प्रदेश की सुन्दरता ध्रीर सुरिचतता के कारण करीब ६०० वर्ष तक चावडा ध्रीर चैा ज़ुक्यवंशीय राजाओं की यह राजधानी बनी रही। स्रभी तक यह पाटण हज़ारी घनी ध्रीर यशस्त्री ज्यापारियों का नगर प्रसिद्ध है। इस समय यह शहर महाराजा गा यक वा ह के राज्य में है। महाराजा कु मा र पा ल के ववृत में . इस शहर मे १८०० कोक्श्पति थे। टॉड साहब का कहना है कि 'उस वक्त भारत के सभी शहरी में यह स्वधिक समृद्ध या जहाँ पूर्वीय ध्रीर पाश्चास्य वस्त्र में मिलती थां।'

श्रव्हे युस्मनभोमदाज्यभिने चापोत्सदो सूपतिः दाताऽसूद् चनराजः इत्यमिमतो विद्वजनैराश्रितः। पष्टश्रव्यमिनं सुराज्यमिक्तं सुनतं च तेनाऽतुर्जं व्यक्तश्रीरयहिद्यपनपुरं सिन्निमं सूतले॥ २६॥

श्रीमान् तुझ सूरि वे भी विचारश्रीस् (जो प्रवन्धिन्तामसि के पक्षात् जिली गई है) में वनरात्र की राज्य-स्थापना वि॰ सं॰ मरे १ ( ई॰ ॰६४ ) से जिली है। श्रीर यही सास्र ठीक है, ऐसा श्रीमान् रा॰ व॰ पं॰ गौरीशुकूर स्रोमानी का मत है।

चापाल्कर, चावडा, चावरा वे एक ही क्रथे के पर्याय है।

श्रीमान् श्रीमानी का कहना है कि चावडावंश परमारों की शाखा है। दे टॉड-रा॰ की टिप्पशी।

२ वर्तमान मे इस के। सिद्धपुर पाटण कहते हैं।

यह गुजरात और चावडावंश का प्रथम राजा है। शीखगुण सृदि जैनाचार्य ने इस में उत्तम संस्कार डाले थे। दे० प्रयत्य-चिन्तामणि फावेससभा, ११३२, ए० ११!

जैन युग में छुपी हुई राजवंशावली में अशहिल्लपुर का स्थापना-काल वि॰ सं॰ २२१ वैद्याख खुदि २ रोहिशी नचत्र जिखा है। और मेरे पास नो असुद्वित राजवंशावली है वस में वि॰ सं॰ ८०२ लिखा है—

बहे-बहे विद्वानीं श्रीर कवियों ने इस नगर की मूरि-मूरि प्रशंसा की हैं।

वनराज को बाद यो गरा ज, चे गरा ज, मूव द रा ज, च यर सिंह, र त्वा दि त्य, सा मन्त सि ह, ये छः राजा चावडावश के हुए। इन सार्तो राजाओं का राज्यकाल १-६६ वर्ष है, ऐसा गुर्जरदेश-भूपा-वली से मालस होता है। टॉड-राजस्थान में १८४ वर्ष जिसे हैं। परन्तु इमें यह ठीक वहीं जैनता।

चैाह्यक्यवंश का मू ल रा ज वि० सं० स्स्ट में गुजराद का पहला राजा हुआ जिस ने ५५ वर्ष पर्यन्त राज्य किया । इस के बाद क्रमश: चासुण्डराज, बक्षमराज, दुर्लमराज, सीमराज (प्रथम ), कर्यराज, ये छ: राजा हुए जिन्हों ने गुजराद में राज्य कर के प्रजा का पालन किया ।

कर्यादेव का उत्तराधिकारी गुजरात का राजा उसी का पुत्र सिद्धराज हुआ। इस का राज्याभिषेक वि० सं० ११५० पैत विद ३ को हुआ। यह राजा बढ़ा प्रवापी और विद्वान था। अवएव पण्डिती का योग्य सत्कार करने का भी इस को पुरा शैक था। इसी शैक के कारण इस ने कई विद्वानी

संकार करने को सा इस का पूरा शाक था। इसा शाक के कारण इस न कह । बहाना की सहारा दिया और ध्राचार्य है म च न्द्र जैसे सर्वेदेशीय विद्वान से सङ्गित कर के इस से एक महान पश्चाङ्गी ज्याकरण बनाने की नम्न प्रार्थना की। आचार्य हेमचन्द्र ने भूपाल की प्रार्थना की स्वीकार कर के "सना लाख खलोक-अमाण सि द्ध है म च न्द्र श ब्दा नु शा स न" नाम का संस्कृत ध्रादि साल भाषाओं का ध्राहितीय ज्याकरण बना कर गुजरात का सिद्धराज का और अपना गौरव बढ़ायार ! धीर भी विश्वेदवरदेववेथ , अंपाल, वान्मट, वादिदेव सूरि प्रसृति चैन विद्वानों के ऊपर उस की बहुत भक्ति थी। इसी कारण यथिप पहले उस की जैन धर्म पर रुपि नहीं थी परन्तु जैन विद्वानों के समागम से उस ने कई जैन मन्दिर भी अपने कुचे से बनवाए थे और जैन धर्म पर प्रेम रखता था । सीमनाथ के ऊपर इस की विश्वेष मक्ति थी।

सिद्धराज के कोई पुत्र नहीं या। इसलिए वह हमेशा चिन्ताकुल रहता था कि मेरा उत्तराधिकारी कीन होगा। इस बात का समाधान कई ज्योतिर्विदों और श्री हेमचन्द्राचार्य से राजा ने पूछा। सब से यही उत्तर

१, संस्कृत थीर प्राकृत हुन्याश्रय काट्य थीर कुमारपास प्रवस्य ।

२. रखी॰ ३३; यह अन्य धमी तक छूपा नहीं है। मेरे पास इस की प्रेस कापी है।

३, मूळराजसाती जज्ञे वसुनन्दाहुहायने ।

पञ्चपञ्चाशवृत्तरहा स्वच्छं राज्यं चकार सः ॥ गु० दे० भू० ३४ ॥

टाँड महोद्य ने मूलराज का राज्यकाळ ४८ वर्ष किसा है। टाँ० रा० पु० ७०४।

चैत्रहस्य, चीत्रुक, चीत्रक भीर सैति हुई। वे पाँचों एक ही धर्ष के बाचक हैं। चीत्रुस्यों ने पहले अयोध्या में, बाद वृद्धिया में भीर पीछे ।गुक्सात में राज्य किया। प्रयम जर्यासह (ई॰ स॰ १०७) के कृरीव से सेति हुँयों का श्रृह्ण जा-बद्ध इतिहास मिलता है जो दिष्या का राजा था। ऐसा श्रीमान् श्रोमाजी का मत है।

४. इस का राज्यकाल वि॰ सं॰ ११२० से ११४० सक है। यह मीमदेव का पुत्र या। महाकवि चाग्सट इस का प्रिय मित्र या। इस वे 'चाग्सटालङ्कार' में सिदराब की कई बतद स्तुति की है। इस राजा का सम्पूर्ण इतिहास ऋाचार्य श्री हेमचन्द्र वे संस्कृत द्वराक्षय काल्य में किसा है। प्रयन्धिकतामिया में इस का प्रयन्ध स्वतन्त्र है।

४ 'प्रभावक्चरित्र' मे हेमचन्द्र सुरि-प्रवश्य रखो।० ७६ से ११४।

६. प्रमावकचरित्र । टॉड साइव ने कीर इंद्रिली ने, जैन वीद्ध की एक मान कर, सिदराज की वीद-धर्मी माना है। पर मह बात ठीक वहीं है। वह ग्रीव-धर्म की पांबता या और तीव घर्म का उत्तेत्रक व प्रशंसक या। बीद-धर्म तो तम समय विजीतप्राय या। मारत के बहुत विद्वानों ने तीन मन्त्रिर, मृत्तिं, साधु व राजाओं की बीद्ध मानने की पहले गम्मीर मृत्तें की है।

मिला कि तुन्हारे पीछे राज्याधिकारी त्रि भुवन पाल कापुत्र कुमार पाल होगा जो बड़ा प्रतापो और न्यायी होगा<sup>5</sup>।

कुसारपाल के पूर्वजों के विषय में भिन्न-भिन्न प्रन्थों के जुदे-जुदे उल्लेख मिलते हैं। प्रवन्यचिन्तामियकार भीमदेव का पुत्र हरिपाल, हरिपाल का त्रिभुवनपाल और त्रिभुवनपाल का पुत्र कुमारपाल बताते हैं। साध-साथ यह मां बतलाते हैं कि भीमदेव ने चडलादेवी नाम की वाराङ्गना रक्खी थी, जो सदागाज कुमारपाल स्ताथ प्रत्य की सीतमती थी। उस से हरिपाल का जन्म हुआ। परन्तु यह बात और कहीं देखने में नहीं भाती।

प्रभाव कचिरित्र में लिखा है कि देवप्रसाद, कर्याराज का भाई (भीम का पुत्र) या, उस का पुत्र त्रिभुवन-पाल, श्रीर उस का पुत्र कुमारपाल राजा के उत्तम लच्चाों से युक्त था। कुमार पाल प्रति वो घके कर्वासीम का पुत्र चेमराज, उस का पुत्र देवप्रसाद श्रीर देवप्रसाद के पुत्र त्रिभुवनपाल का पुत्र कुमारपाल बतलाते हैं?। कुमारपाल चीलुक्यवंशी प्रथम भीम के कुल का श्रीर त्रिभुवनपाल का पुत्र था। इस में ते। किसी का सत-भेद नहीं है।

कुमारपाल छत्तीस प्रकार की शखकला मे प्रवीग, बहादुर, कृतज्ञ श्रीर उद्यमी था।

सिद्धराज ने जब सुना कि मेरे सन्तान न होगी श्रीर कुमारपाल उत्तराधिकारी होगा तब उस को बहुत दुःख हुआ। कुमारपाल को किसी तरह वह अपने राज्य का मालिक बनाना नहीं चाहता था। सन्यव है कि कुमारपाल को भविष्य कुमारपाल को पक पूर्वज के वेश्या से उत्पन्न होने के कारण वह उस को भी नीच समक्ष कर घृणा करता हो। कुछ भी हो, कुमारपाल को मारने का विचार कर के उसने चारों और अपने सिपाही दै। इाएरे।

जब कुमारपाल को यह मालूम हुआ कि सिद्धराज मुक्ते मारता चाहता है तब वह पाटण से निकल कर
गुष्त वेष में इतस्तत: परिश्रमण करने लगा। कई बार वह क़रीब क़रीब दुश्मत के हाथ पढ़ गया परन्तु प्रपती
चालाकी से बचा। कई बार इसे अपने प्राण बचाने की कॉटों की बाड़ों और निमाडे
कुमारपाल का दु:ल-प्रवास
में छिपना पड़ा। जङ्गली में एकाकी मूखे प्यासे घूम कर के इस ने बहुत कह
वठाए। पास में ख़र्च को कैंड़ी भी नहीं थी। घूमता-चूमता यह खम्भात में उद यन मन्त्री के वहाँ

- 9. 'प्रभावकचरित्र' में लिखा है कि हेमचन्द्र सूरि ने तीन उपवास और ध्यान कर के अम्झा देवी के। मत्यच किया, और सिद्धराज के उत्तराधिकारी के विषय में पूछा। देवी ने उत्तर दिया कि हस राजा के भाग्य में संतित नहीं है। ध्रतः इस राजा के भाई का पुत्र कुमारपाल, जो पुण्य प्रताप और महिमा से युक्त है, राजा होगा; दूसरे राज्यों के। भी अपने अधीन करेगा और जैन-धर्म के। पालेगा। रुत्तों ० ३१२।
- २. एक राज-वंशावली में खामेयः सिद्धराजस्य सर्थात् कुमारपाल सिद्धराज का मायेज था, जिला है परन्तु वह बात सल्य वहीं मालून होती, क्योकि सभी तत्कालीन प्राचीन प्रन्यों में कुमारपाल को भीमवंशीय चैलुक्य बतलाया है। श्रीर जामेय जिलकेन वाला प्रन्यकार बहुत पीछे का ( अर्वाचीन ) है। टांड-राजस्थान के कर्ता कुमारपाल को चौहाखवशी जिलकर सिद्धराज का क्यार पिकारी जिलकर है। श्रीर एक जगह पर दत्तक पुत्र जिल्लते हैं। यह बात किसी पुराने प्रन्य में देलने में नहीं श्राती। सभी प्राचीन जेलक कुमारपाल को चीलुक्य ही बतलाते हैं। सैंठ द्वायाश्रय के टीकाकार श्रभयतिचाक जिल्लते हैं—सिद्धराज श्रिमुवनपाल का चवा लगता था स्रदः कुमारपाल का सिद्धराज पितामह हुआ।
- र आचार्य्य हेमचन्द्र ने इस बात का बल्तेख कहीं पर नहीं किया है, परन्तु प्रवन्यचिन्तामिय झादि प्रत्यों में कुमारपाळ के प्रति, लिखराज का कीप स्पष्ट दिखता है। विशेष में जिन मंडनगयि कुमारपाल-प्रवन्य में जिसते हैं—कुमारपाळ के पिता त्रिक्षनन् पाळ को लिखराज ने मरवा दिया था। इनके प्रति लिखराज के प्रचण्ड कोप का कोई कारया हमारी समक्त में समी तक नहीं साथा।

खाने-पीने का कुछ साधन सौंगने पहुँचा । उदयन<sup>1</sup> उस समय ग्राचार्थ हेमचन्द्र के पास वैठकर धर्म-चर्चा कर रहे थे। कुपारपाल वहाँ पैाषधशाला में गया। उदयन से वार्ते हुईं। हेमचन्द्राचार्य

हैमचन्त्राचार्यं से मेंट ने उस के लोकेतर लच्चा देख कर मन्त्री के आगे कहा कि यह बहुत बढ़ा राजा होगा। कुमारपाल बहुत चक गया था। निराश मी बहुत हो गया था। हेमचन्द्र सूरि नै विश्वास दिला कर कहा कि यदि वि० सं० ११६६ कार्तिक विद २ को तुम को राज्य न मिलेगा तो मैं क्योतिप और निमित्त शास्त्र को देखना छोड़ दूँगा ।

ग्राचार्य का निर्णय सुन कर कुमारपाल वहुत चमत्कृत हुआ। उस के मन में बड़ी अद्धा हुई। प्रसन्न हो कर उस ने हेमचन्द्र सूरि से कहा —श्राप की बात सत्य होगी तो ग्राप ही राजा हैं, मैं तो ग्राप का दास रहूँगा । भ्राचार्य ने कहा कि हम तो नि.स्पृती हैं। हमें राज्य से कोई प्रयोजन नहीं। कामिनी-काञ्चन को हम स्पर्श तक नहीं करते। साहित्य-सेना श्रीर वर्मोपदेश हमारा ज्यवसाय है। तुम ग्रपनी कृतकृता के लिए जैन-वर्म श्रीर हेश की सेवा करते का प्रयन्न करना। ग्राचार्य का वचन वड़ी श्रद्धा से कुमारपाल ने स्वीकार किया। कुमारपाल ग्रीर हेमचन्द्र की यह पहली ही मुलाकृत थी। परन्तु इन में गुरु-शिष्य का सम्बन्ध जुड़ गया, जो हिन-वित्न हतना बढ़ा कि चाणुक्य श्रीर चन्द्रगुप्त की दूसरी ग्रावृत्ति जैसा हो गया।

सन्त्री उदयन ने हेमाचार्य के कहने से कुमारपाल का योग्य सत्कार कर कुछ धन दे कर उस की रवाना किया। कहा जाता है कि हेमचन्द्र भी इस की रचा के लिए सावधान रहते थे। कई वार हेमचन्द्र ने स्रपने उपाश्रय में क्रिया कर भी इस की वचाया।

कुमारपाल मालने में ड क्जै न गया। वहाँ कु ह ड्वे य र<sup>१</sup> मन्दिर में उस ने एक शिलालेख देखा जिस में निम्न गाथा लिखी थी—

> पुन्ने वाससहस्से सयन्मिवरिसाय नवनवश्रहिए। होही कुमर नरिन्दे। तुह विकमराय सारिच्छो॥१॥

अर्थात् हे विक्रम ! ११६६ वर्ष के बाद तुन्हारे जैसा कुमारपाल राजा होगा । कुमारपाल को यह गावा पढ़ने से साक्ष्मर्थानन्द हुआ और आचार्थ हेमचन्द्र के वचन पर विशेष विश्वास हुआ।

यह मारवाड़ का नैव विष्कृया, पर वडा ही वीर, चतुर श्रीर प्रतिमासम्बद्ध था। इसिविद गुजरात में झाकर इस ने बहुत कड़मी श्रीर कीर्ति प्राप्त की। यह सिंदरांक श्रीर कुमारपाल का मुख्य मन्त्री (महामास्य) हुया। महाकवि वाग्मद इसी का युत्र था।

२. जिन मण्डनगणि ने कुमारपाल का राज्यारोहण-काल वि॰ स॰ ११६६ मार्गशीर्य कृष्णा १ पुष्य मसत्र सीत सप्त जिसा है। प॰ विग्रदस्तती ने हेमचन्त्राचार्य के लेख में १९६६ मार्गशीर्य कृष्णा ११ मालूम नहीं, किस साधार पर सिखा ह। प्र॰ चि॰ (प्र॰ १२१) मे तो नि॰ स॰ ११६६ कार्चिक कृष्णा २ का उस्तीस है।

३ तं पौपषशातामागतमाकण्यं तन्नापते तस्मिन्तुदयनेन पृष्टः—श्रीहेमचन्द्राचार्यः प्राह्—खेकिचराण् तद्ङ्गळच्यानि वीक्ष्य सार्वमासोऽश्यं नृपतिमानित्यादिशत् ।...सं० ११६६ कार्तिक बदि २ रवे। इस्तवस्त्रे यदि भवतः पहासिपेको न सबति तदातः-पर निमित्तावतोकसंन्यास इति पन्नमाजिवसैकं मन्त्रियोऽपरं तस्मै समारोपयत् । प्र० चि० ५० १२१ ।

४. यद्यदः सस्य तदा भवानेव तुर्वति-, ऋषं शु स्वचम्यारेखुः । प्र॰ चि॰ कुमारपाल-प्रवन्ध-ए०१२६ ।

४ यह महाकाल का मन्तिर होता चाहिए। जैन इतिहास कहता है कि इस का निर्माता जैन या। इस में श्रवन्ती पार्श्वनाय की मूर्ति थी, परन्तु म्राह्यों ने उस की उठा कर श्रपनी सत्ता जमा जी। दे० प्रवन्यचिन्तामणि।

६. प्रवन्यचिन्तामिय के बन्तर्गत विक्रम-प्रवन्य में किला है कि तब विक्रम ने सिद्धसेन दिवाकर से पूछा कि मेरे जैसा कोई प्रन्य राता होगा तब सिद्धसेन ने विक्रम के जाये 'पुन्ने वाममहस्ते' गाया कही थी। है॰ विक्रम प्र० ए० १३ ।

वि० सं० ११६६ में जब सिद्धराज जयसिंह का स्वर्गनास होने का समाचार कुमारपाल ने सुना, तब वह बड़ी ही शीव्रता से पाटण में पहुंचकर अपने बहनोई कान्हढदेव के यहां जा कर ठहरा, जो सिद्धराज का दस हज़ार बोड़ों का सेनापति था।

राज्यामिषेक किस का करना ? इसका निश्चय करने के लिए जब सभा हुई तब का नद्द ह दे व, कुमार-पाल को स्नान करवा कर वस्त्रादि से अर्लंग्रन कर के राज्य-कचहरी में ले गया। पहले दें। चत्रिय युवक भी राज्य-प्राप्ति कर लोगों ने उन्हें पसन्द न किया! कान्द्रहदेव के इशारे से कुमारपाल ऊँचे आसन (स्टेज) के ऊपर चढ़कर अच्छी तरह से हुपट्टे का आसन विद्या कर प्रतापयुक्त नेत्र करके बढ़ी कुशलता से तलवार गुमाने लगा। लोगों ने पूछा, राजा हो कर क्या करोगे ? उत्तर में कुपारपाल ने कहा कि पृथ्वी का शासन करूँगा। बस अब क्या था! सब लोगों ने समक्षा कि यही प्रभावशाली है, अत: राज्य के योग्य है। सब ने एकमत हो कर समारोहएवंक कुमारपाल का राज्यामिषेक किया। वि० सं० ११६६ कार्रिक कुष्णा २ को उच्च गहें।

अप्राज क्रमारपाल की कई दिनों की अप्रशा सफल हो गई। इस ने राज्य प्राप्त कर के जो-जो इस के उप-कारी थे, इन को यथायोग्य बदला दे कर इन्हता प्रकट की। इदय न को सुख्य मन्त्री, वार मट को नायब

के माने पर कुमारपाल सिद्धराज की राजगही पर विठाया गया था। उस वक्त यह क़रीब ५० वर्ष का था।

दीवान, निभाडे में छिपाकर रत्ता करने वाले आ लि ह्न राज को सात सै गाम कृष्णका वाली चि त्तो ड पिंटु का मालिक, कोंटे में छिपा कर बचाने वाले को अङ्गरजक, जङ्गल में भोजन देने वाली एक बाई को घोलोरा की स्वामिनी, और अन्न देने वाले एक वैश्य को बड़ोदे का राजा बनाकर कुमारपाल ने प्रखुपकार किया।

कान्हडदेव, जो कुमारपाल का उपकारी और बहनोई था, मना करने पर भी ऑफ़्सिरों के सामने खुझमखुझा बार-बार कुमारपाल को उपालन्म देता तथा उपहास करता था। ग्रत कुमारपाल ने उस का श्रद्धच्छेद करवाया, ताकि श्रायन्दः, श्रिप्त की तरह, श्रीर कोई मेरा श्रपमान न करेरे। जो हो, जैसे श्रीरामचन्द्रजी ने सीताजी को एकाकिनी जड़ल में मेज कर श्रन्थाय किया वैसे कुमारपाल ने इस उपकारी के प्रति कृतव्रता कर के श्रपने शुश्र यश मे ज़रा कलड़ लगाया है, ऐसा मेरा मत है।

कुमारपाल के राजगद्दी पर स्राते ही सिद्धराज के दुश्सन राजा, कुमारपाल की दवाने का स्रीर गुजरात के राज्य की क्रीनने का चारों स्रोर यत्न करने लगे। स्राचार्य हेमचन्द्र के संस्कृत द्वचाश्रय काव्य<sup>३</sup> से पता चलता

इति अमादङ्गालिपवैगाऽपि स्पृश्येत ने। दीप इवावनीप: ॥ प्र० वि० पृ० १२७ ॥

१. टॉड-राजस्थान मे सिद्धांच का राज्यकाळ १२०१ विक्रम तक जिल्ला है, जी प्रमाय से बाधित है।

२. बादै। मयैवायमदीपि नूनं न तहहेन्सामवहेक्तिते।ऽपि ।

<sup>4.</sup> जिद्धहेम नामक हैम व्याकरवा-युत्रों के उदाहरवार्ष यह प्रत्य महिकाव्य को पदि का बनाया वया है। इस में श्रीसूत-राज से गुजरात का विस्तृत इतिहास निबद्ध है। सोजह में सां से कुमारपाल-चित्र का प्रारम्म होता है। वस्ब ग्रं गर्वन मेंट सिरीज़ में यह सम्पूर्ण प्रत्य सटीक हो मानों में छुपा है। महाराजा गायकवाड ने इस का गुजराती अनुवाद मी प्रकाशित करवाया है। कुमारपाल का शेष जीवन प्राकृत द्वशाश्रय काव्य में इन्हीं आचार्य ने जिखा है। यह मी उपर्यु क 'सिरीज़' से प्रकाशित हुआ है। ये होनां प्रत्य सोजिद्दिय के विषय में बहुत प्रकाश डाजते है, क्योकि ये सिद्धराज और कुमारपाल के जीवनकाल में जिल्ले गए हैं। सिद्धराज और कुमारपाल के जीवनकाल में जिल्ले गए हैं। सिद्धराज और कुमारपाल के जीवनकाल में जिल्ले गए हैं। सिद्धराज की राज्य सोजिद्धराज की २२ रखीकों की प्रशस्ति मी सोजिद्धरा के जिए अपशुक्त है।

है : कि उत्तर से स पाद ल च के आ ज राजा ने शिवहार नदी के तटवर्ती छोटे-बड़े राजाओं को साथ, हो कर लड़ने की तैयारी की ! दिचार के राजाओं के साथ अवन्ती के व ज्ञा ल राजा ने पाटण पर आक्रमण करने का विचार किया ! कांश्रकहद, अरण्यदेश, शिवरूप, पूर्व मद्र, अपरेष, कामश्म, गोमती, गोष्ट्या, तैक्या , यकुक्षोमन, पटचर, शूरसेन-वाहीकराट, रोमकराट, नैकेती, काण्य, द्राच, चैकीय, कोशीय राजाओं को भी दुश्मन राजाओं ने अपने पच में कर के कुमारपाल पर आक्रमण करने को उत्तेजित किया । इधर कुमारपाल के चार (गुप्तचर ) चारों और घूमा करते थे । एक दूत ने कुमारपाल को दुश्मनों की इस तैयारी के हाल कह सनाए।

इस तरफ़ कुमारपाल के कुछ अधिकारी र और माण्डलिक ( जागीरदार ) भी विरुद्ध होने लगे।

इन सब बातो को जान कर कुमारपाल ने क्रोध को दबा कर गम्मीरता से विचार किया। विचार करने के बाद असने सब शानुओं का सामना कर उन का अभिमान मिटाने का निश्चय किया। छोटे-वहे माण्डलिक सामन्तों को एकत्र करके उन की परीचा करने के बाद सांकाश्य, फाल्गुनीवह, तांदी-इरमने का दमन

दुरमना का दमन पुर प्रादि के राजाओं को प्रपत्ते सेनापित के साथ व ह्वा ल के प्रति युद्ध करने की राजा किया। ऐरावत, अत्रिसार, दिंब, स्थल, धूम आदि प्रदेशों के राजाओं को और वीर सेना को ले कर ख़ुद कुमारपाल सपादलच के प्राह्म राजा का दमन करने चला।

समुद्र समान इन की—हाथी, वेाड़े, रथ थीर पैदल—सेना मीली तक फैल गई। दीच में जी जी उद्धत राजा माण्डलिकादि आते थे उन की साम-दाम-दण्ड-मेद से अधीन करता गया। कई राजा अपनी-अपनी सेना शक्तादि सहित कुमारपाल के साथ मिलते गए, जैसे कि स र हु रो ज़ के साथ गृदर के बाद दूसरे राजा मिलते गए थे। कुमारपाल के सामने कीन टिक सकता था? इस तरह चक्रवर्त, युगन्धर, साल्व और कुरु आदि के कई राजाओं की सेना कुमारपाल में मिलने से कुमारपाल को बड़ी ख़ुशी हुई।

इस तरह सर्वत्र विजयी होता हुआ राजा आ बू पहाड़ पर आया । वहाँ चन्द्रावती का विक्रमसिह<sup>8</sup> राजा था। उस ने डर कर के भक्ति-पूर्वक नम्न हो कर कुमारपाल से प्रार्थना कर कहा कि 'यह राज्य आप का ही है। मैं तो आप का सेवक हूँ। आप मेरे मालिक हैं। राजा ने आबू से सपादलच्च मे जाकर आ न के साथ युद्ध शुक्त किया। आम्न भी अपने गी विन्दराज सरदार और सेना के साथ युद्ध मे उतरा। दोनी का प्रमासान युद्ध हुआ।

१. श्राचार्य हेमचन्द्र-रचित संस्कृत द्वयाश्रय सर्ग १६ के रखेग्क ४ से १६ तक ।

२. प्रयन्विन्तामिया में लिखा है कि बाग्मट मन्त्री, जिस की सिद्धराज ने प्रत्र समान समका था, ईपर्या से कुमारपाळ के विरुद्ध हो कर सवादलचीय राजा के पत्त में सेनापित हो कर गया था। सै० ह्याध्रय में भी (सर्ग १६ रखेक १४) यह वात ह्यारे से मिखती है। पर वहाँ पर चाहित नाम लिखा है, जो बाग्मट का माई था। दे० म० वि० १२६। बाग्मट को कुमारपाज ने नायय दीवान यनाया था। मेक्तुद्र जिखते हैं—ग्रामक राजा गुजरात की सीमा तक युद्ध करने की ज्ञा पहुँचा था। ए० १२८।

द प्र॰ चि॰ में इस का नाम आताक और प्रभावक-चरित्र में अविशिष्टाज किया है। सपाटक वृदेश अतमेर के आस-पास के प्रदेश का नाम है।

४ प्रभावकचरित्र के हेमचन्द्राचार्य प्रयन्थ में जिला है कि धन्दर से विक्रमीमेंह अलीराज के एवं में है। गया था धीर उस ने कुमारपाक्ष की घोड़ों से मारते की कोशिश की थी। विक्रमीसेंह की कुमारपाल ने केंद्र कर लिया शार उस के माई रामदेव के दुत्र बशोधवल को राज्य दिया। यह प्रसद्ग वि० १२०० के करीय का है ऐमा श्रोमान् सुनि कस्याणविजयों का सत है।

अपन की सेना पोछे इटती गई। सामने के शत्रुओं को इटाता हुआ कुमारपाल हाथी<sup>9</sup> पर चढ़ कर शत्रु राजा ग्रान्न के हाथी के पास जा पहुंचा । बड़ी ही शीघ्रता श्रीर कुशलवापूर्वक<sup>र</sup> खेाहशर (शक्क-विशेष ) का प्रहार आत्र के कपर कुमारपाल ने किया। आत्र मूर्च्छित हुआ। सब शत्रु-सेना तितर-वितर हो गई। राज-नीति-विरुद्ध होने से कुमारपाल ने कृपया आन्न की जान से नहीं मारा, परन्तु उस के हाथी-वीड़े आदि युद्ध का सामान छीन कर स्वाधीन कर लिया। कुमारपाल की विजय हुई, यह बात चारी तरफ़ फैल गई।

जिस को जबरदस्त गर्व या वह आन्न राजा भी अमारपाल से हार गया। चन्त में चान ने दूत मेज कर माफ़ी मॉगी। अपने अच्छे-अच्छे हाथी-घेाड़े आदि कुमारपाल की सेंट किए श्रीर अपनी कन्या का कुमार-पाल से विवाह करने की प्रार्थना की। कुमारपाल ने उस की डदारता से माफ़ी दी श्रीर कन्या तथा मेंट पाटल क्षाने को कहा। समारोहपूर्वक राजा ससैन्य पाटख ग्राया ग्रीर ग्रा ल की कन्या से विवाह किया<sup>३</sup>।

ब झा ल<sup>8</sup> की तरफ़ जो कुमारपाल की सेना भेजी गई थी वह भी अन्ततोगत्वा विजयी हुई। उस के सेनानियों ने बल्लाल की मार डाला, ऐसा बृत्तान्त राजा कुमारपाल ने दूत से मुना। यह सुन कर वह बढ़ा प्रसन हुआ श्रीर दृत को इनाम में शिरपाव दिया ।

इस प्रकार जी दुरमन खड़े हुए थे उन का सम्पूर्ण रीत्या दमन कर के राजा स्वस्य हुआ।

राज्य मिलने के बाद राज्य का बहुत काम कुमारपाल ृखुद ही करने लगा । मन्त्रियों का भरोसा कम रखता था इसलिए कुछ सन्त्री ग्रादि श्रहलकारों ने कुमारपाल का षड्यन्त्र रचा, परन्तु ग्राप्त सेवकीं से मालूम होने के बाद कुमारपाल ने उन सब को कड़ी सज़ाएँ दी और मार डाला।

जब ग्राचार्य हेमचन्द्र को यह मालूम हुम्रा कि कुमारपाल राजा हेकर विजयो हुम्रा है, तद वे भ्रपने दिल में प्रसन्न हुए । अपने शिष्य का पुरुषार्थ जान कर भला कीन खुश न होगा ?

उस वक्त कुमारपाल मालवे में था। जहां उस का ढेरा था वहां पैदल चल कर हेमचन्द्राचार्य पहुँचे। आचार्य ने उदयन द्वारा राजा का समाचार जाना और राजा को पूर्वीपकार का उदयन द्वारा स्मरख करवाया! राजा को सब याद आया। उसने आचार्यका बढ़े चाव से सत्कार श्राचार्य श्रीर सम्राट् किया और कहा कि भगवन्<sup>६</sup>,मैं धीरे-धीरे झाप की सभी आहाओं का पा<del>त</del>न की सुलाकृति

१. इस हाथी का नाम फल्टह्पञ्चानन था। प्र० चि॰ में बिखा है कि राजा ने वास्मट की भी धायब कर दिया और सैविकों ने इसे एकड़ कर स्वाधीन किया।

२, कुमारपाल ने २६ प्रकार के शख पास में रखे थे। आवरयकतानुसार वन को काम मे छाता था। वस की युड-शब्द-कळा में प्रवीसता प्रसिद्ध थी।

३. हेमचन्द्राचार्यं का ह्याश्रव कान्य, १६वीं सर्र ।

४. श्रवन्ती का राजा ।

४. द्वधाश्रय काव्य, सर्ग १६।

६. भवदुक्तं करिप्येऽहं सर्वमेव शनैः शनैः । कामवेऽहं एरं सङ्गं निषेतिव तव प्रभा ! ॥

<sup>&#</sup>x27;कुमारपाळ-प्रतियोध' में सोमप्रम सुरि खिसते हैं-

राज्यादि सुख को देने वाले सच्चे घर्म को जावने की कुमारपाद की ब्राकांचा हुईं। यज्ञादि हिंसा-बर्मोपदेश से उस की बिज्ञासा पूरी नहीं हुई। इसलिए वह धर्म का सचा तत्त्व जानने का श्रीमेलावी था। उस के मन्त्री बातमदर्दन ने राला को श्रीहेमचन्द्राचार्यं का परिचय दिया । राजा ने पहली बार यहीं हेमचन्द्राचार्यं से ग्रुटाकृत की श्रीर पीड़े से सस्वन्य बढ़ा ।

-करूँगा, इस के लिए मैं भ्राप का सद्ग चाइता हूँ। उस के बाद भूपाल की प्रार्थना से भाचार्य हमेशा -कुमारपाल के पास जा कर धर्म, नीति श्रीर राजधर्म समम्ताने लगे। आचार्य के चारित्र्य श्रीर पाण्डित्य का असर कुमारपाल पर बढ़ता गया।

गुजरात आने पर भी इन दोनों का सम्बन्ध प्रगाढ़ होता गया। इस तरह हेमचन्द्र सूरि की बढ़ती हुई -कीर्ति को कुछ ईक्यां छु अन्ध-अद्याल लोग सहन नहीं कर सकते थे। इस का कारण यह या कि जैन साधु के आदर्श चपदेश को राजा समस्तेगा तो उन की लुशामद और गपेख़ों की कोमत कम हो जायगी। इसी लिए कई लोगों ने हेमचन्द्र जैसे पवित्र महात्मा की और जैन धर्म की कई बार निन्दा राजा के आगे की, परन्तु राजा समस्तदार और हेमचन्द्राचार्य का प्राय: शिष्य था अत: उस का समाधान हेमचन्द्र से ही पूछ लेता था।

पक दिन कुमारपात ने देमचन्द्र से पूछा कि मेरा यश निक्रम की तरह चिरस्वायी होने का उपाय निक्रम की तरह अगत को ऋण से ग्रुक्त करने का, और दूसरा सेममाय महादेन के मन्दिर का जीर्थोद्धार कराने का। जगत्प्रसिद्ध सेमम्बर्ध का पार्मिक बीवन नाथ का मन्दिर उस वक्त जीर्थ-शीर्थ हो गया था, ऐसा प्रवन्धविन्दामधिकार जिसते हैं? । कुमारपात को इस निम्पच सत्ताह से हेमचन्द्र के कपर बहुत अद्धा हुई। उस ने से। म नाथ का जीर्थोद्धार ग्रुक्त करनाया। जब तक सेममनाथ के मन्दिर पर ध्वजारोपण न हो। तब तक हेमचन्द्र के कहने से राजा ने मंस-मध का त्याग किया। दे। वर्ष में सब कार्य हो। गया; ध्वजा चढ़ाई गई। राजा ने हेमचन्द्र से महादेव की स्तृति करने की प्रार्थना की। आचार्य ने ख़ुशी से नई स्तृति बना कर कही। राजा बहुत प्रसन्न हुमा। मन्दिर में साचात् ग्रिवजी ने प्राक्तर दर्शन दिए। कुमारपात ने वहाँ पर याववजीवन हेमचन्द्र के वयदेश से मास का त्याग किया?

(१) आचार्य हेमचन्द्र के उपदेश से क्रमारपात ने तावारिस का धन होना छोड़ दिया, जिस की आमदनी एक सात में राज्य भर मे ७२००००० बहत्तर ताल रुपयों की थी। इस त्याग की हेमचन्द्र ने इस प्रकार प्रशंसा की है—

<sup>5.</sup> प्रयत्य-चिन्वासिख, प्रयत्य-चतुर्विधिकादि प्रत्यों में ऐसे कई प्रसग हैं । सिद्धराक्त के धारों भी इन लोगों ने हेस-सन्द्र की निन्दा करने में कमी नहीं की । इसी ऋडी निन्दा के धाधार पर अथना अपनी कपोळकरियत करपनाधों से आज भी कुछ लोगा इस बाचार्य और जैन वर्म की निन्दा करने की छटता करते हैं । इस में ओखुत के० एम० शुंशी और मस्मार के केखक अख्य है । बीसर्वी सदी के ददार जमाने में ऐसा काम करना किसी तरह से वेश्य नहीं है ।

२. 'मिराते ग्रहमदी', 'आईब-अकवरी' प्रश्वति—मुसल्मानी तेखाँ के—प्रत्यों के आधार पर फार्बस साहब कहते हैं कि उस वक्त तक महसूद सोमनाय मन्दिर पर आक्रमय कर चुका था। सम्मव है, इसी से कुमारपाल ने बीवौँद्धार करनाया हो। यह मन्दिर प्रभासपाटका में है।

३ सोमनाय की प्रतिष्ठा का प्रसंग विस्तार से जैन प्रन्थों में मिछता है। ईमचन्त्र सुरि ने स्तुति की जिस का एक स्लोक -मह है---

सवबीजाङ्करजनना रागाचाः चयसुपागता यस्य । ब्रह्मा वा विव्युर्वा हरो जिने। वा नसस्तस्मे॥ प्र० चि० ११६।

· 6

### 'अपुत्रायां धनं गृहुन् पुत्रो भवति पार्धिवः। स्वं तु सतोषतो मुञ्चन् सस्यं राजपितामहः॥

प्रबन्ध-चिन्तामखि

- ं (२) कुमॉरपाल ने शत्रु अयं नामक जैन तीर्थ का संघ ै निकाला।
  - (३) तारङ्गा नामक जैन तीर्थ में श्री ग्रजितनाथ का भव्य मन्दिर बनवाया।
- ( ४ ) सांस, शराब, परस्ती, वेश्या प्रसृति सातें। व्यसनों का त्याग किया धौर राज्य से भी यथाशक्य त्याग करवाया। यज्ञ तथा देवियों के निमित्त हिसा बंद करवाई।
  - ( ५) भ्रपने राज्य में चौदह वर्ष तक श्रहिसा का काफ़ी प्रचार किया?।
- (६) क्रमारपाल ने कई शैव मन्दिर, तालाव, कुएँ, दानशाला और १४४४ जैन मन्दिर बनवाए। राज्य के खर्च से जो मन्दिर बने थे उन का नाम प्राय: "क्रमार या कुंवर विद्यार" द्वीता था। अभी तक दूर-दूर तक इन के मन्दिर मिलते हैं। एक मन्दिर जावालीपुर (जालोर) मारवाड़ में के, जो जोधपुर स्टेट मे है, सुवर्षिगिर दुर्ग पर अभी मैज्द है जिस पर यह शिलालेख है—

क्रो ॥ संवत् १२२१ श्रीजावात्तिपुरीयकांचनिगरिगढस्थेंपिर प्रमुश्रीहेमसूरिप्रवेषिवगुर्जरमराधियर-परमाईवनै। छन्यमहाराजाधिराजश्रोक्कमारपाछदेवकारिते श्रीपार्श्वनायसस्क...... विवसहितश्रीकुंवरविष्ठारा-मिधाने जैनचैत्ये...॥ प्रा ची न जै न ले ख सं ग्र ह शि खा ले ख, नं० ३५२।

- (७) क्रुमारपाल ने विक्रम सं० १२१६ मार्गशीर्ष शुक्रा २ को उत्सवपूर्वकः जैन धर्म स्वीकार कर १२ वर्त (धार्मिक नियम) प्रहण किए।
  - (८) हेमचन्द्र के जन्मस्थल श्रीर दीचास्थल पर कीमती मन्दिर बनवाए।
  - ( ६ ) हमेशा येग-शास्त्र श्रीर वीतराग-स्तेत्र का स्वाध्याय करता था।

जैन द्वेन के बाद कुमारपाल की कीर्त्ति खूब बढ़ी। अच्छे अच्छे जैन किवयों और विद्वानों ने इस की कीर्त्तिगाया गाई। ज्याकरखादि प्रंथों में उल्लेख किया। अन्यकारी ने इस की परमाईत और राजर्षि कहा है।

१. चहुत लोगों के एकन्न कर के अपने ख़ने से जो लोग तीयों में यात्रा करने लाते हैं, उस के जैन लोग एंच कहते है, और ले लाने वाले की संवपति। कुमारपाल के इस संव में हेमचन्त्र स्रि, चानिदेव स्रि, धर्म स्रि, ७२ सामंत, श्रीपाल, ग्रामड, पं० सिद्धपाल, रांचा प्रद्वांदन, राजा का दै।हिन्न प्रतापमछ, रानी मेगपालदेवी, राजपुत्री लीलू प्रश्वित एक लाख मसुष्य थे, ऐसा राजपेखर स्रि "प्रबन्ध कोष" के हेमचन्त्राचार्य-प्रबन्ध में लिखते हैं।

२. कुमारपाल के आध्यात्मिक जीवन का परिचय देने वाला "भोहपरालय" बाटक बहुत ही बच्छा है। यह प्रंथ "प्रवेष-चन्द्रोदय" की पद्धति का है। परन्तु इस में किसी चर्म-विशेष का खंडन नहीं है। प्रो॰ पीटरसन (Peterson) ने देकन कांग्रेज में ज्याख्यान देते हुए कहा था कि यह प्रंथ क्रिश्चियन जीगों के 'पिजप्रिन्स प्रांप्रेस' पुस्तक जैसा है।

३. कुमारपाल के कुछ शैव और वैष्याव मिन्द्रिंग के शिलाक्षेत्रों में 'अमापितवरत्नका' विशेषण प्रांता है। इस के प्राधार पर श्रीयुत के० हपंद्राय भ्रुच ने 'भ्रियदर्शना' की प्रस्तावना में कुमारपाल का लैन न होना विखा है, जो ठीक नहीं जैंचता; क्योंिक वि० सं० १२१६ के पहले के लेखों में ही वैसा विशेषण दिखता है। तब तक वह जैन नहीं हुआ था। दूसरा कारण यह भी है कि वीस्तुन्य-कुछ के मान्यदेव परंपरा से सेमनाथ महादेव हैं सता जैन होने के बाद भी उस के लिए 'उमापितवरत्नका' कोई जिल्ले तो श्रुचित वहीं है। जैन होने के बाद कुछ-परंपरा छोड़ने की जैन हमें नहीं कहता। जैन साथु होने के बाद भी इन्द्रभूति गण्यपर ने गौत्तम गोत्र रक्ला था। श्रांड राजस्थान के कर्ता शंड साहब वे जैन बीद को एक मान कर कुमारपाल की बौद्ध की सिंह परं १००० ।

कुसारपाल में महत्त्वकांचा थी, वीरता श्रीर प्रताप था। केंकिय के पराक्रमी मिल्लकार्जुन राजा को हरा कर उस का करोड़ों का माल लूटा। इस को परास्त करने के लिए श्रम्ब ड सेनापित को मेजा था जो जैन था। दिच्या में विजयनगर काश्वी तक कुमारपाल का राज्य हो गया

हिन्वितय क्षा । कुमारपाल पूर्व, उत्तर, पश्चिम दिशाश्चों में भी दिन्वित्तय करने गया । इस दिन्वि-जय में कुमारपाल को बहुत सफलता मिली । 'प्राकृत कुमारपाल-चरित्र' (सर्ग ६) में इस का उल्लेख या है—

- (१) सिन्ध के राजा ने इस की भाक्षा मानी।
- (२) यवन देश के राजा ने कुमारपाल की श्राराधना की।
- (३) उब्बेश्वर इस का मित्र हुआ।
- (४) वारामसी का स्वासी वश हुआ।
- ( पू ) सगध और गाँड के राजा ने इस राजा का भेंट दी।
- (६) कान्यकुञ्ज-सेना का इस ने पराभव किया।
- (७) दशार्षभद्र देश का राजा इस के भय से मर गया धीर उस का शहर लूट लिया गया।
- ( ८ ) चेदि नगर के राजा का इस ने गर्व मिटाया।
- ( ६ ) मथुरा के राजा ने कुमारपाल से माफ़ी मॉगी।
- (१०) जाङ्गलपति ने नम्र होकर प्रार्थना की।

मतलब यह कि कुमारपाल की राज्य-सत्ता दूर-दूर तक चारी। दिशाओं में फैल गई थी। दिज्ञ में कोला-पुर, उत्तर में जालन्थर, कारमीर, पूर्व में चेदि, मगभ, कुशार्त, दशार्थ और पश्चिम में सिन्ध, पश्चनद, वाहक, सौराष्ट्र देश तक इस का राज्य हो। या था। सारा मारवाड़, मालवा इस की सत्ता में आ गया था। सिद्धराल से इस ने अपनी राज्यसीमा वहुत बढ़ाई। सेना-शक्षादि में वृद्धि की। वहुत नए राज्यों को अपने पुरुवार्थ से इस ने अपन किया। इस के अधिकारियों में वहुत से जैन-धर्मा थे। वे भी वड़े वीर थे। जैन धर्म की अहिसा को न समम्मनवाले मानते हैं कि जैन धर्म कायर बनावा है। उन का यह अनुमान सर्वथा भूठा है। जैन धर्म में गृहस्थों के लिए तो इतनी ही अहिसा है कि वे-गुनहगारों को न मारी। जो देश, धर्म, राज्य और निज के गुनहगार हो। उन को मारना आवक के लिए निषद्ध नर्हा है। इसी कारख अधिक, कोधिक, चन्द्रगुप्त, सप्रवि धीर कुमार-पाल आदि जैन राजाओं ने वीरतापूर्वक भूमि का रच्या किया है।

श्रठारह देशों का राज्य कुमारपाल की सत्ता में था! जिनमंडन सूरि ने कुमारपाल की सेना इस प्रकार किसी है—११०००० घोड़े, ११०० हाथी, ५००० रघ, ७२ सामन्त श्रीर १८०००० कुमारपाळ का सैन्य वळ पैदल सेना थी। मेरे पास जो श्रम्प्रद्वित गुर्जरराज-सूपावली है उस में तो सेना की संख्या बहुत वड़ी लिखी है जो मानने थोग्य नहीं दीखती।

स कैविरीमासुरकर्मन्द्रीमात्रिपधापगास् । याभ्यामाविभ्यमावार्द्धं पश्चिमा साधविप्यति ॥ १२—४२ ॥

ध्यर्थात् कुमारपाल वस्तर में यवन देश तक, पूर्व में यङ्गा तक, दृष्टिश में विन्ध्याचळ पर्यन्त और पश्चिम में समुद्र तक अपनी राज्यसत्ता फैलावेता।

१ श्री महावीरचरित में विखा है-

२. निरागसन्त्रसनम्त्नां हिसां संकरपतस्यनेत् ॥ हैम योगशास्त्र ।

यद्यपि प्रारम्भ में क्रुमारपाल सिद्धराज के इतना विद्वान नहीं था, श्रीर मेरे ख्याल से विद्या का उतना व्यसनी भी नहीं होगा, तो भी हेमचन्द्र जैसे सर्व-शास्त्रीय विद्वान के सङ्ग से उस में विद्या, कला श्रीर साहित्य का

प्रसान भा नहा हागा, ता भा हन चन्द्र अल ताव-राजाय । यहार भ तहा त उत्त न निया, भावा आर ताहर का प्रमान अस बढ़ता गया। उस के अधिकारियों में कपदीं मन्त्री बहुत बड़ा कवि और विद्वान या। वाग्सहादि अच्छे किव थे। एक बार उपमा की जगह औ प न्य शब्द वेलिने से कपदीं मन्त्री ने उपहास किया। राजा को अपनी कमज़ोरी मालूस हुई तब उस ने व्याकरण और काव्य-शाख का काफ़ो अध्यास किया। उसके बाद वह 'विचारमुख', 'किव-बान्धव' उपाधियों से प्रसिद्ध हुआ। विद्वानों का खागत भी अच्छा करने लगा। देववोधादि मिल-भिल मत के विद्वान और संन्यासी उस की राजसभा में अपनी विद्वता दिखलाने आते थे। हेमचन्द्र, रामचन्द्र, श्रीपाल, सिद्धपाल, कपदीं आदि पण्डितों से उस की पण्डित-समा' विश्व-विख्यात हो गई थो। सोलाक नाम के एक सङ्गीतज्ञ के उपर प्रसन्न होकर राजा ने उस की पण्डित-समा' विश्व-विख्यात हो गई थो। सोलाक नाम के एक सङ्गीतज्ञ के उपर प्रसन्न होकर राजा ने उस की पण्डित-समा' विश्व-विख्यात हो गई थो। सोलाक नाम के एक सङ्गीतज्ञ के उपर प्रसन्न होकर राजा ने उस की पण्डित-समा' विश्व-विख्यात हो गई थो। सोलाक नाम के एक सङ्गीतज्ञ के उपर प्रसन्न होकर राजा ने उस की पण्डित-समा' विश्व-विख्यात हो गई थो। सोलाक नाम के एक सङ्गीतज्ञ की उपर प्रसन्न होकर राजा ने उस की पण्डित-समा' विश्व-विद्यात हो गई थो। सोलाक नाम के एक सङ्गीतज्ञ की प्रवंग से आचार्य हेमचन्द्र ने 'चेगा-राजा', ''त्रिविष्ठशाकापुरुषचरित्र' और ''वीवराग-स्तोत्र' की रचना की थी। इसी को राजनीति का ज्ञान कराने के लिए हेमचन्द्र ने अ ई लो ति प्रन्य बनाया जो की टि स्थ-अ ई शा छ की पद्धित का है। कई प्रस्थ-कारों ने इसके राज्य में रहकर प्रन्य बनाय हैं। दू ता झु द नाम का छाया-नाटक भी इसी की यात्रा में बना है।

कुमारपाल में खुद काम करने की ब्रादत थी। ब्रिधिकारियों के करर ही भरोसा रखना यह अच्छा नहीं समभता था। चन्द्रगुप्त सुकुमार श्रीर धीरललित था पर कुमारपाल धीरीदात्त था। इस में परस्ती-पराक

सुखता और युद्ध-कुशलता सिद्धराज से बहुत बढ़ी-चढ़ी थी, ऐसा प्रबन्ध-चिन्तामिय में गुण लिखा है। यह अपनी ऋाधा नहीं सुनना चाहता था। यही कारण है कि यह खुशामदी लोगों का शिकार नहीं हुआ। यह बढ़ा छुतज्ञ था।

जो सम्बन्ध चन्द्रग्रुप्त को चाय क्य के साथ या नही कुमारपाल का है सर्च न्द्र के साथ रहार।
विद्वत्ता की दृष्टि से विक्रम श्रीर हर्ष के साथ का लि दा स श्रीर वाय के समान
हैसचन्द्र का सम्बन्ध था। अतः यदि हेसचन्द्र का क्रुछ भी परिचय न दिया जाय ते।
कुमारपाल का दृत्तान्त अधूरा ही रहता है। हैसचन्द्र का संचित्त परिचय इस प्रकार है—

हेमचन्द्र का जन्म वि० सं० ११४५ कार्तिक शुक्त १५ को घन्धुका से, मोढवश से, हुझा। वि० सं० ११५० मे देवचन्द्र सूरि के पास थे जैन साधु की दीचा लेकर सर्वशाकों मे पारबुत हुए। इन की दुद्धि बड़ी तीझ थी। न्याय, ज्याकरख, काज्यालङ्कार, छन्द<sup>9</sup>, कोष, प्रध्यात्म सभी विषयों पर इन के अन्य हैं, जिन की स्रोकसंख्या साढ़े तीन करोड़ कही जाती है। प्रवन्धशतकर्ता रामचन्द्र सूरि आहि इन के विद्वान शिष्य थे। हेमचन्द्र तप-त्याग श्रीर ब्रह्मचर्य के अवतार थे। इन की आयु ८४ वर्ष की थी।

१ निवसहसुद्दावयंसा बिद्या गुरुखो अबीयगुणनिवहा ।

निवसन्ति अधोग बुहाबस्सि पुरुवीस सर्वाहरुने ॥ प्रा॰ ह्या॰ सर्ग १--४। इसमें पाटवा का बदान वर्धन है।

२, भगविष्ठपुर के राज्य-काल में शिक्य-निवा की जितनी क्वति हुई थी बतनी दूसरे किसी काल में नहीं हुई। टॉब-राजस्थान।

पर कुमारपाळ की मक्ति चन्द्रगुप्त से अधिक थी इस;का कारख यह है कि हेमचन्द्र एक तपस्ती धर्माचार्य भी थे;
 परन्तु चायाक्य गृहस्थ थे।

मिल्लिगाय की टीकाओं आदि सैकड़ें। प्रम्थों में " इति हैम: " से इन के कीथ के क्दाहरण दिखते हैं।

सिद्धराज की तरह कुमारपाल को भी कोई पुत्र न था । अपना उत्तरिधिकारी बनाने के विषय में उस ने हैम चन्द्र सूरि से सल्लाह पूछी । आचार्य ने राजा के दै। हित्र प्र ता प म ल को राज्याधिकारी बनाने को कहा, और अजयपाल के लिए साफ मना कर दिया, क्योंकि वह मूर्ल, दुराचारी और कायर खा। हेमचन्द्र के शिष्य बालचन्द्र ने अजयपाल से ये सब बाते कह दों। अजयपाल को हेमचन्द्र के कपर बड़ा क्रोध आया। वह कुमारपाल का भवीजा लगता आ और सिहपाल का पुत्र था। अजयपाल के ज़हर देने से वि० सं० १२२० में कुमारपाल की सृत्यु हुई। आचार्य हैमचन्द्र का दर्गवास वि० सं० १२२६ में राजा के पहले ही हो चुका था। इस से भी राजा को बड़ा आधार पहचा था।

स्रजयपाल ने नि० सं० १२३० में कुमारपाल का राज्य ले लिया। द्वेष और दुष्टता से उस ने हेमपन्द्र तथा कुमारपाल के सम्बन्धियों को बेार यातनाएँ दीं। कपदीं मन्त्री को तेल के कड़ाह में भूनकर मरवा डाला। रामचन्द्र सूरि को तम शिला पर बैठाकर मरवाया। कई कुमार विहार मन्दिर दुड़वाए। दीप को नाचे श्रॅपेरे की तरह यह अजयपाल अयोग्य निकला। इस कुनुपति का राज्य तीन ही वर्ष टिका। इसी के एक प्रतिहारी ने इसे कुरी से बार डाला। अत्युप्र पाप का फल शीव्र मिलता है।

कुमारपाल सेलिड्रियों का अन्तिम प्रतापी राजा हुआ। उस ने अपने प्रताप से गुजरात की श्रीर सेलि-हियों की कीर्ष कुल बढ़ाई। अपने पूर्व के सभी सेलिड्रियों से राज्य-सत्ता भी लूब फैलाई थी। किन्तु इस के बाद के तीन राजाओं के कमज़ोर और अयोग्य होने से गुजरात का राज्य गया। कुमारपाल जैनधर्मी था, बाक़ो सभी वैदिक मत के थे। हमें दुःल है कि कुमारपाल या सेलिड्रियों के विषय में देशी भाषा मे कोई सम्पूर्ण आप्त प्रन्थ या लेख किसी ने नहीं लिखा है। गुजरातियों के लिए तो यह शर्म की बात है।

सङ्कोच से जिखने पर भी, विषय ज्यापक होने के कारण, जेख वहुत वढ़ गथा है; एतदर्थ पाठक चमा करे।
आश्वावित्तंषु मण्डलेषु विपुलेष्वप्टादशस्वादरात्
अन्दान्येव चतुर्वशप्रसृमरा मारि निवायींकसा।
कीर्त्तिस्तन्मनिमांश्रतुर्दशशतीसख्याच् विद्वारास्तथा
कृत्वा, निर्मितवाच् कुमारनृपतिर्जेनो निजैनोन्ययम् ॥

१ दे॰ "प्रयन्ध-काप" कुमारपाल-प्रयन्ध श्रीर जैन युग की राज- शावली ।

## जावा के हिन्दू-साहित्य के कुछ मुख्य प्रन्थों का परिचय एवं उन की ऐतिहासिक उपयोगिता

श्रीयुत बहादुरचन्द्र शास्त्री, स्विदन विद्यापीठ ।

रामायण<sup>3</sup>, महाभारत ग्रादि तथा बैद्ध-साहित्य के जातक, अवदान ग्रादिक अनेक प्राचीन शन्थों मे जावा, सुमात्रा प्रशृति द्वीपी के सम्बन्ध मे नाना उल्लेख मिलते हैं सही; परन्तु खेद है कि वन से, वन द्वीपी पर भारत-वासी कब आए, क्यों आए तथा उन्हों ने वहां पर अपनी सभ्यता और संस्कृति का अवाब आदि द्वीपों में हिन्हुकों प्रचार किस प्रकार किया, इत्यादिक ऐतिहासिक विषयों पर कोई विशेष प्रकाश नहीं पड़ता। तद्विपरीत उन द्वीपों पर आज तक जो प्राचीन ध्वंसावशेष--यूप् स्तूप्, मन्दिर, विहार आदिक-प्राप्त हुए हैं, वे इस बात के प्रत्यच प्रमाण हैं कि भारत से आर्य लोग यहाँ आए, वसे एवं विश्वज-व्यापार श्रीर धर्म का प्रचार करते रहे। यह श्रमी तक निश्चय से नहीं कहा जाता कि सब से पहले भारतवासियों ने इन द्वीपों पर पदारोपण कब किया। हाँ, वहां से प्राप्त कई एक संस्कृत के शिलालेखें के आधार पर यह अनुमान किया जाता है कि तीसरी थीर चौथी ईसवी शताब्दी मे हिन्दू लोग वहाँ मैाजूद थे। ग्रभी तक यहाँ से जितने भी व्वंसावशेष उपलब्ध हुए हैं, उन मे से ये शिलालेख ही सब से पुराने हैं, श्रीर उन से यही पता चलता है कि दिचण भारत से ब्राह्मण लोगर यहाँ आए श्रीर उन्हों ने शैव मत का प्रचार किया; कहाँ कि आशा यह हो सकती है कि ईसा से २३५ वर्ष पूर्व जब कि सम्राट् अशोक ने वैद्धि धर्म का प्रचार करने के लिए देशान्वरी श्रीर द्वीपान्वरी से सिक्चुग्या भेजे तो कुछ भिन्न जावा, सुसात्रा त्रादि द्वीपी से सी आए होंगे। परन्तु याबदुपलब्ध प्रमाखों से यही सिद्ध होता है कि वैद्ध धर्माबलस्त्री यहाँ वैदिक-धर्माबलस्त्रियों की अपेका एकाध शताब्दी बाद पहुँचे। किञ्च वैद्धि धर्म यहाँ अधिक मात्रा मे श्रीर अधिक वेग से फैला—यह वात वहाँ के स्तूप त्रादि स्रनेक स्मारकों से स्पष्ट है। यह बात भी यहाँ ध्यान देने योग्य है कि जावा स्नादि द्वीपीं पर शैंवीं और वैद्धों में, धर्म के विषय में, परस्पर कोई विरोध नहीं था; प्रत्युत श्रागे चल कर दोनों में दूध श्रीर मिस्रो का सा मन्मिश्रण पाया जाता है। सिहसारी का महाराज कृतनगर<sup>३</sup> शिव श्रीर बुद्ध देशनों का उपा-सक था। उस की उत्कट भक्ति के कारण लोग उसे शिव-बुद्ध कहा करते थे। उस की स्कृति में शिव-बुद्धालय

वदाहरवार्थ—वाल्मीकीय रामायग् ४ (किव्यन्धा काण्ड) ४०, ३०। यहवन्तो यवद्दोप सहराज्येपयोगितस्, इसादि । क्यासित्सागर बादि जन्धों में भी ऐसे कई रक्केब मिळते हैं ।

२. "तस्य पुण्यस्य यूपोऽयं कृतो विमेरिहागतैः" इत्यादि—दे॰ फोसल—'ति यूप इंस्किप्यान चाफ़ किंग मृस्तवमंत्र फ़ाम कृटे ( पूर्व दोनि यो ); बीतचागन् टट दे डॉळ-ळंड-एम फ़्स्केन कुंडे फॅन नीदरळंड्स इंडिया ( १६१= ) माग ७२, प्ट०१६७-२३२। यह लेस फॅमरेज़ी माथा मे हैं।

२.इस के विषय में श्रधिक विवरण नीचे दिया गया है।

साम का एक मन्दिर बनवाया गया, जिस में शिव श्रीर बुद्ध दोनों की मूर्त्तियाँ प्रतिष्ठापित की गईं। यह मन्दिर श्रव चण्डी केवी के नाम से प्रसिद्ध है।

बाद में अरब से मुसलमान लोग यहाँ आने लगे, उन्हों ने अपने मत का प्रचार किया। अन्त में यहाँ योकपीय जाति वालो का आगमन हुआ जो अपना ईसाई मत साथ लाए। फलत: आज उन द्वीपों पर उक्त चारों वर्म अथवा चारों मत कई अंशों में मिश्रित स्रीर कई अंशों में पृथक्पृथक् विद्यमान हैं।

प्राचीन काल में जावा ग्रादि द्वीपें का चीन ग्रादि देशों के साथ भी घनिष्ठ सन्वन्थ रहा है, श्रीर चीन देश का प्राचीन इतिहास भारत के प्राचीन इतिहास की ग्रपेचा कहीं ग्राधिक सुरचित दशा में वर्चमान है। इस से भी जावा के प्राचीन इतिहास पर बहुत कुछ प्रकाश पढ़ता है।

प्राचीन हिन्दू सभ्यता थ्रीर संस्कृति के चिह्न जावा, सुमात्रा, वेर्ानेथा, वाली प्रभृति भ्रनेक द्वीपी पर सिलते हैं, किन्तु उन सब में आरम्भ से ही जावा की ही प्रधानता रही है, जैसा कि आज भी राजनैतिक दृष्टि से पूर्वीय द्वीप-समूह में जावा ही प्रधान गिना जाता है। जावा के प्राचीन इतिहास-सम्बन्धी हिन्तू-जावा इतिहास चौर त्राज तक कई एक छोटे-मोटे प्रन्य थीर निवन्य लिखे जा चुके हैं। एक सर्वेत्तिम तदर्थं सामधी धीर शृक्कताबद्ध इतिहास<sup>२</sup> सन्भवत: लुबिदन विश्वविद्यालय के सुयोग्य प्रेरिसर हाक्टर एन० जे॰ क्रोम ने ही लिखा है, झीर यह इच मापा में है। अपने इस प्रन्य के पहले परिच्छेद में उन्हों ने उक्त इतिहास के निर्माण में यावदुपल्लव साधनों का निवरण दिया है। सारी सामग्री की उन्हों ने दी वर्गों में विभक्त किया है-अन्तरीय श्रीर बाह्य। 'अन्तरीय' से दन का अभिप्राय दन साधनें से है जो स्वयं जावा द्वीप से व्यलव्य हुए हैं, एवं 'बाझ' से वे साधन अभिन्नेत हैं जो भारत, चीन, अरव आदि देशो के इतिहास-अन्यों से जावा-सम्बन्धी उल्लेखों के रूप में मिलते हैं। अन्तरीय साधन-वर्ग के पुन: कई एक अवान्तर भेद किए गए हैं; जैसे—शिलालेख, मन्दिर-स्तूपादि, ध्वंसावशेष, साहित्य इत्यादि। शिलालेख<sup>२</sup> यहाँ सर्वमुख्य श्रीर सर्वमान्य प्रमाख हैं। एक तो ये, जैसा कि ऊपर कहा गया है, सब से पुराने हैं, दूसरे इन में किसी प्रकार की शङ्का नहीं उठ सकता, जैसा कि प्रन्थी के विषय से प्रत्ये स्नादि का सन्देह कोई मले ही उठाता रहे। दूसरा नन्दर मन्दिर, स्तूपादि ध्वंसावशेषा । का है। यद्यपि ये शिखालेखों के समान मुखर प्रमाण नहीं तथापि एतने हृद्र अवश्य हैं, और इन से हिन्दू-जावा इतिहास के निर्माण में बहुत कुछ सहायता मिली है। तीसरा स्थान साहित्य का है और यही प्रस्तुत लेख का विषय है। उस का पूरा परिचय<sup>९</sup> कराना असन्यव है, यहाँ ते दिग्दर्शन मात्र कराएँगे।

१ 'चण्डी' राज्य का अर्थ मन्दिर अथवा सामान्यत धर्मस्थान है। जावा में प्रत्येक मन्त्रिर के नाम के पहले इस राज्य का प्रयोग किया जाता है । जैसे —चण्डी परम्यनन, चण्डी कालसन, चण्डी जगो इखादि।

१ डॉ॰ पुन्॰ जे॰ क्रोम-'हिंड् बवान्ये गिशोडनिय्' आवेनहाँगे (हेग ), द्वितीय संस्कृत्य, संशोधित श्रीर परिवर्धित,

६ दे॰ फ़ोल्ड —'दि प्रार्डियस संस्कृत इंस्क्रियाम्स प्राप्त बावा', पुण्डिस्टीज वन देन ग्रीडईंड कुंडियेन डॉस्ट इन् नीदर्श्टेंड्स इंडिया, आग १-३६२१ । विश्व, द्विवेदी ग्रामिनम्दन प्रस्थ, काशो, १६६०, ए० २१६ प्र ।

धे "हिन्दू-शवा शिक्ष" डॉ॰ केम का तूसरा प्रामाधिक प्रश्य है, जो उस के पहले कहे हुए "हिन्दू-जावा इतिहास" नामक प्रश्य की पूर्त करता है। डॉ॰ पुन् जे॰ केशम—इन्जहिंगटट टे हिन्दू अवान्ये कुन्स प्राधेनहाँगे, १६२३। यह प्रन्थ भी डच भाषा में है। यह तीन किस्तों में है और ११२ हायाचित्रों और मानचित्रों से गुक्त है।

४. विषद्त विश्वविद्यालय के ही प्रोकृतर डॉक्टर सी॰ सी॰ वेर्क् ने एक प्रन्य प्रकाशित किया है, जिस में उन्हों ने कावा के

शुरू से ही जावा का साहित्य वहाँ के शासकों के अधान फला-फूला है, और समय-समय पर उन के अधानवन और अभ्युत्थान के साथ-साथ इस में भी हास-विकास होता रहा है। इस दृष्टि से जावा की राज-विक हेर-फेर निर्देश का एक सिहावलों कन यहाँ सर्वथा असङ्गत न होगा। किन्छ इस बाव का जता देना यहीं आवश्यक प्रतीत होता है कि जावा के शासकों के परस्पर के संघर्ष से वहाँ के साहित्य को भारी हानि पहुँची है, और फल्लतः दसवीं शावान्दों से पूर्व का साहित्य सर्वथा छुप्त-प्राय है। आज वहाँ जितने भी प्रन्थ मिलते हैं सब पीछे के हैं।

रामायण मे जावा पर सात राज्यों का होना लिखा है—सप्तराज्योपशोभितम्—श्रीर यथार्थ ही प्रतीत होता है। प्रस्तुत प्रमाखो से भी इसी बात की पुष्टि होती है कि जावा कई राज्यों में बँटा हुआ। था। ते। भी जावा सदा से तीन मुख्य विभागों मे विभक्त रहा है-पश्चिमीय, मध्य और पूर्वीय। पश्चिमीय जावा से कई एक संस्कृत के शिलालेख मिले हैं। उन में विथि, संवत् ग्रादि का कोई उल्लेख नहीं; किन्तु लेखन-शैली के ग्राधार पर चौथी, पॉचर्वी शताब्दी का अनुसान किया गया है। उन से पता चलता है कि उन दिनों उस प्रदेश से वारूस नाम का राज्य या ग्रीर पूर्णवर्मानाम का शासक । किन्तु इस ताक्षम राज्य का मध्य जावा ग्रीर पूर्वीय जावा के साय क्या सम्बन्ध रहा है-इस विषय मे इतिहास स्रभी तक चुप है। इस के बाद सातवीं शताब्दी में मध्य जावा में श्रीविजय नाम के साम्राज्य का होना पाया जाता है। यह राजवंश शैलेन्द्र नाम से प्रसिद्ध है। जगिद्धाल्यात वर्श्वदर के स्तूप एवं भ्रन्य कई वैद्धि स्मारकों की रचना इन्हों के काल में हुई थी। इन का इतिहास कुछ तो सभ्य जावा से प्राप्त इन्हीं के शिलालेखें। से और बहुत कुछ चीन देश के इतिहास प्रन्थों से मिलता है। किन्तु इन का इतिहास भी अभी अधूरा पड़ा है। इस बात का भी अभी तक ठोक निश्चय नहीं हुम्रा कि इस श्रीविजय साम्राज्य का मूलस्थान सुमात्रा द्वीप में था अथवा जावा में? । नालन्दा से प्राप्त आठवीं शताब्दी के पालवंशीय देवपालदेव नामक राजा के ताम्रपत्र लेख में तत्समकालीन सुमात्रा के शैलेन्द्रवंशीय बालपुत्र नामक राजा का जे। उल्लेख मिलता है, उस से भारत से सुमात्रा, जावा ग्रादि द्वीपों पर बैाद्ध धर्म के प्रचार के विषय मे ख़ूद प्रकाश पढ़ता है। ग्यारहवां शताब्दी के स्नारम्थ में इस प्रतापशाली साम्राज्य का स्रथ:पतन शुरू हो गया, जिस के कई एक कारण हैं। दक्षिण भारत के चीळवंशीय<sup>8</sup> राजाओं के साथ वैभनस्य भी श्रीविजय के भ्रथ.पतन मे एक प्रधान कारण है। इसी बीच में जावा पर कई एक छोटे-बड़े नए राज्य उठ खड़े हुए। समीप-

साहित श्रीर भाषा-विषयक एक सुविस्तृत वर्षान दिया है। सी० सी० बेर्ल् —'किहुक संहायन', इन्जाइदिक टर हे स्ट्रहियवन हर श्रीड जवान्त्रों, स्राकर्ता (जावा ) १११८ । किह्य प्रो० बेर्ल् का एक जेस श्रीरोज़ी भाषा में भी निकता है—'हिन्दू जिटरेचर इन् जावा'; 'इंडियन श्रार्ट ऐड जेटसे', छंदन, न्यू सिरीज़, जि० ६, नं० २, १११२, प्र० १२२-१४१।

१. लियक-६ंश ( १०२—१४६१), तक-वंश ( ६१=—६०६), सुक-वंश ( ६६०-१२७६), युदन-वंश ( १२०-१३६७), में कंश ( १३६०-१२७६) हस्पादि वंशों का इतिहास यहाँ आलोचनीय है। इन के संवित्त विवत्या के लिए दे॰ उन्त्यु॰ पी॰ गृन्येक्ट—नोट्स आंत दि सलाय आवींयलेगी ऐंड सलका, कंपाइक्ड फ्रांस चाइनीज़ सोर्सेज़; 'वाहांडिलिगेन वन हेट वटावियाश् गेन्टशप् १६ ( १८७६), पहले साग में।

२. दे० २४ पृष्ठ की एक पुरितका—डॉ॰ डब्क्यू॰ एफ़्॰ स्टुटेरहाइस-'ए जावानीज़ पीरियड इन् सुसात्रन् हिस्ट्री'; स्राक्ता (जावा) १६२६।

३. ए० ई० जि० १७, मा० ७ ( जु०, १६२४ )।

हुर्द्स, सात्रय इंडियन् इंक्लियान्स ३, (१६०३) पृ० १६२, १६४, २०४। दे० वीरराजेन्द्र चोळ प्रथम की प्रशस्ति ।

वर्ती बाली द्वीप से पेरलड नाम के व्यक्ति ने अवसर पाकर जावा का पूर्वीय माग अपने नश में कर लिया और क्रमश: वहाँ एक राज्य स्थापित कर लिया। इस की मृत्यु के अनन्तर इस का राज्य दो हिस्सों में विभक्त हुआ—एक जङ्गल अथवा कीरियन, श्रीर दूसरा दह अथवा दहन अथवा काहरी नाम से प्रसिद्ध हुआ। ऐरलह ने इधर बाली द्वीप पर भी मुधिकार जसा लिया था। किन्तु बाद में बाली द्वीप वालों ने अपने आप को स्ववन्त्र कर लिया. स्रीर इधर पूर्वीय जावा पर कनडूक नाम के एक साहसी व्यक्ति ने काडिरी का राज्य दवा लिया। राजा होने पर यह राजस नाम से प्रसिद्ध हुआ। इस की सन्वान में आगे चलकर, तेरहनों शताब्दी के मध्य में, कृतनगर नाम का प्रभावशाली राजा हुआ, जिस ने सिहसारी नामक राजधानी एवं राज्य की स्थापना की। इस ने वाली द्वोप की भी अपने अधीन कर लिया। किन्तु तैरहवीं शताब्दी के अन्त में जयकत्वङ्ग नामक एक अधिकारी के हाथीं इस का व्य हुआ | अयकत्वङ्ग स्वयं राजा वनना चाहता था | इधर कुतनगर के दामाद विजय ने चीनी शासकों की सहायता से इस जयकत्वद्ग की मार मगाया। किन्तु इस मुठमेड़ में सिहसारी का राज्य जिल्ल-मित्र हो गया धीर बाजी द्वोप फिर स्वतन्त्र हो गया। विजय ने श्रव जिस नए राज्य की स्थापना की वह क्रमश: सजपहित<sup>1</sup> नाम के साम्राज्य में परिश्वत हो गया, जो दो सी साह्य से अधिक समय तक फला-फूला ( १२-६३-१५२५ )। इस में भी पारिवारिक भगड़ों के कारण कई हेर-फेर होते रहे। इस का अन्तिम शासक हयन्द्रुरुक्त था। इस ने अपने साम्राज्य का सञ्जालन-भार गजमद नामक अधिकारी के हाथों में दे रक्खा था। इस ने वाली द्वीप पर फिर अधिकार जमाया। अन्त में कई कारखों से मजपहित का साम्राज्य भी मन्द पड़ गया, और बाद में इसी वंश के कुछ प्रधिकारियों ने मतरम नाम के राज्य की स्वापना की, जिस का तब से प्राधान्य रहा! इन प्रनितम राज्यों तथा साम्राज्यों का मूलस्थान पूर्वीय जावा ही रहा है, किन्तु इन्हों ने मध्य जावा श्रीर द्वीपान्तरों पर भी अपना अधिकार जमा रक्ता या। इसी वीच पश्चिमीय जावा और मध्य जावा में अरब से मुसलुमान सीदागरों का आग-मन ही चुका था। शुरू में इन लोगों का उद्देश्य केवल न्यापार ही था, पर कमश: ये लोग अपने सत का प्रचार भी करने लगे और जावा के राजनैतिक विषयों से भी हरतचेप करने लगे। बाद में योरूप से पूर्तगीज श्रीर हच होग आने हुगे, उन्हों ने भी वैसा ही किया। फहाद: वहाँ की सध्यता और संस्कृति में कई परिवर्तन हुए।

जावा के जिन शासकों का अभी तक कुछ परिचय मिलता है उनकी एक सूची नीचे दी जाती है— जावा के शासक (१२२२ ईसवी से पहले)

| पश्चिमीय जावा  |             | सन्य जावा        |     |
|----------------|-------------|------------------|-----|
| -देववर्मा (१)  | १३२         | सिमा             | ६७४ |
| पूर्णवर्मा     | ± 800       | रके मतराम, सञ्जय | ७३२ |
| पद्मोते।किश्र  | ४२४         | ,, पगड्करम       | GGE |
| द्वारवर्मा (१) | <b>४३</b> ५ | " पुनङ्गत्तन     |     |
| जय भूपति       | १०३०        | ,, वरक -         | ••• |

१ मशस्तियों में इस का दूसरा वाम 'विकविवय' मिळता है। नागर कृतायम ग्रम्य में इस के ग्रीर मी कई नाम मिखते हैं; जैसे श्रीफकातिक, तिकश्रीफळ, तिकमालूर इत्यादि। मजपहित सम्मवतः यव मापा का शब्द हैं, जिस का वर्ष मी 'विकविवय' श्रादि ही है। जावा में के राज्यों के नाम बहुचा राजधानी के नाम से ही प्रसिद्ध हैं। मजपहित भी वस्सुतः राजधानी का नाम है।

| मध्य जावा                    |                                  | त्तोकपाल                | સ્ય૦       |
|------------------------------|----------------------------------|-------------------------|------------|
| रको गरुङ्ग                   | ८२-६ या ८३-६                     | मकुटवंश वर्धन           | •••        |
| ,, पिकतन                     | ८६४ (१)                          | धर्मवंश ग्रनन्तविक्रम   | voo9-933   |
| _                            | <b>८७</b> ६-८८१                  | रके हल्ल, ऐरलङ्ख        | १०१६-१०४२  |
| ,, वतुहुमलङ्ग                | <b>4</b> 4                       | " ", , জুক ( গ জন্ধ )   | १०६०       |
| "<br>सध्य श्रीर पूर्वीय जावा |                                  | नयवर्ष (काडिरी)         | ११०४       |
| रको वतुकुर, बलितुङ्ग         |                                  | कामेश्वर पहला           | १११५-११३०  |
| ,, हिनो, दच                  | न्दश्र                           | जयभय                    | ११३४-११५७  |
| ", लयङ्ग, तुलोडोङ्ग          | <del>८१८-६</del> २१              | सर्देश्वर पहला          | ११६०       |
| • •                          | €२४-€२⊏                          | . ग्रार्थेश्वर          | ११७१       |
| " . /<br>पूर्वीय जावा        |                                  | क्रोश्वार्य दोप, सन्द्र | ११८१       |
| देवसिह                       | ***                              | कामेश्वर दूसरा          | <b>१</b>   |
| गजयान                        | •••                              | सर्वेश्वर दूसरा, शृङ्ग  | ११-६४-१२०० |
| म्रः''नन (१)                 | ७६०                              | कृतजय                   | १२१६-१२२२  |
| रके हिनो, सिण्डोक            | <del>-</del> 2- <del>-2</del> 80 |                         |            |

### सिंइसारी और मजपहित के शासक

| राजस                         | १२२२-१२२७              |
|------------------------------|------------------------|
| भ्रनूषपित                    | १२२७-१२४⊏              |
| तीहजय                        | १२४⊏                   |
| विष्णुवर्धन                  | १२४८-१२६८              |
| <b>कृतनगर</b>                | १२६⊏-१२-६२             |
| जयकत्वङ्ग                    | १२६२-१२६३              |
| कृतराजस <sub>,</sub> जयवर्धन | १२६३-१३०६              |
| जयनगर ं                      | १३०⋲१३२⊏               |
| त्रिभुवना#                   | १३२८१३५०               |
| राजसनगर                      | १३५०-१३८६              |
| विक्रमवर्धन                  | १३⊏स-१४२स              |
| सुहिता≢                      | १४२ <del>८</del> -१४४७ |
| भ्रेतुमपत्त                  | १४४७-१४४१              |

जैसा कि ऊप्र कहा गया है, जावा का श्रीत प्राचीन साहित्य छुप्तप्राय है। शैलेन्द्र-वश के समय में जावा के साहित्य में ख़ुब बृद्धि हुई होगी, किन्तु उस समय के बहुत थे। हे भन्य देखने मे आठे हैं। ऐरलहु के समय से लेकर पूर्वीय जावा में जो साहित्य माण्डार विद्यमान था उस का बहुत सा हिस्सा आज सुरिच्छ मिलता है और वही आज प्राचीनतम गिना जाता है। स्वयं जावा में बहुत से अन्य नष्ट हो चुके थे, किन्तु पूर्वीय जावा का वाली द्वीप से विनष्ट सम्बन्ध रहा है, इस से जावा का साहित्य बहुत खंश में बाली द्वीप पर भी पहुँच चुका था। इधर पूर्वीय जावा पर राजनैतिक हेर-फोरें में जे साहित्य छुप्त हो गया, वह आज बाली द्वीप से मिल रहा है। बाली द्वीप पर साहित्यक विषय में भी छुछ स्वावन्त्रय रहा है, और इस के फलस्वरूप एक जावा-बाली नाम की भाषा का आविर्माव हुआ। अन्त में मतरम राज्य के अधीन सध्य जावा में पुन: साहित्य का प्रावच्य हुआ। कई अन्यों के अनुवाद हुए और कई प्रन्थ नए लिखे गए। भाषा में बहुत छुछ परिवर्चन हो चुका था, जिस से अनुवादो की आवश्यकता हुई। पूर्वीय जावा के भारत्युद्ध आदिक अन्य सर्व क्षित है स्व के कर्म में साह से करन सम्य की करन स्व की करन सम्य की करन स्व की करन सम्य की करन स्व की स्व की साम से स्व की साम से साम से स्व की करन से स्व की साम से साम से से साम से

देश-काल के उक्त परिवर्तनों के अनुसार जावा की भाषा भी आजकत तीन मुख्य विभागों में विभक्त की जाती है—प्राचीन यव-भाषा, जिस का प्रयोग दसवीं शताब्दी से पूर्वीय जावा में होता था और जिस का साहित्य आज सब से पुराना माना जाता है, मध्य यव-भाषा, जिस में वाली द्वीप की यव-भाषा भाषा का भी सम्मिश्रण हो गया था और जिस का प्रयोग तत्कालीन साहित्य में हुआ; नब्य यव-भाषा, जो मतरम राज्य के समय से आज तक प्रचलित हैं, और जिस में प्राय: प्राचीन श्रन्थों के अनुवाद मिलते हैं।

इसे ह्रास समक्षा जाय या विकास, किन्तु जावा के प्राचीन साहित्य में स्कृत शब्दों का वाहुल्य हैं, और त्योंज्यों आगे चलते हैं, त्यो-त्यों या तो संस्कृत शब्दों के विकृत रूपों का प्रयोग अधिकाधिक मिलता है अथवा सरकृत
शब्दों के स्थान पर स्वय यव-भाषा के शब्दों का। कर्हा-कर्ही सरकृत शब्दों के आगो-पीछे एवं मध्य में कई प्रकार
के प्रत्यय और आगम जोड़े गए हैं, जिस से सरकृत शब्द का रूप पहचानना दुष्कर हैं। जाता है। यव-भाषा में
पृथक कियापदों का अभाव है, प्राय. संज्ञावाचक शब्दों के साथ कई तरह आगम जोड़ कर कियापदों एवं मृत,
भविष्यत् और वर्तमान काल के अथों का वोध कराया जाता है, जैसे आकर्षण से काकर्षण = खींचा हुआ, अचि
से काचि = देखा हुआ, एवं चमा में अब्रुचम, इनचमाकच, परुचम इत्यादि, चक से मचक, पिनक इत्यादि।
ऐसे शब्दों के अर्थ-निर्धारण में बहुत कठिनाइयों का सामना करना पड़ता है। अभी तक इस भाषा का कोई
अच्छा ज्याकरण नहीं लिखा गया। कई इच विद्वानों ने इस विषय में खींच की है और ज्याकरण के अन्य लिखे
भी हैं, पर इस विषय में अभी बहुत कठिनाइयों का सामना करना पड़ता है। अभी तक वस्ताया का कोई कोष
भी नहीं मिलता। अन्यों के पिरशीलन से और शब्दों की तुलना के आधार पर डच विद्वानों ने यव-भाषा के कई
एक कोष लिखे हैं, पर अर्थों के विषय में बहुधा मसमेद ही है। वीसरी कठिनाई यव-भाषा की लेखन-प्रणाली
है। यहाँ हल दीर्थ का कोई विचार नहीं; क और ख, द और व आदि अच्छरों में परस्पर कोई भेद नहीं किया
जाता। आ के स्थान पर बहुधा इ का प्रयोग किया जाता है। ऐसे ही कई कारणों से यव-भाषा का अध्ययन
देही खीर हैं।

१ जावा की मापा, संवेपार्य जावा-मापा न लिखनर यद-मापा सन्द का प्रवेशा किया गया है।

88

हाँ, संस्कृतज्ञों के लिए यव-भाषा के रामायण और महाभारत आदि शन्य उपेचा बुद्धि से कुछ सुगम हैं, क्योंकि वहाँ स्थान-स्थान पर संस्कृत के मूलपाठ के दुकड़े उद्धृत किए गए हैं, कही एक चरण, कहीं आधा ऋोक, कहीं पूरा स्लोक। शुरू में जो प्रन्थ यव-भाषा में लिखे गए हैं वे बहुधा संस्कृत प्रन्थों के शब्दशः अनुवाद हैं, बाद में उन की ज्याख्याएँ हुई और उन के आधार पर स्वतन्त्र प्रन्थ लिखे गए, जो अब दुवेधि हैं। जावा में इन प्रन्थों का कुल-परस्परा से अध्ययन नहीं होता रहा, और वीच-वीच में वहाँ के राजनैतिक हेर-केरों से वहाँ की प्रयाएँ भी भग्न होती रहीं, जिस से उक्त प्रन्थों का अध्ययन आज स्वयं जावा-निवासियों के लिए भी कुछ कम दुर्गम नहीं।

त्राज जावा-साहित्य के जितने भी मन्य मिलते हैं, उन मे से रामायया और महाभारत सब से पुराने हैं। ये गद्यस्य अनुवाद हैं, और, जैसा कि ऊपर कहा गया है, इन के बीच-बीच मे संस्कृत के मूलपाठ के दुकड़े उद्भृत हैं। महाभारत यद्यपि जावा पर सम्पूर्ण विदित या, क्योंकि कई स्थानी पर इस का 'अष्टादश पर्व' से उल्लेख हुआ मिलता है, परन्तु वहाँ से अभी तक इस के आठ पर्व हो मिले हैं—

च्यादि, विराट, उद्योग, भीष्म, च्यात्रमवासिक, मैासल, महाप्रस्थानिक च्रीर स्वर्गारीहरू । इस के बाद वस्तुतः बावा का च्यपना साहित्य च्यारम्भ होता है, जिस के कक्षविन, किडुङ्ग, पञ्जी, लुलुङ्गिद, बबद, लक्षोन इस्यादि कई भेद हैं।

ककविन का ग्रर्थ काव्य है। 'किवि' शब्द से संस्कृत में जहाँ भाववाचक 'काव्य' शब्द का प्रयोग किया गया है, वहाँ उसी 'किव' शब्द से उसी ग्रर्थ में 'ककविन' शब्द का यव-भावा में प्रयोग हुआ है। यहाँ कक-विन से अभिप्राय महाकाव्यों से है, क्योंकि यं 'सर्गबन्ध' इत्यादि संस्कृत के महाकाव्यों के खनवों का अनुसरय करते हैं। इन में संस्कृत के छन्दों का ही प्रयोग किया गया है।

जावा-साहित्य में बहुत से ककविन् देखने में आए हैं। कुछ का नाम-निर्देश यहां किया जाता है—
अर्जुन-विवाह, भारत-युद्ध, स्मरदहन, रासायख, भोमकाव्य, ब्रह्माण्डपुराख, सुतसेम (अथवा पुरुषादम्भान्त ),
सुमनसान्तक, कृष्णायन, रामविजय, रत्नविजय इत्यादिकों में वर्षित विषय तो इतिहास-पुराखादि बन्धों में सुप्रसिद्ध
हैं, किन्तु कई एक ऐसे हैं जिन का वृत्त सर्वथा कवि-कित्पत है, जैसे वृत्तसच्य (चक्रवाकरूत, यह वस्तुत: खण्डकाव्य है), नीतिसार, छुव्यक, कुञ्जरकर्ण, अङ्गवश्वन, धर्मसवित (धर्मसहित ?) और धर्मभूत्य, देवशिन, मनुक्
अम, सङ्गविष्य, पससङ्गलन, नागर कृतागम (यह महाकाव्य की शैली पर ऐतिहासिक अन्य कहा जा सकता है),
चण्डकिरख, उसनवाली, अजङनिरर्थ इत्यादि। इन में से एकाध का परिचय नीचे दिया जायगा।

किडुङ्ग भी वस्तुत: एक प्रकार के महाकान्य ही हैं। ककविन से इन का मुख्य भेद यह है कि इन में संस्कृत छन्दों का प्रयोग नहीं, प्रत्युत जावा के अपने छन्दों का प्रयोग किया गया है। किञ्च इन मे की भाषा बहुत कुछ अवीचीन है, प्रतिपाद विषय भी सर्वत्रा जावा द्वीप से ही सम्बन्ध रखता है।

कुछ मुख्य किडुङ्गों के नाम ये हैं—मुदमल, सुन्द, सुन्दायन, रामायस, नवरुचि, सुमनसान्तक, श्रादि-पर्व, अर्जुन-प्रलब्ध, दबुहबले अङ्गुङ, क्रन्तीम, वङ्वड, अस्तुति, भीमस्वर्ग, धर्मजाति, श्रुद्धमल इत्यादि।

रामायण, सुमनसान्तक भ्रादिक ककविनो में भी भ्राए हैं श्रीर यहाँ भी। कथावस्तु वही है किन्तु छन्दोभेद श्रीर भाषाभेद के रूप से ने यहाँ भी सिखते हैं। भाषान्तर करते समय लेखक कभो तो मौजिक भन्य का नाम ही रखता है, कभी नाम बदल भी देता है। अर्जुन-दिवाह के कई भाषान्तर किए गए, एक का नाम मित्तराग है, जो किह्नुकों में गिना जाता है।

पश्ची और हुहुिद्धित गद्य प्रन्य हैं और प्राय: पश्चतन्त्र के समान नीति की कथाएँ इन का विषय है। विविध आख्यान और आख्यायिकाएँ भी इसी के अन्तर्भूत हैं। तन्त्र कामन्दक नाम का मध्य यव-भाषा का एक प्रसिद्ध प्रन्य है जिस का विषय पश्चतन्त्र का ही है पर कथाओ में बहुत अन्तर है, किञ्च कथामुख सर्वेषा मित्र है।

बबद ग्रादि जावा के मुसलमानों के काल से इतिहास के प्रन्य हैं। नीचे कुछ प्रन्थों का परिचय दिया जाता है—

स्राज तक जावा-साहित्य के जिसने भी प्रन्य उपलब्ध हुए हैं, उन में से इतिहास की दृष्टि से 'नागर कृता-गम' का स्थान सर्व-प्रथम है । यह स्ट सर्गों का एक प्रथमय काव्य है । इस का रचना-काल स्थायिन मास

शक सवत् १२८७ ( अर्थात् सत् १३६५ ई० ) अन्य के अन्य में ही दिया हुआ है । किव का नाम प्रयन्त है । पूर्वीय नावा में सन्यहित का साम्रान्य उन दिनों समृद्धि पर था। इयन्दुक्क नाम का राजा राज्य करता था, यद्यपि राज्य का सन्यालन-भार एक गजमद नामी विश्वस्त और निपुण व्यक्ति के सिर पर था। राज्य के अन्यान्य विभागों में एक धर्म-विभाग भी था, जिस में शैव और बैद्ध दोनों मतों को प्रविष्ठा प्राप्त थी। उक्त काव्य का कर्ना प्रपञ्च इस विभाग में बैद्धमत का मुख्य धर्माधिकारी था। इस की उपाधि धर्माध्यच दिव कसीगवन्य थी। 'कसीगतन्य शब्द में '-सेगव-' से अभिग्राय '-सेगव-' है । किव होने से प्रपञ्च राजा हथन्त्रुक्क के विशेष सन्मान का पात्र था। नागर क्रवागम एक स्तुतिपरक काव्य है, इयन्युक्क और उस के पूर्वनों की एवं राज्य-सञ्चालक गजमद की प्रशासा करना यहां किव का प्रधान लच्य है । तो भी, जैसा कि इस के प्रविपाध विषय से स्पष्ट है, इस से बहुत सी तत्कालीन एव पूर्ववर्ती एतिहासिक घटनाश्री का प्रमारिक परिचय मिलता है, जो यावदुपल्य अन्य साधनों से नहीं मिलता। इस में वर्धित बहुत सी वार्वे कि आपनी अपनी औं लें हे बी हैं, और जो उस ने सुनी-सुनाई लिखी हैं वे भी, उस की पदवी को ध्यान में रखते हुए, कम प्रमाखिक नहीं। कई अवसरीं, उससे श्रीर यात्राओं पर किव राजा के साथ रहा है, नाना अनुभव प्राप्त करता रहा है, और तदनन्तर उस ने नागर क्रवागम की रचना की है, और प्राप्त उन्हीं अनुभृत पटनाओं का इस में वर्शन दिया है, इसी से अन्तिम सर्ग में किव ने इस काव्य का दूसरा नाम 'देशवर्शन' दिया है ।

संचेप से प्रन्य का विषय इस प्रकार है—पहले सर्ग में, महुलाचरय के बाद, राजा हथन्नुहक के जन्म (१३३४ ई०) का वर्धन है, जहाँ किन ने उसे महार गुरु का अवतार मान कर उस की स्तुति की है। २-७ सगों में राजा के पूर्वजों का वर्धन है। द-१५ सगों में राजधानी मजपहित का विस्तृत वर्धन एवं मजपहित साम्राज्य के वशवर्ती जावा और द्वीपान्तरी पर के राज्यों का वर्धन दिया है। सेालहवें सर्ग में शैव और वैद्ध मेती के धर्म-प्रचार के कार्य का विवर्ध दिया है। १७-७० सगों में राजा की विविध यात्राओं का वर्धन है। किन धर्म-प्रचार के कार्य का विवर्ध दिया है। १७-७० सगों में राजा की विविध यात्राओं का वर्धन है। किन साम होते हैं। उत्सव मनाए जाते हैं। कई सठ-मन्दिर-स्तूप-विद्वार एव अन्यान्य धर्मधानों के दर्शन होते हैं। उत्सव मनाए जाते हैं। दान-पुण्य किया जाता है। कई जीर्ध स्थानों का उद्धार होता है और कई नए स्थानों का निर्माण। एक वार यात्रीगण राजा के पूर्वजों की (इत्तगर की) राजधानी सिहसारी में पहुंचते हैं, नहीं किन की (३८ वॉ सर्ग) एक ८३ साल के बूढे मठाधीश ध्राचार्य रत्नाश नाम वैद्ध मिन्न से सत्ता है। फलदा मिन्न की प्रार्थना पर ध्राचार्य रत्नाश राजा के पूर्वजों के इतिहास का वर्णन करता है। फलदा ध्रागे के कुछ सर्ग (४०-४८) एकान्त ऐतिहासिक कहे जा सकते हैं। आगे चल कर (१३६२ ई० में)

राजा की पितासही—कृतनगर की पुत्री छीर राजा विजय की पत्नी—का श्राद्धोत्सव सनाया जाता है (६३-६७ सर्ग)। सन् १३६४ ई० से पित गजसद की सृत्यु हो जाती है। वह अन्नेले सारे कार्य-भार को बड़ी निपुणता से सँभाले हुए था, उसी कार्य-भार को सँभालने के लिए उस के स्थानापत्र अब कई कर्मचारी सी समर्थ नहीं हो सकते—इस बात का आश्रय ले कर तत्कालीन शासन-प्रणाली का सुविस्तृत वर्णन किया गया है (७२-८२ सर्ग)। अन्त में कई प्रकार के वार्षिक उत्सवों का वर्णन दे कर (८३-८८ सर्ग) अन्य की समाप्ति की गई है।

इतिहास और पुरातत्त्व की दृष्टि से १७-७० सर्ग विशेष महत्त्व के हैं। इन मे वर्शित धर्मस्थान अब भी खण्डिताखण्डित रूप मे विद्यमान हैं। ताम्रपत्र और शिलालेखों से अन्यान्य घटनाएँ भी सत्य सिद्ध हो रही हैं।

प्रन्थ के अन्त से प्रपञ्च कुछ अपने विषय में भी लिखता है। धर्माध्यत्त का पद प्रहण करने से पूर्व उस का नाम न्पु विनाद था। नागर कृतागम के अतिरिक्त उस ने कई एक अन्य ककविन और किहुद्ग मी लिखे थे, जो अभी तक नहीं मिले, नागर कृतागम में ही उन का नाम-निर्देश मिलता है।

स्वयं नागर कृतार्गम भी जावा से छुप्त हो चुका था। बाली द्वीप से यह अन्य सुरिचत मिला है। इस का सुरुग पहले-पहल बाली भाषा के अन्नरों में और बाद में रोमन अन्नरों में भी किया गया। डच मावा में इस के दो-एक अनुवादर भी हुए हैं, किन्तु इस में अभी तक कई स्थल विवाद-प्रस्त हैं।

नागर कृतागम की काटि का ही दूसरा प्रन्थ पररते।न है, किन्तु यह गध्यय है। यह एक ऐतिहासिक ग्राख्यान है। नागर कृतागम का नायक हयम्बुरुक है, और उस मे प्राय: उसी से सम्बन्ध रखने वाली घटनाग्री

का दर्शन है, परन्तु पररतीन् में कनड्य्रक, छत्तनगर, विजय, गजमद स्रादि कई पररतीन् में कनड्य्रक, छत्तनगर, विजय, गजमद स्रादि कई क्यक्ति प्रधान पात्र हैं। इस प्रन्थ का पूरा नाम सरत् पररतीन् है। सरत् यव-भाषा का शब्द है जिस का स्रर्थ है पत्र स्रथवा छत्तान्त-पत्रिका। रतु शब्द का स्रर्थ राजा है, इसी का तिहत कप पररतीन् है जिस का स्र्य है राजवंश, राजावली स्रथवा राज-परम्परा। इस प्रन्थ का दूसरा नाम 'कतु-तुरनिर कनड्युक है स्रथात् 'कनड्युक टपाल्यान'।

इस के कर्त्ता के विषय में कुछ मालूम नहीं। हाँ, इस की माषा नागर छतागम की भाषा से अर्वाचीन है, श्रीर इस में सन् १४८१ ई० तक की घटनाश्रीं का वर्धन मिलता है, जिस से इस के रचना-काल का कुछ श्रमुमान हो सकता है।

पररतेान् मुख्यतः दो भागों में विभक्त है। पहला भाग प्रायः श्राख्यानसय है श्रीर दूसरा प्रायः इति-हाससय। दूसरे भाग के पुनः चार हिस्से किए जा सकते हैं—एक कनद्यक का उपाख्यान तथा तत्सम्बन्धी दन्त-कथाएँ; दूसरा सिहसारी के राजाश्री का वर्यन; तीसरा दो मुख्य कथाएँ, जिन में कई एक छोटी-छोटी कहानियाँ ओत-प्रोत हैं, एक में विजय की प्रधानता है श्रीर दूसरी में गजमद की; चैाया मजपहित के राजवंश-सम्बन्धी समाचार।

पण्डित अथवा श्रीयुत आदि वपाधियों के सुकावले में जावा में 'अपु' शब्द का प्रयोग किया जाता या, इस का प्रयोग केवल चार्मिक क्या कयों के वार्मों से ही सम्बद्ध था।

२. 'हेट ब्रांड-सवान्ता सुकृ तिक्त नागर कृतागम' वन प्रपञ्च ( १३६१ ई॰ ) टेक्स्ट, ब्रेट्सांसिड् एन विस्प्रेकिट वन प्रो॰ स्टो॰ कर्ष, मेत खान्तिकिश्मिन वन स्टो॰ एन् ॰ से झान, प्रारंनहोगे, १६१६।

कनद्भक एक तक्य साइसिक छुटेरा है। कई विचित्र चाले चल कर वह तुमापल के राज्य में सरदार का पद प्राप्त कर लेता है, और प्रन्य में सारा राज्य अपने कुड़ों में कर स्वयं राजा वन जाता है। तब से यह राजस नाम से प्रसिद्ध होता है। इस का जीवन साइसमय घटनाओं से पूर्ण है। यह कई आपित्तयों से साफ़ बच निकलता है, जिस से लेगों पर इस का ख़ब्य प्रमाव छाया हुआ था। प्रन्थकार ने इसे विष्णु का अवतार मान कर इस की स्तुति की है। यहां कनद्भक अथवा राजस सिंहसारी राज्य का जन्मदाता और बाद के सज-पहित्त के राजाओं का वश-कर्ता है। इस के काल में तुमापल राज्यानी थी। यह राज्य भी तुमापल राज्य से प्रसिद्ध रहा। बाद में कृतनगर ने सिहसारी को राजधानी बनाया, से राज्य भी सिहसारी राज्य के नाम से प्रसिद्ध हुआ। सिहसारी का अन्तिम राजा कृतनगर ही था। इस की सृत्यु के बाद इस का राज्य छिन्न-भिन्न हो जाता है। इस के दामाद विजय ने एक नए राज्य की स्थापना की, जो मजपहित के नाम से प्रसिद्ध हुआ, श्रीर जो गजमद के शासन-काल में उन्नति की पराकारण को पहुँचा।

यह सारा इतिहास पररतेल में विस्तारपूर्वक वर्षित है। प्रत्येक घटना का विधि-संवत्-स्थान आदि सब साथ दिया हुआ है, इस दृष्टि से पररतोत् स्वय एक इतिहास-अन्य ही है। इस की कई हस्त-लिखित प्रतियाँ मिल चुकी हैं। विद्वानों की इस अन्य का बहुत दिनों से पता था, किन्तु इस की ऐतिहासिक महत्ता अब मालूम है। रही है। इस प्रन्य के आधार पर डच भाषा में कई प्रन्य और निवन्य लिखे जा चुके हैं। प्रन्य का अनुवाद—व्याख्या आदि समेत—डच भाषा में किया गया है। सब से पहले डॉ० जे० एल० झंडस ने इस अन्य का अनुवाद-सहित मूल पाठ प्रकाशित किया था। इस की द्वितीयादृत्ति कई अन्य विद्वानों की सहकारिता से डॉ० काम द्वारा हुई है, जो कई अंशों में संशोधित, परिवर्धित और स्पष्टीकरणों से सन्यन्न है।

यह २६ सर्गों का एक महाकाव्य है। किन का नाम स्पुकण्य प्रत्य के अन्त में ही दिया गया है, जहाँ पर यह भी लिखा है कि राजा ऐरलड्ड ने इस काव्य की बड़ी प्रशंसा की। ऐरलड्ड का समय ग्यारहवीं शताब्दी का आरम्भ है। किन स्पुकण्य राजा ऐरलड्ड का समकालीन ही सिद्ध होता है। इस से अर्जुन-विवाह का रचना-काल १०३५ ई० से पूर्व है। इस हिए से यह प्राचीन यव-भाषा का—रासायण, महाभारत आदि को छोड़ कर—सब से पुराना प्रन्य है।

प्रस्य का विषय वही है जो भारिव के किरातार्जुनीय का, घर्षात् महाभारत के विराटपर्व में दिया हुआ अर्जुन का उपाख्यान। अर्जुन इन्डकील पर्वत पर तपस्या करने जाता है, इन्ड इस की परीचा के लिए अप्यत्याएँ मेजता है, अर्जुन विचलित नहीं होता, बाद में अर्जुन किरातक्त भगवान शिव से युद्ध करता है और उस से दिन्य अस प्राप्त करता है, तिवात-कवचे से युद्ध करता है। किन ने शेष कथा में इल हेर-फेर किया है। अर्जुन इन्ड के भवन में पहुँचाया गया है, जहाँ वह अपस्याओं से विदार करता है और अन्त में रत्नप्रभा नाम अपसरा से विवाह कर लेता है, इसी घटना की लेकर प्रन्थ का नाम किन ने अर्जुन-विवाह रक्ला है।

कान्य की दृष्टि से यह एक अत्युत्तम शन्य है और जावा में वड़ा प्रसिद्ध रहा है। इस की प्रसिद्धि का अनु-मान इसी से हो सकता है कि वयह अर्थात् जावा के प्रसिद्ध छाया-नाटकों में इस का अभिनय किया जावा है, चण्डो जगो आदि मन्दिरों की भित्तियों पर इस में के वर्षित विविध प्रसङ्ग मूर्तियों के रूप में उत्कीर्य हैं, तथा इस प्रंय के दृत्त के आधार पर कई किहुद्ग तिखे गए जिन में से मिन्तराग एक है। मिन्तराग 'वीतराम' शब्द का विक्रुत रूप है और यह नाम अर्जुन को दिया गया है, जो तपस्या करते समय इन्द्र की भेजी हुई अपसराओं द्वारा विचलित नहीं हो सका।

इस प्रंथ के विषय में भी डच भाषा में बहुत कुछ टीका-टिप्पणी हुई है, क्योंकि इस के द्वारा भी जावा के प्राचीन इतिहास पर बहुत कुछ प्रकाश पड़ता है। इस का मूलपाठ अनुवाद ग्रीर ज्याख्या सहित जावा-निवासी डाँ० पूर्वचरक द्वारा प्रकाशित हो चुका है। अनुवाद ग्रावि डच भाषा में ही हैं।

स्रर्जुन-विवाह के समान यह ४० सर्गों का एक सहाकान्य है। इस का कवि म्यु घर्मज है, जिस ने काहिरी के नरेश कामेश्वर (प्रथम अथवा द्वितीय ?) की प्रशंसा में यह कान्य रचा है, इस से स्मरदृहन इस का रचना-काल लगमग सन् ११५० ई० है।

इस का विषय क़रीब-क़रीब वही है, जो कालिदास के कुमारसम्भव का । किन्तु यहाँ किव का मुख्य उद्देश्य कामेश्वर की स्तुति है, इस से कथा में बहुत कुछ अन्तर है। काम और रित दोनों शिव की नेत्राग्नि से भस्म- सात् होते हैं। शिव और उमा का विवाह हो जाता है। उमा की प्रार्थना पर शिव काम और रित को पुन- जीवित करने का बचन देता है। तदनुसार ही किव के आश्रयदाता राजा कामेश्वर के रूप में काम और उस की रानी के रूप में रित पृथ्वी पर अवतार लेते हैं।

इतिहास की दृष्टि से यह कान्य सर्वधा महत्त्वशून्य नहीं। कामेश्वर के राक्य का विस्तार, सीमाएँ श्रीर उस के शासन-सम्बन्धा बहुत सी बातों का किन ने विशेष रूप से वर्शन किया है।

इसी (±सन ११५० ई०) समय का यह एक खण्ड-कान्य है। इस का किव न्यु तनकुङ है, और यह मी प्रथा है कि यह न्यु तनकुङ न्यु धर्मज का भाई था। छुव्थक ग्रादिक कई एक कृतसञ्जय अन्य प्रन्य भी इसी के लिखे माने जाते हैं। वृत्तसञ्जय का दूसरा नाम चक्रवाक-दूत है। इस में विविध जाति के ११२ ऋोक हैं।

कविका सुख्य उद्देश्य संस्कृत के छन्दों का स्पष्टीकरणा है। प्रत्येक श्लोक में उस की संज्ञा, लचया श्रीर उदाहरणा सब कुछ त्रा जाता है। साथ-साथ कथा-प्रसङ्ग भी चलता जाता है। किन्तु कथा यहाँ गौध रूप से है।

एक राजकुमारी ध्रपने प्रेमी के विरह में आतुर बैठी है। एक चकवे को देख वह अपना दुखड़ा उसे सुनाती है और उसे अपने प्रियतम के पास भेजती है। चकवा जाता है श्रीर राजकुमार की खोज खावा है। प्रेमी और प्रेमिका का मिलाप हो जाता है।

चक्रवाकटूत कालिदास के सेवदूत का स्मरण दिलाता है। भारतवर्ष में भी सेवदूत की नक्ल पर इंसदूत आदि कई एक खण्ड-काव्य रचे गए थे। यहाँ अन्तर यह है कि नायिका नायक को सन्देश भेजती है, किन्तु सेवदूत में नायक नायिका को।

प्रो॰ कर्ण द्वारा डच भाषा में इस काव्य का भी अनुवाद आदि हो चुका है।

शैलेन्द्र-वंश के समय का—श्रथीत सातवीं, झाठवीं शताब्दी का—यही एक श्रन्थ मिलता है। चन्दकरण -नाम का एक इस्त-जिखित श्रन्थ मिला था, जिस में तीन टुकड़े थे। पहला छन्द:शास्त्र के विषय में श्रीर तीसरा फिर

कोष के विषय में थ्रीर सम्य में अर्थात् दूसरा टुकड़ा अमरमाला है। यह एक संस्कृत अमरमाला कोष की ज्याख्या प्रतीत होती है। एक थ्रीर संस्कृत के शब्द दिए हुए हैं थ्रीर सामने 'यब-भाषा के पर्याय है कर उन का सर्थ स्पष्ट किया गया है। इस का वर्गीकरण ग्रमरकीष के समान ही है अर्थात् पहलें स्वर्ग और देवताओं के नाम । इस प्रन्थ से यह स्पष्ट होता है कि किस तरह उन दिनों संस्कृत का स्रम्थयन होता था।

यह भी प्राचीन यव-भाषा के कान्य-अन्य प्राचीत् ककाविन् हैं। मारत-युद्ध में ५२ सर्ग हैं। इस के किव का नाम म्यु सडह है जिस ने उक्त कान्य का आरम्भ सन् ११५७ ई० प्राचीत् भारतपुद, हरिवंग, घटोरकचाअय नहीं कर पाया। समाप्ति इस की म्यु पन्नुन्नुह नामक दूसरे किसी किव ने की है जो स्वयं घटोरकचाअय और हरिवंग आदि कान्यों का कर्ता है।

इक्त तीनों काव्यों का विषय, जैसा कि इन के नामों से स्पष्ट है, महामारत से लिया गथा है। कथाओं में कहीं-कहीं बहुत भेद है, परन्तु सामान्यत: मूल महाभारत का ही अलुसरण किया गया है।

ऊपर जिन प्रन्थों का परिचय दिया गया है वे 'सुख्य' इसी हिए से कहे गए हैं कि स्प्रशी क्षीर प्रन्थों का पता नहीं । जावा-साहित्य के सैकड़े। प्रन्थ स्प्रमी ऐसे ही पड़े हैं जिन्हों किसी ने खेाल कर भी नहीं देखा कि इन में बरा क्या है।

यद्यपि जावा-साहित्य संस्कृत-साहित्य के समान अनन्य होने का गर्व नहीं कर सकता, तो भी अपने स्थान पर यह कुछ कम नहीं। किन्तु संस्कृत-साहित्य को जहाँ यह गौरव प्राप्त है कि जम्मों का संग्रह अपने के हक्त-विकित प्रम्यों के संस्कृत को ग्रह के हक्त-विकित प्रम्यों के स्थान के हक्ति की गई हैं, उस के हक्ति की संख्या पर्याप्त है, उस के हक्त-विकित प्रम्यों की स्वियां वैवार की गई हैं, उस के हक्त-विकित प्रम्यों का कई जगह संग्रह मिलता है, जैसे —वटावियाग् गेनट्शप् वन कुनस्टन एव, वेटेन्शॅप्पन, बटाविया, लाइब्झें विद्यापीठ लाइब्झ क्लोनियाल इन्स्टोट्ट आम्स्टरबम, कोनिंग-विक् इन्स्टोट्ट बोम्स्ट हि टाल कॅण्ड एन वल्कन्तुंड वन नीडरलंड्य इंडिया, इंडिया ऑफ़िस लंडन इत्यादि इत्यादि अनेक संस्थाओं के पुस्तकालयों में एवं जावा और बाली आदि द्वीपों के कई घरानों में निजी पुस्तक-संग्रह। इन मे अभी लियदन विश्वविद्यालय के पुस्तकालय के संग्रह की सूची तैयार हो सकी है, दूसरे संग्रह अभी योही पड़े हैं।

इस वर्षेचा का कारण विद्वानों की रुचि का अभाव है। अभी वक जो कुछ भी जावा के साहित्य के अन्वेषण में कार्य किया गया है उस में सब से अधिक श्रेय हच विद्वानों को है। किन्तु उन के अन्य प्राय: सारे डच भाषा में लिखे होने से भारतीय विद्वान विद्यार्थी उन का पूरा उपयोग नहीं उठा सकते। कुछ भी हो, मारत में जहाँ आज राष्ट्रीयता का उन्मेष हो रहा है वहाँ भारतवासियों का यह भी कर्चव्य है कि द्वीपान्यरों में फैली हुई अपने पूर्वजों की कीर्षि—सभ्यवा और संस्कृति — का परिश्रोत्वन करे और वहाँ के साहित्य के अन्वेषण और इतिहास के निर्माण में पूरा सहयोग दें।

श्रन्त में मैं लियदन विश्वविद्यालय के प्रोफ़्सर डॉक्टर के० एन्० क्रीम एवं प्रोफ़्सर डॉक्टर सी० सी० वेर्क् के प्रति श्रपनी कृतज्ञता प्रकाशित करता हूँ, जिन के निवन्धों और प्रन्थों के श्राधार पर मैं इस लेख के रूप में कुछ शब्द लिख सका हूँ ।

## ऋोड़िशार मध्ययुग राजबंशादिर परिचय

श्रीयुत परमानन्द श्राचार्यं, बी॰ एस्-सी॰, मयूरमञ्ज ।

[ पिढ़ले कुछ वर्षों में पाप गए नए अभिजेखों से गह वंश से पहले के विषया इतिहास के ज्ञान में बहुत कुछ बृद्धि हुई है । मदलपक्षी ( लगलाय के मन्त्रि में पुरिषत पिक्षका ) में केवल केशरीवंश के राजाओं के, जिन्हों ने ४७४ ई० से १९३२ ई० तक राज्य किया, नाम पाए जाते हैं। किसी और वंश का नाम बिछिखिल नहीं है पर ताम्रपत्रों से पता चलता है कि ६०६ ई० में मानवंश का राज्य वहीं था। ६१६-२० में शैलोम्द्रवर्धश के शशाक्कृदेव का राज्य वहीं था। हिउएन-चृाक् की जीवनी से पता चळता है कि शशाक्कृ के बाद हर्षदेव ने वहीं राज्य किया और महायान धर्म का प्रचार करने का प्रयत्न किया। उस के पश्चार केशवण्ड ( गक्षाम जिळा) में शैलोम्हर-वंश के राजा शिक्षशाली हो गए। उन्हों ने कुठी शताब्दी है० के मच्य से के केश वर्षों शताब्दी ई० के मच्य तक राज्य किया। उन का राज्य-विस्तार कितद्व और कोशवण्ड में था। उस समय वहीं संस्कृत का बहुत अवार था। राजा नाह्यण्य धर्म का आदर करते थे। ताज्यनी से पता चलता है कि केशवण्ड में उन की भी प्रश्चा रही; परन्त में मा और शैलोद्भव-वंशों में पारस्परिक सम्बन्ध कथा था, हस पर कुछ प्रकाश नहीं पढ़ता। सेशवंश के राजा और शैलोद्भव-वंश के धर्मराज में आठवीं शताब्दी के पिछले अंश में युद्ध हुआ। उस समय का इतिहास शुँधळा है।

भोमचश्—मद्रयक्षी में भोमधंश का कोई बक्तेब नहीं है। इस वंश के राजा बीद थे, परन्तु वन के राज्य में हिन्दू और बीद दोना वृद्धि कर रहे थे। इन राजाओं का चीन-सम्राट्से भी सम्बन्ध था। इन के राजय-काल में वास्तु और सूर्ति कवा की बहुत उन्नति हुई। ऐसा जान पढ़ता है कि धर्म-प्रचार की ओर उन का अधिक ध्यान रहा। नगरों में बड़ी सस्रद्धि थी, तथा वन का परने हिन्द के द्वीपों से भी घनिष्ठ सम्बन्ध था। शासन डढ़ था तथा प्रजा सुखी थी। भीमध्य का उन्नेख किसी समकातीन राजध्य (तुझ-सन्द इत्यादि) के ताम्रपत्रों में नहीं है, अतप्द उन का पारस्परिक सम्बन्ध विश्वित करना कठिन है।

तुङ्गवंश-यह वंश रेहितास गढ़ से बाबा तथा जमगर्त्त में इस ने बयना खिषकार जमा लिया ।

नन्द्वश् —इस के दो ताम्रपत्र मिले हैं। उन से पता चलता है कि उन का राज्य महानदी के दिख्यन तट पर था, तथा उस की राजधानी जयपुर थी। राजा नीव्ह थे।

शुरुकीषश्र—इन के ६ तास्रपत्र मिले हैं। सब कोदाखक से, जो कि बाह्मणी के तट पर था, दिए गए हैं। टेंकानास रिवासत का केरापाल गाँव ही शायद वह केदाजक है।

मञ्जवंश—इस के २६ ताम्रपत्र पाए गए हैं। उन में से कुछ ष्राधुनिक चनगुळ ज़िले से चौर कुछ विक्रवाी (आधुनिक बौद-सेानपुर, दशपछा राज्य और ग्रह्माम जिलान्तर्गत घुमुसर) से जारी किए गए हैं। उन की राजधानी पहले इतिपुर थी। बाद की दो विभिन्न राजधानियाँ हो गईं—एतिपुर और विजंळवक। एक बौट की, दूसरी घुमुसर की। पीछे बौद की राजधानी गन्धवैवाही हो गईं। दशयला की स्थापना कैसे हुई सो स्पष्ट नहीं है। यदापि मक्षवंश का गोत्र मयूरमक्ष के गोत्र से सिख है, परन्तु सम्भवतः वे एक ही देश दे हैं।

ये अक्ष राजा अपने को सूर्यवशी चत्रिय नहते हैं। पं विचायक मिश्र ने बढ़ी खोज के बाद सिद्ध किया है कि ये मीर्यंचंश के हैं। हंटर के मतानुसार यह वंश २००० वर्ष का पुराना है। जो भी हो, नेहर्श्य के ताझपत्रों से इतना निश्चित है कि ये आठवीं शताब्दी से राज्य कर रहे है। रेने प्रोसे ने जिसे मयूरमक्ष्य-शैवी कहा है इस शैवी की सूर्त्ति और वास्तु-कला के नसूने अब भी गन्धर्ववादी और खिनिद्ध में पाए जाते है। केग्ररीवंश--मदखपक्षी के ब्रजुसार केसरीवंश का राज्य ४७४ से ११३२ ई० तक रहा तथा केग्ररीवंश के अन्तिम राजा सुवर्यकेग्ररी के गडवंश के चेह गड़ ने हरा कर राज्य क़ीना ।

भृतीट ने सिद्ध किया है कि (ए० इ० मा० २ में ) केयारीचंग्र के राजा वास्त्रव में सोमवंशी थे। उद्योतकेयारी के नारसिंह-पुर राज्य तथा रक्षिगिर के ताश्रपत्रों से यह चात पूरी तरह ममाणित है। जाती है। उस समय के त्रिकलिक्ष में किलाह, केागण्ड श्रीर उदम्ब सम्मिनित थे। तेगज का निश्चित उद्योत्त नहीं है। इसिलए यह सम्मव है कि उत्तर तेगज उत्कत्त या श्रीर दिख्य तेगळ केागण्ड। केराण्ड के राजा की हार के एश्चात् यह प्रदेश किलाह में मिला जिया गया।

इस बंग के जनमेजय की राजधानी कटक के पास चठद्वार में थी। इस वंग की राजधानी सेानपुर में भी थी।

गहुर्वश के राजदेव ने उस्कल को १०७४ ई० में अधीन कर विया। कैकर्यकेशरी की हार हुई। यह कैक्योंकेशरी शायद मदवपक्षी का युवर्यकेशरी है। ]

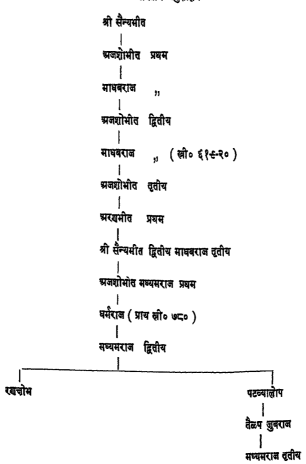
महामहोपाध्याय पिण्डव गौरीशङ्कर हीराचन्द स्रोक्षाङ्क स्रीमनन्दन करिवार स्रायोजन स्रतीव प्रशंसनीय।
महामहोपाध्यायङ्कर जीवनन्यापो ऐतिहासिक गवेषणारे कंवळ जे भारतवासी वाङ्कठारे रूगी ताहा तुहे, वाङ्कर
'भारतीय लिपिमाळा' पुस्तक द्वारा भारतवर्षर जावतीय लिखित भाषा मध्य ताङ्कठारे चिरकाळ रूगी रहिव।
भारतवर्षर सर्वजन-समाहत हिन्दी भाषारे ताङ्कर समस्त प्रन्थ लिखित होह थिवार 'भारतीय हिन्दी-साहित्यसम्मेळन' पचरु वाङ्क प्रति सन्मान प्रदर्शन करिवा जथाविहित व्यवस्था होहस्रछि।

'भारतीय प्राचीन लिपिसाक्षा' रे श्रोड़िया लिपिक स्थान देइ से स्रोड़िया भाषार मर्ज्यादा बढ़ाइ श्रिक्षन्ति । लिपि-तच्च-विद्यारद सहामहोपाध्यायद्भर एहि प्रन्थ प्रकाशित हेवापरे स्रोड़ियार वहु ताम्रशासन दानपत्र स्रावि-च्छत होइस्रिक्ष स्रो सेगुड़िकर पाठद्वारा स्रोड़िशार गङ्गवंश पूर्ववर्त्ती इतिहास सम्पूर्यक्ष्णे परिवर्त्तित होइस्रिक्ष । 'भारतवर्ष के प्राचीन इतिहास की सामग्रो' नामक पुस्तकरे (२५ एष्टा) पण्डित स्रोक्ता लेखिस्रक्रन्ति ले "इस के बारहवीं ग्रावाव्दी ई० के पूर्व के राजाओं की नामावली ते स्रिक्त स्रग्रुख है।" एहि स्रनुमान स्राजि सत्य वेति प्रमाखित होइ महामहोपाध्यायद्भर इतिहास स्रनुधावनरे सूच्य दृष्टि सम्यक् परिचय देडस्रिक्ष । एख ताङ्कर एहि सम्बर्द्धनारे जोग देइ स्रोड़िशार मध्ययुगर राजवंशाविक्ष सम्बन्धे पण्डितप्रवरद्भर साहात्म्य स्मरण करि जिल्किष्वत् स्रालेष्टिन करुप्रक्रि।

## (१) मानवत्त, गाँडेश्वर शशाङ्क ओ श्रीहर्ष-शैळाद्भववंशी सामन्त राजवृन्द

मादळापाणिर हो। ४७४ ठार छी। ११३२ पर्च्यन्त समय मध्यरे केवळ ४४ जय केशरीवंश राजा-मानद्वर नाम को राजदनकाळ वर्षित ऋछि। एहि दीई साईपछशताधिक वर्षमध्यरे क्रन्य कैयिस राजवंश क्रोड़िशारे राजचक्रवर्ती होइधिवार कथा मादळापाठिजरे रहलेख थिवार जयाजाए नाहिँ। पचान्तरे कटक निकटवर्ती पटिक्राफिल्लार शिवराजङ्क ताम्रशासनरु जया जाए जे छी। ६०६ रे मानवंशी राजा क्रोड़िशारे राजचक्रवर्त्ती थिले। तस्परे शैळेद्मववशी माघवराजङ्क ताम्रशासनरु जयाजाए जे छी। ६१-२० रे गैविखर शशाङ्कदेव उत्कळरे राजचक्रवर्त्ती थिले। पुनश्च हुएँसाङ्क जीवनचरितरु जयाजाए जे शशाङ्कदेवद्क परे हर्षदेव क्रोडिशार राजचक्रवर्त्ती होइखिले क्रो वैद्यपर्भर महाजान शाखार प्रचार छागि विशेष जल्म करिविले।

तत्त्ररे कोङ्गदरे शैक्षेद्धव वंशीय राजामाने प्रवत्त पराकान्त द्वोद्द्यिले । यद्वि वंशर राजामानङ्कर नाम ताझ-श्वासन गुड़िकरु जाद्दा मिळुग्रिछि, ताद्वा तळे विष्टत देला । यद्वि राजवंशर राजत्वकाळ छण्ठ शताब्दिर सम्ब-भागरु नवस शताब्दिर सम्बक्षाग पर्व्यन्त घरा जाई पारे ।



पहि राजामानङ्कर राजत्व कोङ्गद हो। किळ्ड्वरे निवद्ध थिला। श्राधुनिक गश्वाम जिलार उत्तरार्द्ध श्री पुरी जिलार दिखार्द्ध वेनि प्राचीन कोङ्गद राज्य विस्तृत थिवार प्रमाश्चित हेउ श्रिष्ठ । हुएँसाङ् एहि कोङ्गद राज्य श्रेम कोङ्गद नगरर कथा वर्षाना करिश्रस्त्रन्ति । पुरी श्रेम गश्वाम श्रव्यक्तरे आर्ज्य सम्भवा किपरि प्रविद्धत थिला वाहा एहिवंग्रर वालग्रासन गुविकर वेश तुम्माजाए। सबु तन्वापटा गुविकर वशाङ्ग संस्कृत साहित्यर चर्च्या थिन वार प्रमाख मिळुआंछ। दानप्रहिता मने ब्राह्मख थिवार राजा माने ब्राह्मण्य धर्मर समादर करियवार स्चना मिळुआंछ। कीष्यसि राजाङ्कर राजचकवर्ती-स्चन विरुद्ध नाहित्यर श्रिशाह्मर सामन्त नुपति थिले। वीषळर भीमवंशी राजामानहूर वालग्रासनादिर ज्याजाए वे गैव्हियर श्रशाह्मर सामन्त नुपति थिले। वीषळर भीमवंशी राजामानहूर वालग्रासनादिर ज्याजाए वे कोह्नद राज्य सेमानङ्कर वश्यता स्वीकार करिथिलो श्रो सेमाने कोहन्द सण्डळरे मूनिदान करिथिले। सात्र

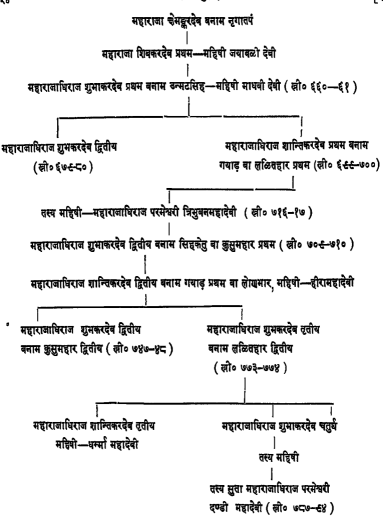
भोमवंशी राजामानद्भ सहित शैद्धोद्भववंशी राजामानद्भर किपरि राजनैतिक सम्बन्ध थिला ताहा समसामिषक लिपिर हुम्मा जाद नाहिँ। पुनश्च धर्म्भराजद्भर ताम्रशासनर देखाजाउ म्राह्म जे ताद्भ सहित दिच्या केशस्त्र सोमवंशी राजा तिवरदेवद्भर जुद्ध होहियला। तिवरदेव क्षिष्टीय म्रष्टम शताब्दिर शेषभागर लोक वेलि प्रमाणित होइम्राह्म। एहि सबु नृतन तथ्य शैद्धोद्भववंशी राजामानद्भर ताम्रशासनर मिद्धियवा सत्त्वे ग्रेनिहमार तत्काब्रिन राजनैतिक इतिहास स्पष्टरूपे भ्रान्भमानद्भर हृदयङ्गम हेउ नाहिँ। विशेषतः से समयर मूर्ति-मन्दिरादिर सम्बन्ध भ्रालोचना होइ न थिवार भ्रान्भमानद्भर इतिहास चर्चा केवळ काळनिरूपया ग्रेग वंशवृच प्रमृति केतिहि वाह्यक विषयरे समाप्त होइम्राह्म।

#### (२) भागवंश

भोमवंशी राजा माने सार्वभीम नृपित थिले मध्य मादळापा जिरे लिखित विवरण सेमानह र नामेल्लेख नाहिँ। पिह वंशीय राजामानह मध्यक काहारि काहारि परम सैगत वा परम तथागत विक्द थिवार ताझ-शासनरे देखा जाउ श्रिष्ठ। पण्ण सेमाने वीद्ध धम्मांवलन्वी थिले, मात्र दावप्रहिता सबु ब्राह्मण थिले। पिथक पहा घरा जाइ पारे जे अप्टम औा नवम शतान्दिरे वीद्धधमें भे। ब्राह्मण्य धर्म मध्यरे कीम्यसि विरोध-माव न थिला। फरासी पण्डित सिलवां लेन्हों देखाइ श्रद्धन्ति जे पिह वंशीयं राजा—the king who does what is pure lion—शान्तिकरदेव (१) विन सम्राटहु खी० ७-६७ रे स्वहस्तिखित 'अवतंसक' अन्यर श्रेषाध्याय 'गण्डन्यूह' पुस्तक वैद्ध अमग्र-पुञ्जह इस्तरे उपहार स्वरूप पठाइथिले। पथिक पहिवंशीय राजामानहूर विशेषत्व उपलब्धि करा जाइ श्रद्ध। पिह राजामानह राजत्व समयरे स्थापत्य भ्रेग भासकर्थर विशेष वस्त्रित साधित होइथिला। कटक जिलार उदयगिरि, खिद्यतिगिरि थ्री रत्निगिरिरे जेड सबु कीर्तिर भप्रावशेष देखा जाए, से सबु पिह राजवश राजामानहूर राजत्व समयरे निर्मित होइथिला। खण्ड-गिरि थ्री थठळ गिरिरे पहिचंशर राजामानहूर शिळालिपि थिवार मने हेउछिल व धर्मचर्चा लागि राजामाने विशेष तत्वर पर्युरामेश्वर प्रसृति केतेक मन्दिर थ्री जाजपुरर केतेक कीर्ति पिह समयरे निर्मित होइथिला। खण्ड-गिरि थ्री थठळ गिरिरे पहिचंशर राजामानहूर शिळालिपि थिवार मने हेउछिल व धर्मचर्चा लागि राजामाने विशेष तत्वर विशेष समुदिशाळी थिवार मध्य सनुतित हेउछिल। मारत महासागरर दीपपुष्ठर कीर्तिक प्रतिपन्न हेउछिल जे उत्कळर लोकमानह सहित से स्थानर लोकमानहूर मादर सादानप्रता चळ्डियला।

भोमवंशीय राजामानङ्कर राम्रयासन गुढ़िकर देशर म्राप्यन्तरीय स्रवस्था स्रनेकटा बुक्ताजाए। राजामानङ्कर कीर्चिकळापर वर्षमारु जयाजाए जे देशर होकसाने सुखशान्तिरे काळातिपात करियहो। राजा-मानङ्करदत्त पात्र सन्त्री स्रादि थिहे स्रो सामरिक शक्ति प्रवळ थिवारु वैदेशिक स्राक्रमयरु सह्वरे देशरका होइ पारुथिहा।

भ्रधाविष पहि वंशर राजामानङ्कर १४ खण्ड तन्वापटा मिळिब्रिछ । श्रविकांश तन्वापटारे केड संदत् व्यवहृत हेाइब्रिछ ताहा हर्षसवत् वेालि पण्डित विनायक मिश्र स्थिर करिब्र्छिन्त । एडि राजामानङ्कर राज्य तेपळवेालि कथित हेउथिला थ्रो ताहा उत्तर थ्रो दिच्च भेदरे विभक्त थिला । राजशेलरङ्कर 'काव्यमीमांसा' रे प्राच्यदेश मध्यरे तेपळ राज्यर नामोल्लेख श्रिछ । एमानङ्कर राज्यानी गुह्नदेव पाटक आधुनिक जाजपुर निकटरे थिलायेशिक स्थिर होइब्रिछ । समस्त तन्वापटा गुड़िक निन्निलिखित नामाविष्ठ मिळुश्रिछ वेालि पण्डित विनायक मिश्र स्थिर करि ब्राञ्चन्ति । (Dynasties of Medieval Orissa, p. 101)



एहि राजामानङ्कर राज्यकाळरे शैळोद्भव, (ए वंश सम्बन्धे पूर्वे वेश्वा नाइ अछि ) तुङ्ग, तन्द, शुळ्की, अख प्रमृति वंशर राजामानङ्कर ताम्रशासन गुड़िकरे शशाङ्कदेवङ्क परि भैामवंशीय राजामानङ्कर नामोङ्केल न थिवार सार्वभीम राजामानङ्क सिंहत सेमानङ्कर सम्बन्ध किपरि थिला बुम्ता नाच नाहि । केवळ ढेंकानाळह मिि थिवा नयसिहङ्कर तम्बापटारु नामा नाच अछि जे नयसिह एक भीम राजाङ्करारु 'पश्चमहाशब्द' सामन्त पदवी पाइ नमार्ग्वमण्डळरे 'सकळ गोन्द्रमाधिपति' होइथिजो । अन्यान्य राजवंशीय नृपतिमाने एपरि बश्यता स्वीकार करि-थिवार कथा कै।यसि ताम्रफळकरे उल्लेख नाहिं।

#### (क) तुङ्गवंश

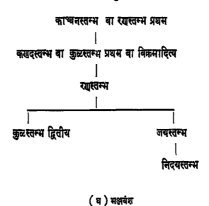
तुङ्गवंशीय राजासाने रोटासगढ़र (रोहितास गिरि) श्रासि नमगर्चैमण्डस्टरे 'अष्टादश गोन्द्रमाधिपति' होह्चित्ते। पूर्वे बोला बाइ अद्धि ने जयसिह एहि नमगर्चमण्डस्टरे 'सकळगोन्द्रमाधिपति' थिते। रोहितासगिरिर श्रागत शाण्डित्य गोत्र जगसुंगह्नु उक्त नयसिह सहित एकथिवार अनुमान सहन। एहि वंशर तिनि खण्ड तन्वापटारु नेवें नामाविक्र मिस्टुअस्ति तस्टे ताहा दिश्रा गला।



नन्दवंश रानामानद्भर दुइ खण्डिमात्र ताम्रशासन मिळित्रिष्ठा। एसाने ऐराबट्ट सण्डळरे रानत्न करियले एसानद्भर रानधानी नवपुर विला। ऐराबट्ट मण्डळ महानदीर दिन्निण तीरवर्ती निकि, नयागढ़, रणपुर प्रसृति प्रश्वळरे विस्तृत विवार अनुमान पण्डित विनायक सिश्र करिप्रछन्ति। एहि वंशर रानामाने "गोन्द्रमाविपित" वेलाविष्ठले। एहि रानामाने वौद्ध विवार टाङ्कर "परमसीगत" विरुद्ध प्रतिपन्न हेष्ड्यस्ति। तन्वापटा गुढ़ि-कर निन्निक्षित्वत नामानिळ मिळे।



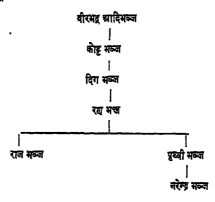
पित्र वंद्यार राजामानद्वर सर्वसुद्धा ६ खण्ड तन्वापटा मिळिब्राछि । सनुगुड़िक कोदाळक नगररु दिस्रा जाइथिला । 'कोदाळक' गण्डळ ब्राह्मणी नदीर कुळे कूळे विस्तृत शिवार प्रमाण मिळे । टेंकानाळ राज्यर अन्तर्गत 'कोब्राळु' प्राम प्राचीन 'कोदाळक' शिवार अनुमित हुए । तळे राजामानद्वर नामावळि दिस्रा गला ।



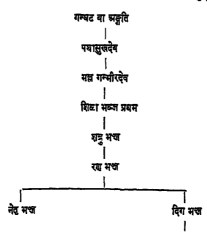
म्रावि मक्षवंशीय राजामानद्भर २६ खण्ड तम्बापटा मिळित्रिछ । सर्व प्राचीन मक्ष महाराजा नेट्ट मक्ष भ्रतगुळ पत्तन ( म्राधुनिक भ्रतुगुळ ) ह ताम्रशासन दान करियिले। एहि तम्बापटार समय स्री० ७०३ सालरे पहु-श्रिष्ठ तत्परे २२ खण्ड वम्बापटारे खिश्चळि मण्डळर राजामानद्वर दानोल्लेख श्रिष्ठ । श्राधुनिक गश्चाम जिलार बुसुसर क्री बौद-सोनपुर क्री दशपला घ्टेट बीन खिकाळि मण्डळ विस्तृत शिला। एहि खिकाळि मध्य "समय बिजिलिण बेलि कथित हेर्डायला । सन्मवतः प्रत्येक खिखिलिरे गोटिए करि मजराजवंश स्थापित होइ बौद श्री वुसुसर राज्य सुष्ट होइथिला । स्त्रिजळि मण्डळर राजधानी प्रथमे "धृतिपुर" थिला । परे प्रत्येक-सिर्जळिर राजधानी 'घृतिपुर' श्री 'विश्वळवक' हेला। 'घृतिपुर' बौद अञ्चळरे श्री विश्वळवक' घुमुसर अञ्चळेरे थिवार भ्रतमित हुए। परे बौदर राजधानी 'गन्धर्ववाडि'रे ग्री धुमुसरर राजधानी 'कीलाड'रे होइथिला। दिन्स ग्रीडिशार अन्यतम भक्तराज्य दशपञ्चा किपरि स्थापित होइथिला ताम्रशासनादिक ताहार कै।णिस निवरण मिळे नाहिँ। बौद, घुमुसर थ्रो दशपक्का पहि विनोटि राजवंशर गोत्र काश्यप। कनक भश्रहूर ताम्रशासनरु देखा जाए जे वाहुर गोत्र काश्यप यिला । श्रोड़िशार समस्त भक्षवंश एकवंश-सन्भूत हेले मध्य गोत्र प्रभेदर कारण बीद राजवंशर किन्बदन्तीरे उल्लेख ऋछि । दिच्या स्रोडिशारु प्राप्त भक्ष तास्रशासनरे भव्जवंश "ग्रण्डजवंश प्रमवण थिवार कथा उल्लेख श्रिष्ठि । किम्बदन्तीरु जगा जाए जे बैाद मध्ववंश सपूरमध्वर मध्ववंशर शाखा-विशेष । एए मयूरमञ्जर भञ्जवंशर गीत्र वशिष्ठ हेले सच्य प्रण्डजवंश प्रभव हेवार कथा। मयूरमञ्जर ब्राह्मण घाटीर मिळिथिवा। तान्नशासनरु देखा जाए जे वीरमद्र ग्रादिभव्ज 'मयूराण्डोद्धव' ग्रो 'बशिष्ट मुनि प्रतिपाळित' नृपति यिले । सयूरमञ्जर जेवँ विनोटि वन्नापटा मिळि श्रिक्ति से गुहिक खिजिङ्कोट (श्राधुनिक खिचिङ्ग) राजधानीर दिस्रा जाइशिला ।

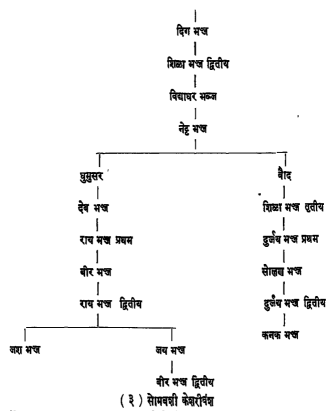
श्रीड़िशार भव्जवंशीय राजामाने सूर्यवंशीय चित्रय वीति परिचित । भारतप्रसिद्ध मीर्यवंश सूर्यवंश थिवार श्री मयूराण्डोद्धव थिवार प्रमाण वळरे पण्डित विनायक मित्र एहि सिद्धान्तकु श्रासिश्रद्धन्ति जे श्रीड़िशार भव्जवंश मीर्यवंश-सन्भूत । इंटर साहेबङ्क तिखित इतिहासरु ज्ञाजाए जे मयूरभव्जर राजवंश २००० वर्ष पूर्वे स्थापित होझिखता । से कथा जाहा हेड वा न हेट नेट्ट भव्जङ्क ताल्रशासनरु वेश बुक्ता जाड श्रिष्ठ जे श्रीड़िशारे भव्जवंश श्रष्टस शताब्दि ठारु निरविच्छल राजत्व करि श्रास श्रद्धनित ।

सखराजा सानद्वर राजधानी गुड़िक सम्बद्ध खिचिङ्क क्रेग गन्धरादी वा गन्धवैवाङ्गीरे वहु प्राचीन कीर्चि थिवार ज्ञाणा जाइ श्रिष्ठ । राजधान क्षिज्ञ प्रवत्त वाश्रशासनिट नवस शतान्दिर शेष सागरे श्रयाँत खी० ८-६४—६५ रे लिखिव दोइथिला । खिचिङ्कर प्राचीन स्थापत्य क्षे केवळ सास्कर्क्य क्रेगिड्या कांदिकि सारतवर्षरे मध्य स्थान पाइसाछे । रेने प्राँसे ( Bene Groset) कर "प्राच्य सम्यवा" र ( Orvilization of the East ) पुस्तकरे खिचिङ्कर सास्कर्च्यकु "सयूरअच कळा" ( Mayurbhanj school ) आक्या दिश्रा ज्ञाइमछि । गन्धरादीर मन्दिरादि मध्य अध्य शतान्दिर कार्न्य वेशिल स्थितिक देविष्ठ देविष्ठि । समसामयिक सेमराजासानङ्क व्यवीय अन्य कैश्विस राजवंश ओड़िशारे पपरि स्थापत्य वा भास्कर्न्य कीर्णित पृष्ठभेषक थिवार ज्ञाणान नाहिँ । निन्न- लिखित राजामाने खिचिङ्करे राजत्व करियदार वाश्रशासनरे उन्लेख श्रिष्ठ ।



निम्नतिखित राजामाने खिर्चिळ मण्डळरे राजत्म करुधिबार कथा ताझशासन गुहिकरे उल्लेख अछि---

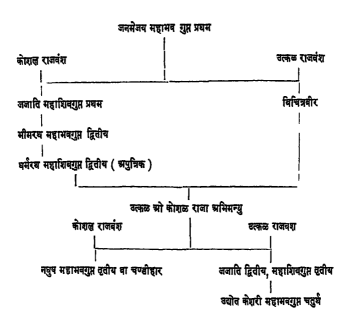




पूर्वे बेाला जाइम्रिक्ष चे सादकापास्त्रि म्रजुसारे केग्ररीवंग्र राजासाने झो० ४७४ ठाठ झी० ११३२ पर्च्यन्त राजपण करिथिले। तदनुसारे केशरीवंशर शेष राजा सुवर्ण्य केग्ररीङ्क परासृत करि गङ्गवंशी चेाइगङ्गदेव म्रोडिशार राजवकवर्त्ती होइथिले।

एपिप्राफिया इंडिका पुस्तकर हतीय भागरे सुद्रित "कटकर सोमवंशी राजबृन्द" प्रवन्धरे स्वर्गीय िष्सिट साहेव सर्वप्रथम प्रमाखित कारियले ने भादळापाण्जिरे लिखित केशरीवंशीय राजामाने प्रकृत पत्तरे ताल्रशासने। केसीमवंशी राजगण प्रदन्ति । मात्र ताङ्कर एहि सिद्धान्त सत्यक्ष्पे गृहीत हेवार केसेटि प्रन्तराय थिला । 'रामचरित' र 'वत्कळेश कर्यो केशरी' श्री अवनेरनरस्य ब्रह्मेश्वर सन्दिरर शिळालिपिर उद्योत केशरी श्री खण्ड-गिरि शिळालिपिर उद्योत केशरी नामरु केशरी वंशर स्वतन्त्रता मध्य घरा पहुथिला । सेमवंश श्री केशरीवंशर ऐक्यस्चक कैत्यसि लिपि मिळि नथिवार दिच्य कोशज्ञर सोमवंशी राजामानडु उद्योत केशरीडू पूर्वपुरुष वेति प्रह्मि करिवा पचे जयेष्ट सन्देह जात हेवियला । सीमान्यक्रमे नरसिहपुर स्टेटर उद्योत केशरीडू खण्डिए तम्बापटा वाहारि सोमवंश सहित केशरीड्रार ऐक्य स्थापन करि देइश्रिह्न । एपर उद्योत केशरीड्रार खाट खण्डिए अपूर्ण तम्बापटा रत्निगिरहार सध्य वाहारि स्रक्षि । स्वर्ग केशरीवंशर श्राव किएन अपूर्ण तम्बापटा रत्निगिरहार सध्य वाहारि स्रक्षि । भीमवंशर श्रावोचना सहरा केशरीवंशर

आतोचना करि नावतीय ऐतिहासिक निटळता दूर करिध्वार पण्डित विनायकडू नाम उत्कळर इतिहासरे चिर-स्मरखीय हेव! एहि सबुर आतोचनारु देखा जाड श्रिछ ने मादळापाचिरे निषित राजामानदू राजत्वकाळ ठीक न थिले मध्य केउँवंश परे केउँवंश राजत्व करिथिले वाहार घाराबाहिक विवरण निषित थिवार अनुमित हुए! तन्वापटा गुड़िकरु ओ शिळान्तिपिरु प्राप्त एहि वंशर राजामानङ्कर नाम दिश्रा गला।



जनमेनय महामनगुप्त प्रथमहूर ३१ संनत्सर ( पिप्राफिया इंडिका वृतीय माग) वान्नशासनरे देवा नाए जे से 'त्रिकिटकुर्वािषपित' को 'केशक्टेन्द्र' थिले । ब्याउ महाशिनगुप्त जनाित द्वितीयङ्कर युरजमरा वान्नशासनर (विहार क्रोहिशा रिसर्च नर्नक—दितीय माग) देवा नाए जे से 'कलिङ्क-—केड्किटकुर युरजमरा वान्नशासनर (विहार क्रोहिशा रिसर्च नर्नक—दितीय माग) देवा नाए जे से 'कलिङ्क-—केड्किटकुर राज्य प्रमिद्धित हेड थिवार अनुमान करा नाइ पारे । एथिरे किन्तु भेगमरानामानङ्कर तेषळ राज्यर उच्लेख नािह । तेष्ठ वेष्ठु हेडब्रिक्ष जे उत्तर तेषळ उन्तर्क क्री दिन्त्र नेगमरानामानङ्कर तेषळ राज्यर उच्लेख नािह । तेष्ठ वेष्ठु हेडब्रिक्ष जे उत्तर तेषळ कोड्किट नामरे परिचित हेडिख्ला । एहि ननमेनयङ्कर राज्यकाळर धारम्म दसम ग्रानािन्दर प्रारम्मरे घरा नाह पारे । मेगमवंशर दण्डी महादेबीङ्कर राज्य वृश्वित स्वार वेखा नाड प्रछि । निर्व मेगमवंशर राज्यकान थिवार देखा नाड प्रछि । निर्व मेगमवंशर राज्यकान थिवार देखा नाड प्रछि । निर्व मेगमवंशर राज्यकान विवार देखा नाड प्रछि । निर्व मेगमवंशर राज्यकान करा नाए ने से दण्डी महादेवी वा ताङ्कर परवर्त्ती केहि दुर्वेत राजा जनमेनयङ्क द्वारा परामूत होह्यिक । कारण एहि समय मध्यरे अन्य कीखित राजवक्रवर्त्ती वंशर प्रस्थित निर्देशन एपर्वेन्त मिलिनािह ।

जनमेजय त्रिकळिङ्ग अधिकार करि कटक निकटवर्ती चउद्वार ठारे राजधानी स्थापन करिथिजे कारण चउद्वारर स्थापियता जनमेजयङ्क नाम अधापि जनश्रुतिरु स्रेत मादळापाठ्जिरु जणाजाए। चउद्वारर कपाळेश प्रामुख जनमेजयङ्कर खण्डिए ताम्रशासन-मध्य मिळिग्रिछि । चउद्वार ग्रेतिहुगार पच्चकटक मध्यरु गोटिए कटक।

पहि से। सवंशी केशरीवंशर राजामानङ्कर राजधानी मध्यर 'सुवर्ण्यपुर' श्राधुनिक से। नपुर बे। लि निर्ण्यां दे। हे। इश्रिष्ठ । पठारु जनमेजय प्रथमे वाश्र्यासन दान करि थिले । वाङ्कर श्रन्यान्य वाश्रशासन गुद्धिक 'विजय सकन्धा-वार' वा 'विजय कटक' रु दिश्रा जाइथिला । जजाित प्रथम प्रथमे 'विनीवपुर' रु श्रे। शेषरे 'जजाित नगर' रु दाव करिथिले । किन्तु जजाित हितीय सुवर्ण्यपुर दान करि श्रष्ठान्ति । उद्योग केशरींक वाश्रशासन जजाित नगरर मध्य प्रदत्त होइथिता । रायवाहादूर हीरालाल से। तपुर राज्यर श्राधुनिक विङ्का सहित वाश्रशासनोक विनीवपुर वा जजाितनगर एक वेगिल कहि श्रष्ठान्ति । विनीवपुर विङ्का होह्यारे, मात्र जजाितनगर कदािप विङ्का होह् न पारे। जजाितनगर कु सन्वलपुर श्रन्थिल करो बा कोशाळरे न खोिज समुद्र उपकूळवर्ती श्रोद्धिगरे श्रन्येवण करा सङ्गव । भोमवंशी राजा भानङ्कर राजधानी 'गुहदेव पाटक' जाजपुर ठारे थिला वेगिल पण्डित विनायक मिश्र स्थिर करि श्रख्टित । वेगि हुए केसरीवंशर राजा मानङ्कर 'जजाितनगर' परे 'जजानगर' होइ 'जाजनगर' हेला श्रे। वर्त्तमान 'जाजपुर' होइश्रष्ठि । श्रुवलमान ऐतिहासिक माने ब्रोद्धिग्राकु जाजनगर नामरे श्रमिहित कर थिले ।

गङ्गवंशर राजराजदेव ६६७ शक्षाब्दरे ( स्त्री० १०७५ रे ) उत्कळ स्रिधिकार कर्ले । रामचरितर 'उत्कळेश कर्ण्यकेशरी' रामपाळडूर वश्यता स्वीकार करि रचा पाइ त्रिले मध्य शेषरे राजराजडू ठारे परामृत हे।इधि-बार श्रवुमान हेवस्रित्त । एहि कर्ण्यकेशरी कि मादळापाञ्जिर सुवर्ण्यकेशरी ?

मादळापाञ्जि अनुसारे जजाविकेसरी सेानपुर प्रोथित जगन्नाथदेवंकर मूर्त्त उद्धार किर पुरीरे पुनः प्रविष्ठा किरिथिले । वर्त्तमान देखा जानअछि जे जजावि द्वितीयङ्कर सुवर्ण्यपुर वा सेानपुररे राजधानी थिला । ग्रेविहा अधिकार परे सेानपुर ठारे जगन्नाथदेवङ्कर मूर्त्ति पोता थिवार ग्रुखि मूर्त्ति उद्धार किरवारे मन वळाड्बा जजाविङ्क पचरे खामाविक । मात्र एथिपूर्वे केर्ड जबन आख्याधारी राजा समुद्रपथरे ग्रेविहा आक्रमणकिर शताधिक वर्ष राजत्व किरिथिले ? वैद्धार्थाविका भाग्नेता राजामानङ्क कि मादळापाञ्जिर लेखकमाने जबन आख्या देहअछन्ति ? परमसीगत ग्रुभाकर प्रथम कोङ्गद अधिकार न किर कदापि कळिङ्ग अधिकार किर व थिते । वेवे सेहि अभिन्तान रचा किरवा लागि जगनाथदेवङ्क मूर्त्तिकु कि पुरीर पण्डामाने सेानपुररे नेइ पोति पकाइथिले ? पिह सबुर समाधान न हेवा जाएँ मादळापाञ्जिर किन्वदन्ती किन्वदन्ती आकाररे रिहथिव । मात्र समसामयिक लिपिक सप्तम शताब्दि ठाठ द्वादश शताब्दी पर्यन्त समय मभ्यरे ग्रेविहगार राजनैतिक इतिहासर सामग्री जाहा मिळिअछि, तद्द्वारा ग्रोदिशार ५०० वर्षर इतिहास सादळापाखिर विवरण ठाठ एकावेळके नृतन होइअछि ।

#### How Scholars Were Honoured in Ancient India

1

श्रीयुत चिन्ताहरण चक्रवर्ती, कलकत्ता ।

[ प्राचीन भारतवर्ष में विद्वानों का सम्मान करना राजाओं का एक कर्तव्य समका जाता था। राजयेखर की काव्य-मीमांसा के 'कवि-च्यां' और 'राजचयां' नामक प्रकरण इस विषय पर प्रकाश डालते हैं। राजयेखर ने जिला है कि राजा को चाहिए कि वह विद्वाना और कवियो का चादर-सकार करें। उन्हें दान-इतिया दे कर विधा का प्रसार करने में सहायता पहुँचावे तथा अपनी राजसभा में इस प्रकार के कवियो और विद्वानों के इक्ट्रा करें। समा-मण्डप में कै कर उन से काव्यालाए करें, विदेशों के भी वर्ड-यह विद्वाना का अपने यहाँ निम्नित किया करें। यह राजशेखर की कल्पना ही नहीं उस ने कियने ही ऐतिहासिक उदाहरण भी दिए हैं, जैसे वासुरेद, सातवाहन, स्पूरक, साहसाह आदि। उज्जैन और पाटजीवुल में कवियो और यास्त्रकारों की परीचा होती थो। उस का उन्नेस भी राजयेश ने केवा है। राजशेखर की यह बात दूसरे आधारे। से भी सुष्ट होती हैं।]

The practice of giving public reception and honour to distinguished scholars is not a new institution of modern civilisation. Scholarship thrived in ancient India under the patronage of kings and wealthy men of society, who occasionally honoured them publicly and made valuable presents to them. Attempts were made by kings and landlords to secure at their courts reputed scholars, who were maintained in right royal fashion. Valuable gifts were offered to scholars on the occasion of funeral ceremonies and festive observances by all rich men, many of whom even maintained schools where students not only received free education but free boarding and lodging as well. Innumerable copper plates that have already been brought to light record the grant of tracts of land to Brahmin scholars by kings for the increase of their fame and religious merit. These acts served as sources of great encouragement to the growth and development of scholarship in the land. It is true some of the rich men of the present day also follow, to some extent at least, in the foot-steps of their forefathers, but their number is unfortunately dwindling.

Rendering all possible help and giving encouragement to scholars were regarded as part of the duties of kings and wealthy men. Rājaśekhara, in his  $K\bar{a}vyam\bar{a}m\bar{a}ms\bar{a}$  (in the section entitled  $Kavicary\bar{a}$  and  $R\bar{a}jacary\bar{a}$ ), thus indicates the duties of a king with respect to poets and scholars.

"A king," says he, "should found an Association of Poets. He should have a hall for the examination of poetical works. Here he should be seated at ease

and introduce poetic discourses and tests. The scholars at his court should be satisfied (by the honour shown by him) and maintained (at his cost). Deserving people should be awarded rewards. Exceptionally good poems or their authors should be properly honoured. A king should make arrangements for establishing contact with scholars come from other lands, and show honour to them as long as they stay in his dominions. Scholars eager for some stipends should be persuaded to stay at his court, for the king, like the ocean, is the sole repository of jewels. Subordinates of the king should also imitate him in this matter as in others."

There is no reason to suspect that Rājaśekhara has only given the picture of an imaginary state of things, that he has referred to an ideal king and the duties indicated by him existed only in his imagination. He has himself mentioned the names of several historical kings like Vāsudeva, Sātavāhana Śūdraka and Śāhasākṇa, who are stated to have made gifts to, and honoured, scholars. He has recorded a tradition regarding the examination of poets at Ujjain where Kālidāsa. Mentha, Amara, Rūpa, Sūra, Bhāravi, Haricandra and Candragupta are stated to have been examined. He has recorded one more tradition regarding the examination of scholars at Pāṭaliputra (Patna) where Upavarsa, Varsa, Pānini, Pingala, Vyāḍi, Vararuci and Pataūjali were examined, and earned fame.

Besides, we have more than one reference in old works of the actual state of affairs. Reference has already been made in general to the grant of tracts of land and other kinds of help rendered by people in affluent position to persons engaged in the laudable task of the pursuit and dissemination of knowledge. We shall give here some definite instances. A systematic study of the topic would yield valuable information regarding the cultural life of the country in general and many a king in particular. It may be stated seriously that there scarcely was a scholar who did not enjoy the patronage of some rich men. Here we shall refer to the type of honour shown and the kind of presents made to scholars.

Vaidyanātha! Pāyagunde in his commentary on the Śaryasataka records how Harsavardhana presented to Mayūra the poet, who composed the Saryasataka, elephants, horses, villages, cloths, ornaments, swings, buildings and other things. Dhoyī, court poet of Laksmanasena of Bengal, states in one of the concluding verses of his Pavanadatam, how he received from the king a number of elephants,

<sup>(1)</sup> Swings were much in use in ancient India among fashionable people and poets, who were greatly fashionable as appears from the description of their mode of life by Rajasekhara in the Kavicarijā section of his Kavyamīmāmss.

सीलावतीं कुमरिय विक्रमबाहु रजुटद सुगलानम् कुमरिय सिरिवल्लम कुमारयाटद विवाहकरदेनलद्देाय । सुगला-देवियगे पुत्यू मायामरया कुमारया रूहुण स्टट अधिपविव पराक्रमबाहुरजुट विरुद्धव बोहो सटन्केळेय । सिरिवल्लम कुमरहुगे पुत्रयो आर्यवशयट अयत्वूवायिय महावंशयिह सँदहन्वे । सिरिवल्लम कुमारया जगवीपालनम् आर्य-वंशिक हेवत् राज्युत्जाविक चत्रिययेकुगेव पैववयुन कुमरियक् विवाह करगत् हेविन् ओहुगे पुतुन् आर्यवंशिकयन् वूवायिय सितिय हेकिय । मे कालयेवी लङ्कावे राजकुमारवरु स्वकीय मवगे वंशयन् प्रकटवूवायिय सितीसट करुण विवेत् । मेय केसेवेवत् मे कालये लङ्कावे अधिपविकम् कळ रजदरुवन् आर्य हेवत् राज्युत्वशिक्यन्ट सम्बन्ध-सावयक् एवित्रू वव निश्चयवे ।

विजयबाहुरजहुगे पुत् विक्रमबाहुरजु कालवेदी आर्थदेशयोह उपन, पलन्दीपनम् प्रदेशयट अधिपित्यू, विरवाहु नम् अयेक् लङ्काद्वांपय अत्पत्तरगतु कॅमेतृदेन महत्तृ मटसेनावक् सहितव महताटट गाडवेस्सेय। विक्रम-बाहुरज ओहु हा युद्धकरतु संदहा मन्नारमट गियेय। मेहिदी हटगत् युद्धयेन् विक्रमबाहुरजु पॅरिट्येन् वीरवाहु पोळोन्- नरुपुंरयट गोस् एय अत्पत्करगत्तेय। विक्रमबाहुरजु इस्तसार वस्तून्द रॅगेन कोटसर नम् दनव्वट पळागियेय। विक्रमबाहुरजु लुहुँव द गोस् वीरवाहु महाकर्दम दुर्गयेकृष्टि सिहळरजु हा युद्धकोट पॅरद जीवितक्वयटद पॅमिश्वयेथ। मेहि सैंदहन् वीरबाहु आर्थरेशयेष्टि उपन्तेक्षयि कियन लद्देय एहेथिन् ओहु उतुक इन्दियावे सिट पॅमिश्वयेक् विथयु- तुर्यि। एतकुदुवृत्तत् ओहु राज्युत्वशिक्षयेकेथि निक्षय करगैन्मट तरम् कारण्यक् नोमेतिथि। ओहुगे आधिपत्थय पेवित पत्नन्दी पनम् प्रदेशय कुमक्देथि तीरखय करगैन्मट तरम् कारण्यक् नोमेतिथि। ओहुगे आधिपत्थय

मिन्पसुत आर्थ हेनत् राज्युत्जनयन् लड्डाइतिहासयेहि सँदहन्वन्ते दँवदिन राजधानिय समयेहिदीयः।
देवैनि पराक्रमबाहुरलहुगे पुत सतरनेनि बोसत् विजयबाहुरजु सिहासनारुढवी देवुरुद्दम् , गियपसु मित्र तम्
राजद्रीहि सेनाधिपतियेकुविसिन् ए मिहिपल्रेमे मरननल्वदेयः। रलहुगे मल्वू भुवनेकवाहु कुमारया सतुरव्
आतिन् मिदी लुहुनै द एननन्द असुनोवो यापव् दुर्गयट गोस् वन्तयः। इन्पसु मित्र नम् सेनाधिपतिया राजाभरखयन् सेरही राजमालिगाव तुन्द गोस् सिहासनारुढव सेनावद तमा देक्वीयः। सेनावद पिढदीमेन तमाद पण्ण्पात करगतु सँदहा पन्यक्रोट आर्थभटयन्द पिढदीमद सैरसुखेयः। ठक्करक नम् औतुन्ये नायकया पिढ प्रतिजेपकोट पत्रमुकोट सिहलसेनावन् वेतनदामयेन् संग्रहकटयुनुयि पिळितुरुदुन्तयः। सिहल्मटयन् किसित्
नोकिया पिढ पिळगत् पसु नैवतन् आर्थभटयन्द पिढदीमद सैरसुखेकल ठक्करकत्तमे नैवतन् प्रतिचेप केलेयः। मीट
कारणा कवरेदियि विचारनल्विन् रजु इदिरिये कियम्हिय कीकल् ठक्करक प्रधानकोट पित आर्थभटयो सिहासनारुद्ध मित्र सेनाधिपतिया इदिरियट गेनयनल्वद्देयः। ठक्करकत्तमे मित्रसनिवया इदिरिपट लुहुमन् सिहतवमेन्
मोहोतक् सिट तमागे भटयन्द संक्षाकोट तियुनुयु कहुव पुद पुक्तपहरिन् मित्रसनिवयागे हिस कपाह्देयः। पृतिद
महत् अरगल्यक् हटगत्तेयः। "मे पा पोय् क्रियाव कुमट केलेहेंग्ये कियमिन् सिहलसेनावो ठक्करक्तयो दान्तपम् सिहलसेनावोद ठक्करक्तये यापदुनुवर सिटिना भुवनेकवाहुरुन्ह्यं गोस् भुवनेकवाहु कुमारया राज्ययट
पत्रकोट असियेक कटोयः।

# लङ्कावे राज्पुत्जनया

श्रीयुत पर्यादितान, पुरातत्व-विभाग, सिंहज ।

बतुर इन्दियाने राज्युन्जातिकयन हा लङ्काव अतर एतेम् कालवलदी किसियम् सम्बन्धकम् पैविविवेन् पैनेन्ट तिवे। में सँदहा में वनतुरु देनगन्ट लेबीतिबेन करुण्य संग्रहकोट देनवीम में लिपियहि श्रदहस वे।

महादंशय भादी लङ्कावे इतिहासप्रन्थयन हि राज्युत्जनयन सँदहन्वी तिवेन्ने भार्ययन नामयेन्य। मे नामय राज्युत्जनवन्ट न्यवहारकरतु स्वीय किया पळसुबेन पेनवाहुन्ते सङ्कावे इतिहासण सम्बन्ध श्रेष्ठ दैनीमक् एति एच् ० डब्हिन्० कोड्रिन्टन् महता विसिन्य । स्रार्थं यन नामयेन् सामान्यवशयेन उतुरु इन्दियावे जनवन् गतहैं कि नसुत् मेय सेंदहन्यन बोहोतेन्हिम राज्युत्जनयन सम्बन्ध वेन् निश्चय किरीमट करुण तित्रे। सिहल-ननयोद आर्यवर्गयट श्रयत्य। पुतकुदुवूवत आर्थ यन नामय पसुकान्नयेहिन् सङ्कावे लियविलिवल उतुरु इन्दियावे जनयाट पमशक् व्यवहारिकरीम, द्रविडयन्गे व्यवहारय प्रमुख वीयिय सितिय हैंकिय। आर्थ हेक्त् राज्युत्जातिकयेक पळमुकोट लङ्काइतिहासये सँदहन्वन्ते एकळोस्वीन शतवर्वयेदीय। मे कालयहिदी सिहलराज्यय सोळीन विसिन् विनाशकरन लहुव लङ्काद्वीपयन विहिकोटसक् नोळराज्ययट वशाँगव पैर्देनेय । मेसे पवतना अवर रामरजहुने दंशयेन पैवतपुन जगतीपाल नम् चत्रिययेक् अयोज्यापुरयेन लङ्कावट अबुत एवकट लड्कावे प्रदेशयक अधिपतिकम् कळ विक्रमपण्डु नम् द्रविड रजेकु समग युद्धकोट श्रोहु नसा कहुत्युरट सतर हनुरुद्दक् राज्यय कळ बवद, इन्पसु सोळीच श्रोहु मरा श्रोहुगे मेहेसियद दूकुमरियद धनयद सोळीरटट गेनयनलद बनद महावंशयिह सँदहन्ते। दकुण इन्दियाने शिलालिपिनलद मे प्रवृत्तिय मीट मँदक् वेनस्व दक्षा तिवे। उतुरु इन्दियावेन सङ्काबट स्ना कुमारया जगतीपाल नीव वीरशलामेधन नम् वीयियद स्रोहु स्रावे कान्यकुञ्ज नगरयेन यथिद एहि सँदहन्वे । सोळीन विसिन् स्रोहु पराजयकळ अयुरुद, महेसिय हा दुव सोळीरटट गेनिगिय सैंटिद महावंशये कियनलाद प्रकारम मिशामङ्गलम् नम् स्थानयेहि वू राजाधिराजनम् सोळी-रजुगे शिलालिपियेक किया तिने ! महानंशयीह सँदहर नगतीपाल दुकुणु इन्दियाने लिपिवल एन नीरश(ा)ला-मेवन्य यतु आचार्य हुल्टष् महतुन्गे मतयवे ।

मे कालयेदी कान्यकुट्य (कनवुज्) नगरयद अयोध्यानगरयद राज्युत्जातिक चित्रयन्ट अयत्व विवृ-इयिन लङ्काद्वीपयट मे प्रदेशयेन अवुत् रजकळ जगतीपाल हेवत् वीरशलामेधन राज्युत्वंशिकयेक् विययुत्ति ।

कि० व० १०५८दी विजयबाहुनम् सिहल कुमारयेक् लङ्कावेत् सोळोन् नेरपा से द्वीपयेहि आधिपत्यय नैव-तत् सिहल रजुन् सन्तक केळेय । विजयबाहु रज राज्यकरन कल सोळीरट सिट जगतीपाल रजहुगे सेहेसिय हा दूकुमिय सोळोन् अतिन् मिदी लङ्कावट पेमिशियोय । विजयबाहु रज झोतुन्गे वंशप्रशृत्तिय स्रसा उतुम् नशयिह उपन्तन् वजदेन लीलावती कुमिय तमागे सेहेसिय केळेय । ए सेहेसियगेन् विजयबाहुरजुट यशोधरानम् दुवक् विय । स्रोतोसो वीरवन्मनम् कुमरेकुट सरखपावादेनलदिन लीलावती हा सुगलानम् दून देदेनेकु बेहुवाय । खीलावतीं कुमिरय विक्रमबाहु रजुटद सुगलानम् कुमिरय सिरिवल्लम कुमारयाटद विवाहकरदेनलद्दीय ! सुगला-देवियगे पुत्व माणामरण कुमारया कहुण स्टट अधिपविव पराक्रमबाहुरजुट विरुद्धव बोहो सटव्केळेय ! सिरिवल्लम कुमरहुगे पुत्रयो आर्थवशयट अयत्वूत्रेयिय महावंशयिह सँदहन्वे ! सिरिवल्लम कुमरया जयतीपाल्लम् आर्थ-वंशिक हेवत् राज्युत्नातिक चत्रिययकुगेन् पैवतएम कुमिरयक् विवाह करगत् हेयिन् आहुगे पुतुन् आर्ववंशिकयम् व्वेत्ययि सितिय हैकिय । मे कालयेवी लङ्कावे राजकुमारवह स्वकीय मवगे वंशयेन प्रकटव्वेत्ययि सितीमट करण विवात । सेय केसेवेतत् मे कालये लङ्कावे आधिपतिकम् कळ रजदरुवन् आर्थ हेवत् राज्युत्वशिकयन्ट सन्वन्थ-वावयक् एतिवृ वन निश्चयवे ।

विजयबाहुरजहुगे पुत् विक्रमबाहुरजु काल्लयेदी आर्यदेशयोह उपन्, पलन्दीपनम् प्रदेशयट अधिपविद्, वीरबाहु नम् अयेक् लङ्काद्वांपय अत्पत्करगतु कॅसेत्वेच महत्तव्य मदत्तवित् सर्वेतव्य महत्तव्य महत्तव्य । विक्रम-बाहुरज ओहुं हा युद्धकरतु संदहा मन्तारसट गियेय। मेहिदी हटगत् युद्धयेन विक्रम-बाहुरजु परिदयेन वीरबाहु पोळोन्- नक्षुरयट गोस् एय अत्पत्करगत्तवेय। विक्रमबाहुरजु हस्तसार बस्तुन्द रॅगेन कोटसर नस् दनव्वट पळागियेय। विक्रमबाहुरजु हस्त्वार वस्तुन्द रॅगेन कोटसर नस् दनव्वट पळागियेय। विक्रमबाहुरजु छहुत्र द गोस् वीरबाहु महाकर्दम हुर्गयेक्षि सिहळरजु हा युद्धकोट परद जीवितच्चयटद पैमियियेय। मेहि सँदहम् वीरबाहु आर्यदेशयेहि उपन्तेक्ष्यीय कियन लव्देय एहेचिन् ओहु उतुक इन्दियावे सिट पैमियियेक् विययु- हुर्यि। एवकुहुन्वत्त ओहु राज्युत्विराक्षयेकेथि निश्चय कर्गन्तसट तरम् कारण्यक् नोमेतियि। ओहुगे आधिपत्यय पैविति पहन्दी पनम् प्रदेशय कुमक्देथि तीरखय कर्गन्तसट तुपुकुँवन।

मिन्पसुव भार्य हेवत् राज्युत्जनयन् लङ्काइविहासयेहि सँदहन्वन्तने देवदिनि राजधानिय समयेहिदीयः। देवैनि पराक्रमबाहुरजहुगे पुत् सतरवेनि बोसत् विजयबाहुरजु सिहासलारुढवी देवुरुव्दक् गियपसु मित्र जम् राजद्रोहि सेनाधिपवियेकुविसिन् ए मिहिपल्टमे मरवनलद्वेयः। रजहुगे मल्लू भुवनेकवाहु कुमारया सतुरव् आवित् मिदी ल्रुहुवै द एननवट असुनोवी यापव दुर्गयट गोस् वन्तेयः। इन्पसु मित्र नम् सेनाधिपविया राजासरण्येन् सरेही रजमालिगाव तुन्द गोस् सिहासनारुढव सेनावट तमा देक्तीयः। सेनावट पिडदीमेन तमाट पच्चपात करगतु सँदहा पच प्रकोट आर्थभटयम्द पिडदीमट सैरसुखेयः। उक्रुरक्त नम् भोतुन्ये नायकया पिड प्रविचेपकोट पद्मसुकोट सिहलसेनावन् वेतनदानयेन् सम्हकटयुत्वयि पिळितुरुदुन्तेयः। सिहल्पस्ययन् किसित् नोक्तिया पिडिपळिगत् पसु नेवतत् भार्यम्ययन्द पिडदीमट सैरसुखेन्त ठक्रुरक्तनमे नेवतत् प्रविचेप केलेयः। गीट कारखा कवरेदियि विचारनलदिन रजु इदिरिये कियम्इयि कीनल ठक्रुरक प्रधानकोट एति आर्थमटयो सिहासना-रुद्ध मित्र सेनाधिपविया इदिरियट गेनयनलद्देयः। ठक्रुरक्तरेमे मित्रसेनविया इदिरियट बुहुमन् सिहतवमेन् मोहोतक् सिट तमागे भटयन्ट सहाकोट वियुत्तवृ कहुव एद एक्पहित्म मित्रसेनवियागे हिस कपाहेळीयः। एविट महत्त अरगल्यक् इटगत्तेयः। "मे पा पोवू कियाव कुमट केलेदिग्ये कियमिन् सिहलसेनावो ठक्रुरक्तयो यापहुतुवर सिटिना भुवनेकवाहुरजुगे नियोगयेन् करनलदेयि कीयः। मिन्पसु सिहलसेनावोद ठक्रुरक्त प्रधान आर्थभटवन्द एकतुव यापहुतुवरट गोस् भुवनेकवाहु कुमारया राज्ययट पत्तिद आप्रियेक् कळोयः।

्र मेहि सँदहन भार्ययो राज्पुत्जातिकयोयिय पळमुनेन पेन्वादुन्ते कोड्रिटन महताविसिन्य। स्नार्थ-भटयिन्गे नायकयाट ठक्करक यननामय महावंशयिह दीतिने। मे नामय हिन्दी वङ्ग भादी उतुरु इन्दियाने माषा-वक्त पवत्ना ''ठक्कर्" यन पदय वक्ट सेकनेत।

मेहि देंक्नू प्रवृत्तियेन पेश्वेनने से कालयेदी सिहलरजहुगे युद्धसेनाविहि राज्युत्जातिकयन् सेवाकस् कळ-बवय । आर्थ हेवत् राज्युत्सटयो स्वामिपचपासव स्वकीय जीवितयद नोतका क्रियाकर तिवेन बेन् से प्रवृत्तियेन् पेशे । सिहलसेनावन्द राजद्रोहियाट पचव पवत्ना वेलावेदी तमन्द अतटपत् लाभयद प्रतिचेपकोट मित्रसंने-वियाट पचपातवूवन्गेन वियहेंकि अन्तरायद नोसलका तमन्गे स्वामियागे वंशयेहिन् कुमारयाट राज्यय गेनदीसट शीरवीट्ये गिति दक्षा ठकुरक सह भ्रोहुगे आर्यभटयो क्रियाकळोष। सिहदीपेनवनलद वदाग्यू गुग्ययन् गेश राज्युत्-जातिकयो सुप्रकटह । से कालयेदी राज्युत्जनयन् लङ्कावट पैमिश्व सिहल रजुट सेवाकस् करनु सेंदहा पत्नीसट हेतुव महमत्जातिकरजुन विसिन् बोहो राज्युत्जातिक राज्ययन् अत्पत् करगेनीमयिष सितियहेकिय ।

स्वकीय रूपलावण्ययेन द्वा पित्रतागुण्येनद लोकय विस्मयट पत्कळ पद्मिनी नम् कुमिरय लङ्कावेहि सिटि चौद्वान राज्युत्वंशिक कुमरेकुगे दुर्वाग्यक् वव राजस्थानये इतिहास प्रवृत्तिविल् पेणे। पद्मिनी कुमिरियगे कथाप्रवृत्तिय नोदन्ता यमेक ए तैयि सितियनाइँकि हेथिन एय मेहिदी विस्तर कटयुतु नोवे। पद्मिनी कुमिरियगे कालयद बोसत्विजयबारजहुगे कालयट समीपवैविन् आर्थहेवत् राज्युत्जनयो लङ्कावे विसुवायिय सिंहलइतिहासयेन दैनगन्द लेबेन प्रवृत्तियद राजस्थानये वशकथावनहि दक्वनलुद प्रवृत्तिद एकिनेकट संसन्दनय वेत्।

पद्मिनी क्रुमरियगे जन्मभूमियवू लङ्काव मे होपय नीव राजस्थानयट असल प्रदेशयक्षयि महामहोपाष्याय गौारीगङ्कर श्रोमातुमा विसिन् मैतदी प्रकटकरनलद लिपियेक दक्वा तिवे। राजस्थानये इतिहासय हा पुरावृत्त पिटिकेंदव श्रिहितीय देतुमक् ऐति मे पॅडितुमागे मतय समझितन्म गरुकट्युत्यि। एतकुदुवूवत् लङ्कावे राज्युत्जनयन् पिटिकेंदव मेहि दक्वन करुग्ध हा संसन्दनयकोट मे प्रश्नय कल्पना किरीमट ए पॅडितुमाट गैरिवसहितव ग्राराधना करिम।

लङ्काव हा राजस्थानय अतर पैविति सम्बन्धयट साचिवशयेन टैक्विय हैकि तवत करुयक् पसळोस्पेनि शतवर्षयेदी रचनाकरनलद काव्यशेखर नम् सिहल काव्ययेष्ठि ऐत्तेय । वरणेस्तुवर सिट तक्सलातुवर दक्वा मार्गय वर्णनाकरन काव्यशेखर कर्छ, गङ्गानदिय दिगे प्रयागतीर्थयट गोस् एतिनेत वटहिर अतट
हैरी गोवर्षनपर्वतय पसुकोट मालवदेशयेष्ठि सिप्रानदिय एतरव तक्सलानगरयट पैमिश्विसेटियट दक्वा तिवे।
मेथिन पेशेन्ने काव्यशेखर कर्छ गे तक्सलाव गन्धार देशयिह एनिमन् सुप्रकट पुरय नोव राजस्थानयेषू नगरयक्
ववय। राजस्थानये इतिहासय सह पूर्वतत्व गैन कर्नेल् टोड् महतुन् विसिन् लियनल सुप्रकट मन्ययेष्ठि
चितार्नगरय तक्सला यन निमन् पूर्वकालयेष्ठि प्रसिद्धव् ववक् दक्वा ऐत्तेय। काव्यशेखरये तक्सलानगरय पिष्ठिटियेयिय दक्वन प्रदेशयद चितार्नगरय असल हेथिन राजस्थानये तक्सलानगरयक् परसले।स्विने

लङ्कान हा राजस्थानय अतर पैनति सम्बन्धयट सान्तिमृतन् तनत् करुणक् छँगदी पुटिदरन्वी तिने। अन्तराधपुरये रूनवर्षेति सहास्तूपये हतेरस् कोटुने तिनी भैतदो सम्भन् निदन नस्तु अतर राज्युत्देशये पुराण वैंबकासि विस्सक् प्रमणिवय । में कासिवल एक पैत्तक गोन रूपयक्द श्रनित पैत्ते अधारोहकवकुगे रूप-यक्द हेत् । नागरी अक्षरकलिन ए कासि निकृतकट रजुनगे नम् सँदहनकोट तिवेत् । कासि बोहोसे गेवी-गोस् तिवेन निसा मेनम् सन्पूर्णलेस कियवागैन्म उगहर्टाय । में वर्गये कासि इन्दियावे पुराण कासि गैन किन्हम्, वित्रसन्ट् स्मिन् आदि पँडिवरन् विसिन् लियनल्द पोत्यल विस्तरकोट ऐत । रुवन्वैलिसेये मेकासि हा समग तिब् अनित् वस्तुन्द दहतुन्वैनि शतवर्षयट पमण अयन् वृत्रो वेत् । में राज्युन् कासिह ए कालयटम अयन्य । राजस्थानयेन लह्नावट पैमिणि जनयन् विसिन् में कासि गेनपुन्द एरेवि अनुमान कटहैंकिय ।

राजस्थानये इतिहासय गैन करुष्ण संबीमट स्वकीय जीवितय सम्पूर्णयेन गतकोट इन्दियावे पमण्यक् नीव विदेशयन्हित स्वकीय पण्डितत्वय पतळकोट गरुबुहमन लत् महामहोपाच्या प गैरिशहूर स्रोक्ता पँढिनुमाट गौरव-किरीम पिणिस सङ्ग्रहकरजुलवन पोतट लहूनि हा राजस्थानय स्रतर पैवति सन्वन्थय गैन मे गुँजुिकिपिय एवीमट हैंकिवीम इतासतुटट कारणयिक । मेहि दक्वनलट ऐतेय करुष्ण निश्चयवश्येन तवमत् कियहैंकि नीनू नसुत् राजस्थानये इतिहासय सन्वन्ध विशासद दैनीम् पैति पण्डितवरुगये करुमावट गोवरहेत्ययि बलापोरोत्तुवेमि।

#### [ अनुवाद# ]

क्तरी भारत के राजपूर्वों श्रीर सङ्का के बीच किसी समय हुन्न सम्बन्ध रहा प्रतीत होता है। इस निषय में श्रव तक जिन वार्तों का पता सागा है उन के। एकत्र का दिखाना इस खेख का वहेरय है।

उम हिनो में कान्यकुरून (कबीज ) नगर एवं खयेष्यापुरी दोनों शतपूनों के हाय में थे। इसलिए इन प्रदेश से छहू। में था कर राज्य करने वास्ता जगतीपाल या बीरश जानेवन् राजपूत वंश में से हे। सकता है।

१०१८ ई० में विजयबाहु नामरु एक सिंहती राजपुत्र ने चोळों की सङ्घा से भगा कर इस द्वीए का आधिपस्य फिर से सिंहजी राजाओं के अधीन कर दिया था। राजा विजयबाहु के राज्य-काज में जगतीगढ़ की रागी और लड़की चोळों से एट कर चोळ देश से कट्टा में आई। राजा विजयबाहु ने उन के बंग्र का समाचार सुना और उन्हों ने उन की कुलीन समस्त कर

<sup>•</sup> अनुवादक-अः समयभिष्ठ परेत, काशो ।

कुमारी लीलावती को अपनी महिची बना लिया! वस महिची से राजा विजयबाहु के यशोवरा नाम की एक पुत्री हुई थी! वीरवरमाँ (वीरवरम) नामक राजपुत्र की वह ब्याही गई! वस के जीजावती और सुगजा नाम की दो पुत्रियाँ हुई जिन में से कुमारी जीजावती का विवाह राजा विक्रमचाहु के साथ और सुगजा का कुमार सिरिवरक्स के साथ कर दिया गया था। सुगजा देवी का पुत्र माणामरण रहुण राज्य का अधिपति हो कर राजा परांकमबाहु के विरुद्ध खुद छदा। कुमार सिरिवरछभ के पुत्र आर्थवंश के अन्तर्गत हैं ऐसा महावंश का कहना है। आर्थवंश या राजपूत-परम्परागत नगतीपाज की वंश-परम्परा में दापल एक कन्या के साथ सिरिवरछभ का विवाह होने के कारण उन के पुत्र आर्थवंशी हो गए ऐसी करएना हो सकती है। इन दिनों में लक्का की राजवंशावजी अपने मातृवंश से प्रकट होती रही है। इस बात की करपना करने में हेतु भी है। चाहे कुक भी हो, यह विश्वित है कि इस काल में जहून के शासक चत्रियों का सम्बन्ध आर्थों या राजपूतों के साथ रहा है।

राजा विजयबाहु के पुत्र विक्रमवाहु के राज्य-काज में आये देश में उत्पन्न, पळन्दीप नामक स्थान के श्रिष्पित नीरवाहु जङ्का को जोने की इच्छा से भारी सेना के साथ जाकर महाताट (महाघाट) पर उतरे थे। उन के साथ युद्ध करने के लिए राजा विक्रमवाहु महार (वर्तमान तजेई मजार—रामेश्वर के सामने उस पार) पर पहुँच गए थे। उस युद्ध में विक्रमवाहु का पराजय होने के कारण वीरवाहु ने पोळोजकपुर जा कर उस को अपने हाथ में कर लिया। जितनी हो समीं उतनी चीनें अपने साथ जे कर विक्रमवाहु के। होटसर नामक प्रदेश (जनपद) में भाग गया था। विक्रमवाहु का पोड़ा करते हुए वीरवाहु अन्त में कर्दमहुर्ग (एक पङ्कमय दुर्ग ?) में सिंहज राजा से खुंद्ध में हार कर मारा गया। इस वीरवाहु का आर्थ देश में जन्म होना बताया गया है। इसिवाए उत्तर भारत से इस बात का निश्चायक कोई हेतु नहीं है। उसी तरह यह मी विश्वत नहीं हो सकता कि वीरवाहु का शासित पजन्दीप प्रदेश कैसा और कहाँ है।

इस के धनन्तर देंबरिन राजधानी के काल में आयं या राजपूरों का नाम बङ्का-इतिहास में जाता है। पराक्षमवाहु दूसरे के पुत्र राजा वोसल् विजयबाहु चीये के दो वर्ष गड़ी पर बैठने के चाद मित्र नामक पुरू राजदोही सेनाधिपति ने उस राजा का का करवा डाला। राजा का होटा माई सुवनेकवाहु कुमार शत्रुओं के हाथ से छूट कर, पोड़ा करने वालों से वच कर, यापव हुन में बा छिपा। उस के बाद सेनाधिपति मित्र राजवस्त पहन कर महल् में गया और सिहासन पर बैठ कर अपने की सेना के सामने दिखलाया। वेतन देकर सेना को अपने पच में करने के ख़्याल से उस ने सब से पहले आर्थ सैनिकों को प्रथम वेतन हेना चाहा। उक्तुक नामक उन के नावक ने वेतन लेने से हनकार कर प्रथम सिहल सैनिकों को वेतन देन उन का आदर करने के कहा। सिहल सैनिकों के मेनवर देन उन का आदर करने के कहा। सिहल सैनिकों के मेनवर देन उन का आदर करने के कहा। सिहल सैनिकों के मेनवर देन उन का आदर करने के कहा। सिहल सैनिकों के मेनवर देन उन का आदर करने के कहा। सिहल सैनिकों के मेनवर देन उन का आदर करने के कहा। सिहल सैनिकों के मेनवर देन उन का आदर करने के कहा सिहल सीनिकों के मेनवर देन उन का आदर करने के कहा सिहल सामने पहुँचाया गया। सेनाधिपति मित्र के सामने सुहूच भर विनयपूर्व कड़े रहने के बाद ठाइर ने आर्थ सैनिकों को इशारा किया और अपनी तेज़ तलवार खींच कर मित्र का सिर घड़ से अजन कर दिया। उस समय एक भारी उपन्नव उठ ख़ा हुआ। "यह अपने कमें त्में कमों किया है" ऐसा प्रश्न करते हुए सिहल सैनिक वस को धमकाने लगे। निर्मोंक ठाइर ने कहा कि वापहु नगर में बैठे हुए राजा सुवनेक बाहु की आजा से बह काम किया गया है। इस के बाद सिहल सैनिकों ने भी ठाइरक प्रसुख आप मरों के साथ यापहु जा कर कुमार सुवनेक बाहु का आपनी किया किया और वन की गयी पर वैठाया।

ये लोग राजवंशी हैं इस वात की सर्व-प्रथम बता देने वाला मि॰ कीड्रिंग्टन् है। आर्थ सैनिकों के नायक का महावंश टक्करक वाम से उस्लेख करता है। यह नाम हिन्दी, वक्क आदि उत्तर मारतीय भाषाओं में प्रचलित "ठक्र" शब्द ही है।

इन बातों से ज्ञात होता है कि इन दिनों में सिंहबा-राजा की फ़ौब में राजपूत अपनी भरती करा लेते थे। स्वामिसक आर्थ या राजपूत अपने जीवन तक की विपेचा करते हुए स्वामी का काम करते थे, यह भी इन बातों से प्रतीत होता है। राख-मोही के एक में सिंहबा सैनिकों के रहते हुए, इस्त-प्राप्त लाम (धन) के ख़ेड़ कर, 'मित्र' के पचपातियों से सम्भव दुर्गतियों की भी विपेचा करते हुए, अपने स्वामि-वंशी एक राजकुमार को राज्य दिखाने के उद्देश से उकुरक और उस के सैनिकों ने श्रूरवीरता-पूर्वक ही काम किया था। इन बदार गुर्थों के जिए राजपूत प्रसिद्ध हैं। यवन राजाओं द्वारा राजपूतों का बहुत सा राज्य छीन जिया जावा ही लक्षा में आकर सिंहली राजाओं के आश्रित इन दिनों में इन के रहने का कारवा है।

अपने रूप-सान्दर्य और पातिव्रत धर्म से दुनिया को चिक्त करने वाळी पश्चिमी लङ्का के एक राजपूत चौहान की पुत्री रही हैं, पैसा राजस्थान के हतिहासों से पता सगता है। पश्चिमी की कहानी से अपरिचित कोई न होगा, इसळिए उस के चारे में यहाँ जिखना अनावश्यक हैं। कुमारी पश्चिनी का समय राजा विजयवाहु के निकट होने के कारण खडूना में राजपूर्तों की स्थिति-सम्बन्धिनी सिंहज-इतिहास से ज्ञात वार्ते, राजस्थान की वंशकथाओं में दिखाई हुई वार्तों से परस्पर मेज खाती हैं।

कुमारी पश्चिमी का जन्मस्थान सद्भा, यह द्वीप नहीं है बरन् वह राअस्थान के निकट एक प्रदेश है, ऐसा कुछ काछ पहले सहामहोपाच्याय पं० गौरीशद्भार श्रोका-तिखित एक लेख में बताया गया है। राजस्थान के इतिहास और पुरावृत्तों के विषय में श्राहि-तीय ज्ञान रखने वाले हुस विहान् का मत हर तरह से श्रादरणीय है। तो भी सद्भा में राजपूतों के सम्यन्य में पहाँ दिखाई गई बातों को मिला कर हस प्रश्न पर फिर से विचार करने के लिए मैं उक्त पण्डितजी से ब्रादरपूर्वक प्रार्थना करता हूँ।

पन्द्रहवीं शतांदरी में रचा हुया काव्यशेखर नामक सिंहल-काव्य में बङ्का और राजस्थान के बीच रहे सम्बन्ध को प्रुष्ट करनेवाली एक और शांत मिलती है। बनारस से तचिशां (तक्सला) तक का मार्ग वर्णन करने वाला काव्यशेखर का रचिता बहा के किनारे प्रयाग तक जा कर पुनः वहाँ से पिक्षम की और हो कर गोवर्षन पर्वत होता हुआ माजव देश की सिमा नदी को पार कर तचिशां मां माजव देश की सिमा नदी को पार कर तचिशां मां माजव देश की सिमा नदी को पार कर तचिशां मां माजव देश की सिमा नदी को पार कर तचिशां मानवार देश में तचिशां नाम से प्रसिद्ध शहर महीं है, मत्युत राजस्थान का एक शहर है। राजस्थान के चित्तीह की पूर्वकालीन प्रसिद्ध तक्शिता नाम से रही थी रेसा राजस्थानीय हतिहास और पुरावृत्तों का लेखक श्री कर्नत दौंड् अपने प्रसिद्ध प्रस्थ में बताता है। यह निश्चित है कि राजक्शान नामक एक स्थान पन्द्रहवीं शताब्दी में सिंहिबियों को ज्ञात रहा क्योंकि काव्यशेखर की तचिशांता का स्थान मी चित्तीह के समीप है।

बहु चौर राबखान के बीच सम्बन्ध की बोतक (साचीमृत) एक बौर वात कुछ दिन पहले प्रकट हो गई है। अनुराधपुर के स्वर्णमाजि-स्तूप ( रुवन्मिति ) के मध्य चलुष्कोण घेरे में से प्राप्त प्राचीन वीज़ों के बीच रावपुत देश की प्रायः बीस
प्राचीन शास्त्रमय सुद्राप्त भी है। इन सुद्राक्षों में एक बोर बैच का और दूसरी बोर अध्वारोहक ( घुड़सवार ) का चित्र है।
इन सुद्राक्षों के चचाने वाले राजांधों के नाम वन में नागरी अच्छों से बिले हैं। अधिक विस जाने के कारण वे नाम अध्वी
तरह पढ़े नहीं जा सकते। मारतीय प्राचीन सुद्राक्षों के बारे में किनेंबस् विन्सन्द सिमय की खिली पुस्तकों में इन सुद्राक्षों
का परिचय दिया गया होगा। स्वर्णमाजी स्त्रण की इन सुद्राक्षों के साथ प्राप्त प्रस्तु विन्सन्द हिंग स्वरामग तरहचीं स्वतावदी की है।
राजपुत सुद्रार्ण भी नस समय की है। राजस्थान से खड़ा में आप हुए लोग इन सुद्राक्षों को लाए होने, ऐसा अनुमान होता है।

राजस्थानीय ऐतिहासिक अन्वेषया में अपना सम्पूर्ण जीवन अर्थय करने वाले, मारतवर्ष पूर्व निदेशों में भी अपनी विद्वता से कीचिं-प्राप्त, महामहोपाष्याय पं॰ गौरीशङ्कर श्रोका के गौरवार्य संगृहीत श्रीनन्दन-प्रन्य में "लङ्का श्रीर राजस्थान" के सम्बन्ध में जिला गया यह क्षेत्रा केल मेंट करना अति हर्षप्रद है। इस में ठिला हुई कुड़ वार्ते—अभी तक विश्वित न होने पर भी— राजस्थानीय इतिहास के विषय में विशाल ज्ञान रखने वाले पण्डितों के विचार का विषय हो लायाँगी, ऐसी आशा है।

## माधवाचार्य श्रीर श्रमात्य माधव

श्रीयुत बलदेव उपाध्याय, एम॰ ए॰, साहित्याचार्य, हिन्दू-विश्वविद्यालय, काशी ।

दिल्ल भारत के इतिहास में विजयनगर का राज्य विशेष महत्त्व रखता है। पन्द्रहवां शताब्दी में यही एक स्वतन्त्र हिन्दू राष्ट्र या जो वैभव तथा शासन के विषय में प्रभावशाली मुग्ल साम्राज्य के सामने खड़ा ही सकता था। इस के विपुल वैभव को देख कर, मुशासन से उत्पन्न होने वाले आर्थ-सभ्यता के विस्तार तथा विद्या के प्रसार को अवलोकन कर, विदेशी यात्रियों को चिकत होना पड़ा था। वास्तव मे, उत्तर भारत के विधर्मी यवन आतताथियों के निर्दय उत्पोड़न से दिन्छण की हिन्दू प्रजा को वचाने के लिए विजयनगर के राजाओं ने जी कार्य कर दिखलाया वह इतिहास में अत्यन्त स्लाधनीय है तथा सुवर्णाकरों से लिखने लायक है।

चैादहवीं सदी की बात है। आजकल के मैसूर राज्य तथा समय दिख्या भारत के ऊपर 'हायसला' नासक राजवश राज्य करता था। यह राजवंश अपने समय मे ( तेरहवों सदी में ) ऋत्यन्त प्रतापी तथा प्रसिद्ध था, परन्तु चैादहर्बी सदी के आरम्भ से ही उत्तर भारत के उत्साही पठान आक्रमणकारियों के आक्रमण से इस की शक्ति चीय हो चली थी। १३१० ई० में मिलक काफूर ने चढ़ाई की। इस दंश का राजा बल्लाल तृतीय उस समय राज्य करता था। वह पहले पकड़ लिया गया परन्तु पीछे छोड़ दिया गया। पठानी की सदा यही श्रभिलाषा रही कि समग्र दिच्या भारत पर शासन करने वाला होयसल राज्य उन की श्रधीनता मे आ जाय। १३२७ ई० में इसी अभिलाषा की पूर्ति के लिए ग्रुहम्मद तुगुलक ने फिर चढ़ाई की ! डोयसल राज्य को हानि वठानी पड़ी तथा उस की शक्ति निर्वेत्त पड़ने लगी। मुहम्मद तुगृतक श्रपनी राजधानी को लैंट गया, परन्तु उस का त्रातङ्क सारे दक्तिय भारत पर छा गया<sup>९</sup> । वहाँ के वीर सरदारीं की यह साकृ-साकृ मालूम पड़ गया कि ग्रल्य-प्राथ दोग्सल नरेशों के हाथ में दिख्या भारत की स्वतन्त्रता निरापद् नहीं है। १३४३ ई० तक बहाल तृवीय ने राज्य किया। उस के अमन्तर बल्लाल चतुर्थ की राज्य मिला, परन्तु केवल तीन वर्षे तक राज्य कर हीयसल वंश के अन्तिम सम्राट् ने भ्रपनी ऐहिक जीला संबरण की। १३४६ ई० दिन्नण भारत के इतिहास में भ्रत्यन्त सहत्त्व-पूर्ण वर्ष है। इसी वर्ष हरिहर ने अपने भाइयों — बुक, मारप्प तथा कम्पण — की सद्दायता से दिल्ला भारत की स्वतन्त्रता को श्रज्ञुण्ण बनाए रखने के लिए विजयनगर राज्य की स्थापना की । बल्लाल नरेशों के समय में इरिहर राल्य का प्रधान अधिकारी था। सारप्प सैसूर के पश्चिम भाग में तथा कम्पण पूर्व भाग में राल्य के विस्तार करने में लगे थे। अतः कर्नाटक मे स्वतन्त्रता के लिए सब से अधिक प्रयत्न करने वाले इन चारी भाइयों ने १३४६ ई॰ में तुङ्गमद्रा के तीर पर विजयनगर राज्य की स्थापना कीरे । इस कार्य में उन को विशेष सहायता देने

१. आ० स॰ ह० ११०७-८, ए० २३१।

२. रायवहादुर कृष्ण शास्त्री खादि विद्वान् विजयनगर की स्थापना १३३६ ई० में ही मानते ये, पान्तु ववीन ऐतिहासिक सामग्री की उपलब्धि दोने से यह मन ठीक नहीं जैंचता । प्राचीन मत की झालोचना तथा उपरिविधित सिद्धान्त की प्राप्ट के जिए देव—ई० हि० स्वा॰, जि० ३, प्र० १२१-३३।

वाले थे माधवाचार्य नामक विद्वान । इसी नैष्टिक ब्राह्मण के उपदेश का यह सुपरिणाम या कि आर्य संस्कृति की जीवित रखने, हिन्दू धर्म की विधिमेंथीं से वचाने तथा बैदिक साहित्य के पुनरुद्वार करने में विजयनगर के सम्राटें। ने विशेष रूप से हाथ वैंटाया।

साधवाचार्य अपने समय के बढ़े भारी विद्वान थे। विजयनगर के प्रथम महाराजाधिराज हरिहर के थे प्रथम मन्त्रों थे। महाराज हरिहर अत्यन्त स्वातन्त्रय-प्रेमी तथा वैदिक धर्म के स्थापक चित्रय नरेश थे। माधवाचार्य भी आदर्श विद्वान थे। इस प्रकार बाझ तथा चात्र तेज के दुर्जम थेगा से विजयनगर का राज्य चमक ढठा तथा सदा के लिए मारतीय इतिहास में हिन्दू-राज्य का एक आदर्श वन गया। इन्हों माधवाचार्य के विषय में नाम-साच्य से उत्यक्ष होने वाली कुछ मिथ्या वाती के निराकरण के लिए यह छोटा लेख लिखा गया है।

कहा जाता है कि साधवाचार्य ने विजयनगर के राज्य-विस्तार के लिए कई देशों पर चढ़ाई की थी तथा उन्हें जीत कर राज्य में मिलाया था। इन्हों ने सेनापित का भी काम किया था। परन्तु यह वर्णन वास्तव में सत्य नहीं है। जो स्वयं एक बढ़े भारी विद्वान् थे तथा अन्त में संन्यासी वन कर विधारण्य के नाम से प्रसिद्ध हुए, उन्हीं शान्तिचत्त बाह्यण का चित्रयोचित सेनापित का पद प्रहण करना उत्तवा उचित नहीं प्रतीत होता। इस प्रसिद्ध का कारण यह मालूम पढ़ता है कि हरिहर के एक दूसरे मन्त्री, शत्रुओं के विनागक तथा गोवा के शासक का नाम भी माधव था। अतः माधव की विजयवाद्यों, नाम की समता के कारण, माधवाचार्य के कार आरोपित की गई है, परन्तु थे देनों सिन्न-मिन्न व्यक्ति थे। इन के वंश, गुरु तथा रचनाओं की परीचा करने पर इस इसी सिद्धान्त पर पहुँचते हैं।

धनन्तभागसंसक्तो द्विजपुङ्गवसेवित: । सचिव सर्वलोकानां त्राता जयति माधव: ॥

सायग्रस्य ।

माधवाचार्य के जीवन-चिरत के विषय में उन के तथा उन के माइयों के लिखे अन्धों से ही सहायता नहीं मिलती, बल्कि तत्कालीन विजयनगर के राजाओं के शिलालेखी तथा शासनों से भी विशेष रूप से सहायता प्राप्त होती है। माधवाचार्य ने अपने अन्धों के अगरस्थ में अपने माता-पिता तथा अपने गुरुओं का नासोस्लेख किया है। उन के अनुज प्रसिद्ध वेदभाष्यकर्ता सायणाचार्य ने भी अपने प्रस्था के प्रारस्थ में अपने वंश का संजित्त परि-चय प्रदान किया है। विजयनगर के प्रधान मन्त्री होने के कार्रण उस समय के राजकीय शासनपत्रों में भी इन का उस्लेख हुआ है। इसी सामग्री से इम माधवाचार्य का ऐतिहासिक वृत्त सङ्कलन कर सकते हैं।

माधवाचार्य के पिता का नाम मायग्य था। माता का नाम था श्रीमती। इस के देा छोटे साई थे। उस में जेठे का नाम सायग्य था तथा छोटे का भोगनाथ। उन का सूत्र वैद्यायान सूत्र था, वेद कृष्ण-यजुर्वेद तथा गोत्र भारद्वाज था। 'पराशरमाधवीय' के व्योद्धात से ये वाते मालम होती हैं—

श्रीमती जननी यस्य सुकीर्तिः सायग्रः, पिता । सायग्रे। भोगनाथश्च मनोवुद्धी सहेदिरौ ॥ ६ ॥ यस्य वैषायनं सूत्रं शाखा यस्य च याजुषी । भारद्वानं कुनं यस्य सर्चेत्र, स हि माधवः ॥ ७ ॥

'यज्ञतन्त्रसुवानिधि' के ब्रारस्य में सायणाचार्य के निम्नलिखित रहोकों से इसी वात की पुष्टि होती है—

तस्याभूदन्वयगुरुस्तत्त्वसिद्धान्तदेशिता । सर्वज्ञः सायगाचार्यो मायगार्यतन्द्रवः ॥ ७॥ डपेन्द्रस्येव यस्यासीत् इन्द्रः सुमनसां प्रियः। महाकत्तामाहर्ता माघवार्यः सहोदरः॥ ८॥

इस श्लोक की उपमा पर विचार करने से स्पष्ट हो जाता है कि माधवाचार्य सायण के जेठे भाई थे। ग्रन्थों में न्यक्त रूप से ही सायण ने माधव को ज्ञपना जेठा भाई लिखा है। 'श्रलङ्कारसुधानिधि' की पुष्पिका में सायण ने अपने की 'माधवाचार्यासुजन्मनः' तथा 'प्रायश्चित्तसुधानिधि' की पुष्पिका में 'माधवभोगनाथसहोन्दरस्य' लिखा है जिस से माधवाचार्य के जेठे होने में तनिक भी सन्देह नहीं रहता।

साधवाचार्य के अनुज सायणाचार्य को हम चारें। वेदों के भाष्यकार के रूप में मली मॉित जानते हैं, परन्तु सायण ने केवल वेदभाष्य ही नहीं लिखा प्रत्युत यह, धर्मशाख, व्याकरण तथा अलङ्कार-सन्बन्धा उपयोगी अनेक प्रन्थों की भी रचना की! इन के नाम ये हैं—(१) सुभापितसुधानिधि,(२) प्रायश्चित्तसुधानिधि,(३) अलङ्कारसुधानिधि,(४) धातुवृत्ति,(५) पुरुषार्थसुधानिधि तथा (६) यज्ञतन्त्रसुधानिधि। इन अन्थों में अलङ्कारसुधानिधि बड़े महत्त्व का है। इस में अलङ्कारों के उदाहरण सायणाचार्य ने अपने ही विषय में दिए हैं। श्रम्य अयूरा ही है, परन्तु फिर भी इस को ऐतिहासिक महत्ता अधिक है। इस के अवलोकन से जान पढ़ता है कि सायण के तीन पुत्र थे—कन्पण, सायण तथा शिगण। कन्पण सङ्गीत-शाख के विशेषक्र थे; मायण कवि थे—गद्य-पद्य-पद्य-पद्या में बड़े प्रवीण थे। शिगण वैदिक थे—घनान्त वेद का इन्हों ने अभ्यास किया था—

तत् संन्यक्तय कम्पण न्यसनिनः सङ्गीतशास्त्रे तव प्रौढि मायण गद्यपद्यन्तपाण्डित्यमुन्युद्रय । शिक्षां दशय शिङ्गण क्रमजटाचर्यासु वेदेष्विति स्वान् पुत्रानुपत्नात्त्रयन् गृहगतः संमोदते सायणः ॥

माधवाचार्य के दूसरे अनुज का नाम भोगानाथ था। इन के अन्यों के नष्ट हो जाने के कारण हम इन के विवय में बहुत कम जानते हैं, परन्तु ये भी अपने समय के एक बड़े सहृदय कि थे। इन्हों ने कम से कम इन छ: काल्य-अन्यों की रचना अवस्य की थी क्योंकि इन का उल्लेख हम सायण के 'श्रुलड्वारसुधानिधि' में पाते हैं। इन के नाम ये हैं—(१) रामोल्लास, (२) त्रिपुरविजय, (३) उदाहरखमाला, (४) महागणपतिस्तव, (५) अद्भार-मञ्जरी तथा (६) गैरिनाथाष्टक। काल्य-कला में निपुण होने के कारण इन्हें तदनुरूप पद भी मिला था। ये महाराज सङ्गम द्वितीय के नर्म सचिव थे। इन की कविता बड़ी सरस होती थी।

माधवाचार्य ने अपने अन्थों में अपने तीन गुरुशों का बढ़े आदर से स्मरण किया है। इन के नाम थे— निचातीर्थ, भारतीतीर्थ तथा श्रीकण्ठ। थे उस समय के प्रधान विद्वान तपस्त्री यतियों मे गिने जाते थे। 'काल-माधव' में गजानन की स्तुति के अनन्तर माधवाचार्य ने एक ही पद्य मे इन तीनी गुरुशों का एक साथ स्मरण किया है—

> सोऽहं प्राप्य विवेकतीर्थपदवीसाम्बायतीर्थं परं मज्जन् सज्जनसङ्गतीर्थनिपुषः सद्वृत्ततीर्थं श्रयन् ।

१. इस महत्त्वपूर्ण प्रन्य के सांदास वर्णन के बिए दें० इं० ब्रा॰ साग ४१ ( १६१६ ), पृष्ठ २२-२३।

#### लञ्चामाकलयन् प्रभावलहरीं श्री भा र ती वी र्थ-ते। वि द्या ती र्थ सुपाश्रयन् हृदि भने श्री क ण्ठ मञ्याहतम् ॥

इन में भारतीतीर्थ उस समय श्रृद्वेरी मठ की गद्दी पर विराजमान थे। १२४६ ई० में समस्त श्रृद्व्यों को जीत कर महाराज हरिहर ने अपने भाइयों के साथ श्रृद्वेरी की यात्रा की थी। इस विजय के उपलच में उन्हों ने तै। गांवीं का दान श्रृद्वेरी में रहने वाले ब्राह्मणों तथा वपस्वियों को दिया। उस शासनपत्र में भारतीतीर्थ श्रीपाद का नाम आदर से लिया गया है। आप उस समय के एक पहुँचे हुए महात्मा थे। माघवाचार्य ने अपने 'न्यायमालाविस्तर' में यतीन्द्र भारतीतीर्थ की कृपा से प्रतिष्ठा प्राप्त करने का उस्लेख किया है—

स भन्याद् भा र तो ती र्थ-यतीन्द्रचतुराननात् । कृपामन्याहतां लब्ध्वा परार्ध्वप्रतिमोऽभवत् ॥

विद्यातीर्थ श्वामी उस समय के एक सिद्ध पुरुष थे। आप श्री परमात्मतीर्थ के शिष्य थे तथा 'रुद्रभ्रश्त-माच्या नामक अन्य के प्रयोता भी। विजयनगर के प्रतापी नरेश भी आप की कृपा के मिल्लुक वने रहते थे। आप की बड़ी प्रतिष्ठा थी। माधव ने इन्हें अपना मुख्य गुरु कहा है—

> म्रन्तः प्रविष्टः शास्त्रीति योऽन्तर्वामिश्रुतीरितः। सोऽस्मान् मुख्यगुरुः पातु वि वा ती र्घ-महेश्वरः॥

म्राप सायणाचार्य के भी शुरु थे। वेदशाब्यों के म्रारम्भ में सायणाचार्य ने विद्यातीर्थ महेरवर की जी राजावनीय स्तुति की है उस में इन की म्रोर भी र ह संकेत किया गया है तथा इन्हें महेरवर का अवतार माना है?।

वीसरे गुरु श्रीकण्ठ या श्रीकण्ठनाथ के निषय में निशेष पता नहीं चलता। ये कोई शैव महात्मा जास पढ़ते हैं। भोगनाथ ने अपने अन्यों में इन का सादर उल्लेख किया है जिस से जान पड़ता है कि मोगनाथ इन्हें अपना गुरु मानते थेरे। काच्छी के एक शिक्षालेख में श्रीकण्ठ सायेख के भी गुरु कहे गए हैं।

सारांश यह कि भारतीतीर्थ, विद्यातीर्थ तथा श्रीकण्ठ—ये तीनीं सहापुरुष माघवाचार्य तथा उन के देानीं श्रनुजों के गुरु थे।

साधवाचार्य ने बहुत से बार्सिक तथा दार्शनिक प्रन्थों की रचना की है जिन में ये प्रन्थ अत्यन्य प्रसिद्ध हैं—(१) पराशरस्प्रति-ब्याख्या या पराशरसाधव, (२) व्यवहारसाधव, (३) कालसाधव, (४) जीवन्युक्ति-विवेक, (१) जैमिनीयन्यायमालाविस्तर तथा (६) पश्चदशी। अन्तिम प्रन्थ की रचना विद्यारण्य स्वामी ने की थो। कुछ लोग साधवाचार्य तथा विद्यारण्य को भिन्न-भिन्न व्यक्ति सामते हैं , परन्तु पण्डितों की सार्वित्रिक प्रसिद्धि तथा पीछे के प्रन्थों के निर्देश से देग्नों एक ही व्यक्ति जान पड़ते हैं। पण्डितों का यह विरवास है छीर ऐतिहासिक दृष्टि से यह ठीक भी जैंचता है कि साधवाचार्य ही संन्यास लेने पर विद्यारण्य के नाम से

१ इ० हि॰ क्वा॰ वर्ष ६ स॰ २ ( जून १६६३ ), पृ० १३२ ।

२ यस्य निःश्वसितं नेदा यो चेदेम्योऽसिल वयस् । निर्ममे तमहं नन्दे विद्यातीर्थमहेरवरम् ॥

श्रीकराद्वस गुरु, परेऽपि गुरवो लेक्नियेऽप्यद्मुतस् ।
 भक्ताचीनसर्वास देवतमहो सर्वेऽप्यामी देवताः ॥ महाग्रग्पतिस्तव ।

४. दे० ई० हि० क्या॰ जि॰ ६, स॰ ४, पृ० ७०१--१७।

प्रसिद्ध हुए तथा शृङ्गेरी मठ के अधिपति हुए । पश्चदशी उसी समय का श्रन्थ है। अन्य श्रन्थ पहले की रचनाएँ हैं।

इस प्रकार माधवा्चार्य चतुर्दश शताब्दी के एक बड़े भारी शाखवेता विद्वान ठइरते हैं। विजयवगर के महाराजाधिराज हरिहर तथा बुक्त के समय में वैदिक धर्म का जो पुनरुद्धार तथा प्रतिष्ठा हम देखते हैं उस के लिए सब से अधिक श्रेय माधवाचार्य को है। वैदिकमार्गप्रतिष्ठापक हरिहर की आज्ञा से माधवाचार्य ने चारों वेदों का भाष्य अपने अनुज सायग्राचार्य से लिखवाया। इस कार्य के लिए हम लोग आप के अतीव अनुगृहीत हैं। यदि आज सायग्रामाध्य उपलब्ध न होता, तो वेदों का जो कुछ थोड़ा-बहुत अर्थ तथा रहस्य हम समक्ष पाते हैं, वह भी असन्भव हो जाता। अतः विद्वत्समाज सदा के लिए इस महापुरुष का ऋगी रहेगा।

वस्यास्ति शस्तयशसो नयशौर्यमुख्यैः ख्यावा गुगौर्जगिति माधव इत्यमात्यः।

थे। ब्रह्म जिह्नदमनाधिकृत: पवित्रं जन्न च जैन्नसभयाय भुवे। विसर्ति ॥

कस्यचित् ।

माधव नाम के एक दूसरे विद्वान ब्राह्मण ने, विजयनगर के अनेक महाराजों के समय में मन्त्री का काम करते हुए, राज्य-विस्तार करने में अधिक सहायता पहुँचाई थी। ये महाशय मन्त्री थे। अतः माधवाचार्य से इन की भिन्नता दिखलाने के लिए शिलालेखी तथा शासन-पत्रों में थे माधव मन्त्री या माधव अमास्य कहे गए हैं।

इन के पिता का नाम चावुण्ड सट्ट तथा माता का माचान्त्रिका और गोत्र आङ्गिरस थारे। इन के गुरु का नाम काशीविलास क्रियाशक्ति था जो एक महान् शैवाचार्य प्रतीत होते हैं। माधव मन्त्री का जहाँ कहीं उल्लेख है वहाँ इन के गुरु का भी नाम आदर के साथ उद्घिखित हुआ है। माधव अमात्य अद्भैत मत के प्रतिष्ठापक थे। शिलालेखों में लिखा है कि इस समय अद्भैत मत—उपनिषदों के द्वारा प्रतिपादित वेदान्त्रमार्ग— छिल-भिन्न हो गया था। माधव ने उसे फिर उचित स्थान पर प्रतिष्ठित कराया। इसी लिए इन की उपाधि 'उपनिधन्मार्गप्रवर्तकाचार्य' थी। इस उपाधि-धारण से इन की विपुत्त वेदान्ताभिज्ञता का पता चलता है। उपनिधत मार्ग को परिष्कृत करने की उच्च भावना से प्रेरित हो कर ही अमात्य साधव ने स्कन्दपुराण के अन्तर-

कियाशांक चतुर्देश शताब्दी के सिद्द शैवाचार्य थे। कहीं-कहीं वे विजयनगर के महाराज हरिहर द्वितीय के कुनगुरु कहे गए हैं—विरूपाच साचाय कुनगरमंदियं कुनगुरुः

१ दे० इं० आ। जि० ४१, पृ० १६--१६; इं० हि० क्वा॰ जि॰ म, स॰ ३, पृ० ६११--१४।

गोन्ने योऽङ्किरसां प्रचण्डतपसश्चाष्ट्रच्यासुर-प्रष्ठाहुद्भवमेत्य नीतिसरयौ दत्तां धियं धैषयीम् । सूरिः सखि सर्वदानवमवःप्रह्वाद्वानाचितां यद् सूयः कवितां व्यवक्ति तशुते ना कस्य तेवाव्युतम् ॥

३. कियाशकिशुँदः साम्रात् तेत्रसा श्रोत्रियस्वकः।

कियाशक्त्याचार्षः कत्तिकलसकण्डीरवयशाः॥

इं० घा० ४६, पृ० १८ ।

र्गंत ब्रह्मज्ञान-प्रतिपादिका सूत्संहिता की 'वात्पर्यदीपिका' नामक विशद व्याख्या की हैं । इस टीका का श्रमु-शीलन करने से स्पष्ट पता लगता है कि माधव मन्त्री एक वड़े भारी दार्शनिक विद्वान थे । इस ब्रन्थ के श्रारम्भ मे भी माधव ने अपने गुरु का सादर स्मरण किया हैं । विद्वान होने के साथ-साथ ये शिव के वड़े भारी उपासक थे । कितने ही स्थानों में इन्हों ने शिव-मन्दिरों की स्थापना की थी ।

छव साधव की क्रियाशीलता पर दृष्टिपात कीलिए। १३४७ ई० में जब दृरिहर प्रथम के अनुज मारप्प अपरान्त प्रदेश पर शासन कर रहे थे, तब साधव उन के सन्त्री थे। कुछ काल के अनन्तर दृरिहर के पीछे वृक्षराय विजयनगर के शासक हुए। तब साधव उन्हों के असास्य वन कर वहीं निवास करने लो। इतिहास के देखने से पता चलता है कि इसी समय गुसलमानों ने जा कर गोवा पर कटजा कर लिया तथा पूरे पश्चिमी घाट पर अपना शासन जमाया। इन दुष्टों को उखाडने के लिए माधव मन्त्री भेजे गए। इन्हों ने अपने प्रवल प्रताप तथा सैन्यवल से विधमी यवनो का समूल नाश किया तथा डिन्दू देवताओं की पूजा-प्रतिष्ठा को फिर से आरम्भ कियारे। महाराज ने प्रसन्न हो कर १३६८ ई० के आसपास इन्हें वनवासी प्रान्त (जयन्तीपुर) का शासक बनाया। साधव ने बहुत दिनों तक यहाँ शासन किया तथा अपनी नीतिकुशकता से विजयनगर के सम्राट् की समृद्धि से योगदान दिया। १३६१ ई० में माधव मन्त्री की मृत्यु हुई। यिलालेख से माधव 'भुवनैकवीरः' कहे गए हैं जिस से इन के विपुल शौर्य तथा जात्रतेज से सम्पन्न होने की वात सहज मे ही जानी जा सकती है।

ऊपर माधनावार्य तथा माधन अमात्य के विषय मे ज्ञात प्रदनाओं का नर्यान किया गया है। इस वर्यन से स्पष्ट मालूम पढ़ेगा कि मायया तथा श्रीमती के पुत्र, विद्यातीर्थ भारतीतीर्थ तथा श्रीकण्ठ के शिष्य, सायया तथा भोगनाथ के ज्येष्ट आता, हरिहर प्रथम तथा गुक्कराय के सलाहकार तथा गुरु, 'कालमाधन' 'न्यायमाला-विस्तर' आदि अन्यों के रचयिता, संन्यास अहया करने पर विद्यारण्य के नाम से प्रसिद्ध होने वाले भाषवाचार्य चातुण्य मह तथा माचान्चिका के पुत्र, कियानिलास कियाशक्ति के शिष्य, स्तसंहिता की 'तात्पर्यदीपिका' ज्याख्या के रचयिता, अपने वल से गोवा से तुरुकों को मार भगाने वाले, वनवासी के शासक, उपनियन्मार्ग-प्रवर्तकाचार्य माधव अमात्य से सर्वथा मिश्र हैं। अतः माधव मन्त्री की विजय-वार्वश्रो का माधवाचार्य पर आरोप करना नितान्त अनुवित है।

श्रीमत्काशीविद्यासास्यक्रियाग्रज्जीशसेविता। श्रीमत्त्यस्यकपाठाठजसेवानिष्णातचेतसा ॥ २ ॥ वेदशास्त्रप्रतिष्ठात्रा श्रीमन्माषकमन्त्रिया। शास्यवेदीपिका सुतसीहतावा विषयिते॥ ३ ॥

श्रानन्दाश्रम-संस्कृत-प्रम्थमाला २५।

२ श्राशान्त्रविश्रान्तयगाः स सन्त्री दिशो निर्गीषुर्मेहता वजेन । योषामिश्रा कोंक्याराजधानीमन्येन मन्येऽस्पादयंवेन ॥ प्रतिष्ठितांस्त्रत तुरुष्करङ्कान् वत्याच्य दोण्या सुवनैकवीरः । वन्यूबिसानामकरोत् प्रतिष्ठां श्रीससनायाविद्याचार्वायं ॥ जिल् यं ११० ११ । प्रति ११० ११ ।

# श्राहोम राज्यर शासन-प्रणाली

श्रीयुत्त मथुराप्रसाद गोस्वामी, गुवाहाटी (गौहाटी, श्रासाम) ।

[ आसाम के आहोम-वंशी राजाओं ने जगातार ६०० वर्ष सफलतापूर्वक राज्य किया है। उन की शासन-प्रयाजी का अध्ययन करना तथा आसाम की तास्कालिक सामाजिक और राजनीतिक परिस्थिति से इस का सामजल्य कर के देखना इस खेख का उद्देश्य है।

इन आहोम राजाओं का विश्वद स्व ग दे व था। युद्ध, सिन्ध और कानून बनाने का सब अधिकार इन के हाथ में था। पर इस का मतलब यह नहीं कि आहोम राजा स्वेच्छाचारी और निरङ्क्षिय थे। जासन में उन के अधिकार समसामयिक मुग्ल-समाद अकवर या और हज़ेव की अपेना बहुत कम और सीमित थे। पर आसाम के गोहाँ इयों (मिन्नियों) के हाथ में बहुत शक्ति थी। मुख्य तीन गोहाँ इयों की सलाह से ही राजा का चुनाव होता था। आहोम राजा वंश-परम्परागत न होते थे। कुछ निश्चित घरानें (फह्त) के सब से येगय राजकुमात में से ही राजा चुना जाता था। राजा के हुष्कर्मी या अखानारी होने पर मिन्नियों को उसे गही से उतार देने का भी अधिकार था। आसाम के इतिहास से इस प्रकार के उदाहरण दिए जा सकते हैं। योग्य शासक न मिलने पर कभी-कभी मिन्नि-मण्डल मिल कर स्वयं भी बासन करता था। एक बार इसी तरह गोहाँ हों ने राजा सुकाफ़ा के वाद उस के पुत्र तावशिकाई को गही न दी, और भी कोई योग्य कुमार उन की नज़र में न था, अतः उन्हों ने कुछ काल (१३१९—२०ई०) तक स्वयं ही शासन चलाया। खोरा राजा ने बहुत अनाचार और उसीड़न आरम्म कर दिया था। तह आ कर गोहाँ हों ने परस्पर सलाह की और उसे उतार कर कामरूप के एक कुमार गदापाणि को राज्य सौंग दिया।

इस प्रथा के कारण कभी-कभी मिल्र-मण्डल के विभिन्न सदस्य अपने अनुकूल कुमारों को गडी देने का जतन करते थे। ऐसे मौको पर खूब पडयन्त्र रचे जाते थे। पर इन सब का स्पष्ट प्रभाव देश की सार्वजनिक शान्ति पर कभी देखने में नहीं आया। सरहारों में ही ये बाते चला करती; प्रजा से इन का कोई सम्पर्क न या। आहोम शासन-तन्त्र एक वैध शासन-अवाली थी। राजा भी शासन-तन्त्र का एक मुखिया मात्र या। यें कहने को तो सम्पूर्ण शक्ति वस के पास थी; पर वसे राज्य की चली आती हुई प्रयाओं का पालन करना पड़ता था। वस के विकट्स चलने या नई प्रथा चलाने का सामर्थ वस के पास न होता न्येंकि वस की कोई अपनी स्थायों सेना न होता थी। क्यप् का चलन भी वहीं प्रायः नहीं या। पर इस का मतलब यह नहीं कि आहोंम राज्य की सामिक शक्ति कम थी। यदि ऐसा होता तो आसाम ६०० साल तक लगातार अपनी स्वतन्त्रता कृत्यम न रख सकता। इस सम्पूर्ण समय में मरान, कक्षाही और मुसलमानों के उपद्रवो और शाक्रमर्थों का सामना उन्हे करना पड़ता रहा। मुसलमानों ने १३ बार आसाम पर आक्रमया किया, पर इर बार उन्हे असफल होना पड़ा। बिना एक सराक सैनिक चल के किसी भी राज्य का वस अवस्था में चिरकाल तक बना रहना असरम्भव होता।

आहोमों की सामिरिक अवस्था बड़ी उत्तम थी। उनके शत्रु मुसलमानों ने उन के अनुश्नासन और रखकुरण्वता की बड़ी मशंसा की हैं। शेहाँहें, फुकन, बरुआ, हजारिका, सैक्या, बऽडा, सब उन के सैनिक अधिकारियों के नाम है। इन का युद्ध के अवसर पर ससैन्य युद्ध-बेंक्र मे उपस्थित रहना अनिवार्थ था। साधारण सैनिकों की पाइक अर्थात् पदाति कहते थे। ये सब साधारण प्रामा में से होते थे। इन्हें वेतन-इन्हण २ पूरा (= बीधा) कुमीन मिलती थी। हर चार पाइकों मे से एक को राजसेवा मे उपस्थित रहना आवश्यक था। उस की अनुपत्थिति मे उस की मूमि आदि का प्रवन्ध योच तीन पाइकों को करना पड़ता था। इस २ पूरा कुमीन पर पाइकों का स्वाभाविक अधिकार था। एक नियत आयु के बाद उसे पाने का अधिकार हरएक पाइक को था। आनित के समय इन पाइकों का काम राजा के घर के काम करना, सङ्के बनाना, तालाब खोड़ना और शक्त आदि बनाना होता था। सरदारों और उच्च पदाधिकारियों को बेतन-स्वरूप राज्य से पाइक मिलते थे, जो उन के खेतों मे तथा अन्य

कास करते थे । साधारणतया इस इसे सामन्त-पद्धित कह सकते हैं, पर यूरोप की सामन्त-पद्धित से इस में फूर्क या । वहीं रैश्यत सामन्तों के अधीन रहती थी । पर आहोम शासन-अयाती के अनुसार हरएक ध्यक्ति पर राजा का सीधा अधिकार था । सामन्तों के राजा की ओर से परिचर आदि मिलते थे । अतः इन का श्यमेण राज-शक्ति के ख़िलाफ़ नहीं किया जा सकता था । सूमि और सनुष्य दोनों पर राजा का एक समान अधिकार समका जाता था । युज्यवस्था के जिए पाइको को कई लक्ष्यों से बाँटा जाता था । जल्येदार की बद्दा और सैन्या कहते थे । झेटे-खेट अपरार्थों का फ़ैसजा ये ही लोग करते थे । इन्हें खुनने का अधिकार पाइको को था । वे अब चाहते वन्हें पदच्छत कर अपने में से ही किसी दूसरे की इन पदीं पर विषय कर लेते थे । बड़े-बड़े अपरार्थों के सुकदमे राजधानी के वरुषा कुकन आदि उच्च पदाधिकारियों के वास जाते थे ।

माहोम राजाओं ने म्रपने यहां रुपए का चलन न होने से व्यापार पर कभी व्यान नहीं दिया। वन की नीति सदा कृषि की दस्ति की म्रोर रहती थी। सडकें बनाना, ताबाव खुदबाना, तथा अन्य प्रकार से खेती की वस्ति करना, यही वन की भाषिक नीति थी।]

सामाजिक ग्राह राजनैतिक श्रमुशान-विलाक चिरकाल एके देारे ना शाके। अवस्था आह कालमेदे सेइ-विलाक लरचर करा आवश्यक ह्य। जि जातिये पुरिन श्रमुशान-विलाकते सदाय खामोचमारि घरि शाकिव होजे, सेइ जातिर अध-पात इवले वेशि दिन ना लागे। श्राहोम-विलाक जे च'श' वळर काल आसामत अति सुख्यातिरे राजत्व करिव पारिले, तार पटा कारण वेभेंग्लोकर उदार आह गुण्याही स्वभाव। धर्म आह समाज सम्बन्धीय आहोमर मालेमान निजा अनुप्रान आछिल। आसामत किळुदिन श्रकार पिछते सेइ-विलाक परि दि आहोम-विलाक तार ठाइत हिन्दू अनुष्ठान श्रहण करिले। राखिले मात्र वेशेंग्लोकर राज्यशासन-प्रणाली। चुकाफा श्रोसामले आहि एइ देशत जि शासन-प्रणाली चलाले, चन्द्रकान्तिसंहस्वगैदेवेशे प्राय सेइ एके प्रणालिरेइ राजकार्य चलाइछिल। च'श' वळर स्वच्छन्दे चित-श्रहा एइ शासन-प्रणालीटोनो कि, तार लगत आसामर सामाजिक आह राजनैतिक श्रवस्था खाप खाइछिलने नाइ—ताके श्रालोचना करा आसार प्रवन्धर उद्देश्य।

त्राहोम-त्जा स्वर्गदेव ब्राहोम शासन-प्रवालीर ब्राधिल । समर, सन्य, आइन-कान्त व्रादि राख्यर यावतीय काम स्वर्गदेवर आझा-सवे हैि छिल । हाहरीया ब्राहि विषया-सकलक स्वर्गदेवे पातिछिल, आह जगर पाले तेश्रों लोकक स्वर्गदेवे साहिवन्रो पारिछिल । एई दुिल जे ब्राहोम रजा स्वेच्छाचारी ब्राछिल, तेने च हय । मेगल सम्राट् श्राक्तवर वा श्रीरङ्गजेवर तुलनात ब्राहोम रजार श्रीधिकार नानाप्रकारे सीमायद । मेगल सम्राटर इच्छार विपरीते चिल्लव परा विषया मेगल राज्यत नाछिल । मन्त्री-सकल सम्राटर श्रानुप्रहापेची साधारण कार्यकारक (Secretaries) मायोन । तेश्रोंलोकर निज दुद्धि श्रास्त विवेचना मते राज्यर कोनो कामके करिवपरा चमता मोगल मन्त्री-सकलर नाछिल । श्राहोम गोहाँ विनिजना एश्रोंलोकर द्रालनात वर चमताशाली विपया । एकगाट हले तेश्रोंलोकर ज्ञा भद्गा पता करिल पारिछिल, श्राह उपयुक्त कोंबर ना पाले राजकार्यके चलाइछिल । श्रासामर दुरखी लखक गेहट चाहावे एई नियम-विज्ञाक केवल नामत हे बका द्रालि कय । प्रतापिसंह श्राह गदाघरिसंहर दरे पराक्रमी श्राह लगा राज कमलेश्वररसिंहर दरे दुर्वल रजार दिनत शासन-नियमर अनेक व्यविक्रम घटिछिल द्रिल तेखेते केछे । एने व्यविक्रम मालकै चाले सकलो देशर शासन दुरखीते पीवा जाव । दिस्य वंशी श्रयस हेनगीर दिनत श्रवण्य प्रताप । पार्लमेट समाह श्रत वंशा त्राय श्रवन व्यविक्रम चिल्ले वाले सकलो देशर शासन दुरखीते पीवा जाव । द्रिल्ले वालीमेट समाह एसमयत श्रवनत श्रवण्य श्रीचना करि-

छिल । श्रासामतो सेई दरेई सबल रजार हातत परि दुर्वेल मन्त्रीर निज चमता केतिश्रावा केतीश्रावा तलपरा एको श्राचरित हव लगीया कथा न हय । किन्तु एने व्यतिक्रम थका बुलिएइ श्राष्ट्रीम रजा खेच्छाचारी वा महमत बुलिले मूल हव ।

मन्त्रीर हातत रजा भङ्गापता चमता यकाटो भारतर इतिहासत एको नतुन कथा न हथ । भङ्गाटो एरिलेथ्री रजा पतार उदाहरख पुरिन भारतर हिन्दू राज्य-विलाकत अनेक देखा जाय । अध्यापक जायसवालर 'हिन्दू पेलिति' नामर अन्यत रजा निर्वाचन सम्बन्धे बहलाह आलोचना करा है छे । प्राचीन भारतत रजा बल्ला सन्त्रीसकलक राजकृत बुलिल्लिल । पालीभाषार कोनो एक सूत्रमले राजकृत शब्दर अर्थेई मन्त्री बुलि जायसवाले लिखिले ।

वाछनि प्रया त्राछिल दुलि गोहाँइ-सकले जरे तरे परा देका त्रानि रजा पातिव नेावारिछिल। गोटा-दियेक निर्दिष्ट फैदरपरा कोवेंर म्रानि सदाय राजपाटत बहुवा हैकिल । सेइ फैद केइटार कोवेंर-सकल भितरत जाके उपयुक्त दुित गोहाँइ-सकले सेवा करिक्रित, वेर्वे सिंहासन पाइक्रित । योग्य कोवँग नापाले सन्त्री-सकते निजं राज्य चलाव परा विधान ग्राञ्जिल । ग्रथ्यापक सूर्व्यकुमार भुनादेवे सम्पादन करा स्व० इरकान्त वरुवार 'श्रासाम बुरञ्जीर' १७ पृप्रात एइ दरे कैछे। "पाछे मन्त्रीसकले श्रारी माल ना पाइ चतुर्थ चुखाडफा राजार राजनीर गर्भत जात तात्रीनुजाइ कीवँरक रजा ना पाति १३११ शकर परा १३२० सकलैके राज्यशासन करि त्राछिल ।" एइ थरखर मन्त्रिशासन आहोम राजत्वत केइवा वारो हैछिल । देशर सुशासनर निमित्ते मन्त्री-सकलर हातत एने असाधारण चमता दि आहोम शसनतन्त्रह एटा डाङर काम करिछिल। एने दिहा नयका इले दुर्वेल रजाइ पाइ म्राहोस राज्य काहानिवाइ चारखार करिलेहेवेन। श्रमुपयुक्त स्रारु दुर्वेल कोर्वे-रक राजपाट निदियार उपरिश्री अत्याचारी भ्राह श्रयोग्य रजाक भाद्धि न रजा पता चमता मन्त्री सकत्वर श्राछिल। लरा रजार श्रविचार श्रारु उत्पीडन सिंहव नावारि डाडरीया-सकले केनेके गदापाणि कोवँरक राजपाट दिले एइ विपयंग्री हरकान्त वरुवार दुरखीत लिखा माले। "लरा रजाइ म्रनेक कोवेंर-सकतक घरि घरि म्रानि दण्डवन्ध करि अनेक अनीति कर्म करिव घरिले । सेइ देखि बढागोहाँनि प्रभृति ढाढरीया-सकले मनत विरक्त है अन्य एक जनके रजा पाति लवर मनस्थ करिले, जेहेतु राज्य भङ्गापता करार भार डाङरीया-सकलर आखिल। पाछे डाडरीया-सकले रजा हवर योग्य लोक नेदेखि गदापाधि कोवेंर कामरूपत बका ग्रुनि वेवेंइ वह रजा हवर उपयुक्त हेन जानि रजा पातिलैं जावर कारणे वरफुकन प्रभृतिलै लिखात.....वन्दर वरफुकनं सकलो फुकन राजलोवारे परामर्श करि गदाधर कोवेंरके योग्य हेन जानि रजालोवा स्थिर करि. रजा होवा द्रालि सेवा करिले ।" (पृष्ठ ५६)

सकतो समयते उपयुक्त कोवेंर पोवा ना जाय। केतियावां-केतियावा प्राय सकतो कोवेंरर गांत एटा न हय एटा दोष याके। एने स्थलत काक एरि काक धरिव डाडरीया-सकतर एटा समस्या है परं। स्वभावते प्रत्येक जनेंद्र प्रापोनार मनेंर मिला कोवेंर एजन राजपाटन पाले माल पाय, कारण तैतियान रजाइ तेंग्रोंक ग्रान दूजन गोहां-इतके वेचि धनुषद देखुवाव, ग्राक मन्त्रीसमान तेंग्रोंर चमता ग्राक प्रतिपत्ति बहुत गुणे वाद्विय। गनिके समान गुनी कोवेंर केवाजनो याकिले गोहाँइ-सकलें निज निज स्वार्थर अनुरोधत राजपाटर कारणे किलकन्दल करे। एनं कन्नलत माधारण प्रजार कोनो सम्बन्ध नाद्यिल; डाडरीया ग्राक विपया-सकते है एइ-विलाकत योग टिछिल। पमूह प्रजार महायेरे टेखादेखि युद्धत राजपाट लोवार ग्राशा नेदेखि कोवेंर-सकले गोहाइ-सकतर लगत योग है स्लादिल करि नाना ग्रामिसन्धिर सृत्रपात करे। एने धरणर ग्रमिसन्धि ग्राहोम राजत्वत ग्रनेंक वार है छिल, ग्राह

अनेक बार एनं चक्रान्वत परि कीवेर आव डाङ्गरीया सकते अनाहकत चक्क, काण, आनिक समये समये प्राण पर्यन्त हेदबाइछिल।

निर्वाचन नीवि थका कारणे सिद्यासन लै प्रवियोगिवा होवाटो स्वाभाविक। एने अरियाअरि आजिकालिओ ह्य, किन्तु दलवद राजनैतिक मव नचला कारणे आहोम राज्यर प्रवियोगिवा हाङ्गरीया आह कोवँरर मितरते आवद आहिल। पराजित दलक दमाइ राज्य निरापद करिवर निमित्ते न राजा आह तेऔर दले गुरु व्यवस्था करिव लगा हैकिल। वास्विकते शासन तन्त्र-मते चित्रव खोजा रजाइ सेइ दिनव एने नीवि अवलम्बन न किर नोवारेओ। गोहॉइ-सकलर सन्मिति विने जंतिया रजाइ कोनां काम करिव नोवारे, सेइ गोहॉइ-सकलर मितरत जावे रजार विवद्धपन्धी कोनां हाङ्गरीया ना थाके वालै चेवा रजार घाइ कर्त्तव्य। नतुवा शासन विवयत सदाय ऐक्य मव पीवा टान हव, आह आनिक सिंहासनेइ निरापद न हव। सेइ कारणे प्रत्यंक आहोम-रजा शिङ्गरीयर चित्रय विवया माँगि निजर वाछिन मवे विष्या पातिकोवा देखा जाय। राजद्रोह आदि गुढ अपराधर चेक थका पुरीन विवयार विष्यसम्पत्ति काढ़ि आनि, प्राणदण्ड शास्ति दियारो उदाहरण आछे। दायित्वपूर्ण इङ्गप्राज शासनप्रणालीत एकालत एइ दर्रई मन्त्रीर दोष विचार किर प्राणदण्ड दिया हैछिल। आछे। दायित्वपूर्ण इङ्गप्राज शासनप्रणालीत एकालत एइ दर्रई मन्त्रीर दोष विचार किर प्राणदण्ड दिया हैछिल। आछे। दायित्वपूर्ण इङ्गप्राज शासनप्रणालीत एकालत एइ दर्रई मन्त्रीर दोष विचार किर प्राणदण्ड दिया हैछिल। आछीन राजनीतिए सात्र प्राण्ड व्यवस्था गुचाइछे।

भ्रमिषेकर समयत रजाक नीतिवाक्य शुनुवा नियम भ्राद्यित । तुंसुबीया बुंरजीर ४१ पिठित युढा नोष्ठाचे न रजाक ग्रुतुवा उपदेश खिनि एइ दरे दिछे—"तोमाक महाप्रसु राजपदक दिले। सन्तक पालन, दुष्टक दण्डि, प्राचीर सुख दुख विचार तीमार इहे धर्म, आद डॉगर बुचर आर्शयत जैने कै ताप आदिक नापाय, ककाई रजा-देवर ग्राश्रयते तेनेकै देवको देवको देशर प्रजार दोषे गुर्खे ना पाइछिल । आजि धरि परमेश्वरे दोष गुर्खर आश्रय कराते। जिकार्व्यर परा दोष इइ. जि कार्व्यर परा गुरा इइ म्राको स्वर्गदेवे नियम करिव लागे। म्राह तोमार तिनिष्ट माई भ्राब्धे, इ-बेरिकी पुत्रवते प्रतिपाल करिव लागे। इ-बेरियी पितृवीधे सेवा करिव लागे। पाछ र्खैको वर-मरु क्रमे प्रवर्त्तिव लागे। आरु तिपाम रजाको नेरिवा, पुत्रवते स्तेह दया करिवा।'' बुढा गोहॉइर एइ चपदेशते रजार घाइ कर्त्तेच्य खिनिर एटा श्रामास पावा जाय । उपदेशर भाव ले चाइ ब्राहोम रजाक स्वर्गदेव बुखिलोधी तेथों र जे कोनो देवदत्त अधिकार थका बुखि स्वीकार करान दैखिल, सेइ विषये कोना संदेह नाथाके। स्वर्गदेव एपाधिटो हिन्दुवे दिया, आहोम रजा-सकत्ते आदिरे परा देववंशी वृत्ति बोषणा करिक्किल, आह हिन्दु-विलाक्षेत्री ब्राह्मेस रजाक देवबंशी बुल्लि के स्वर्गदेव वपाधिरे विमूचित करिक्षिल । किन्तु सिंहासमय चठार दिनरे परा स्वर्गदेवे प्रजार दोष-गुण्य मागी हव लागे। देवतात उत्पत्ति हलेक्यो स्वर्गदेष एके वारेड् दायित्व-रहित न हव । देवदत्त प्रधिकार बका हते आहोम रजाक सिद्दासनर परा नमाव परा जमता सन्त्री-सकलक दिव नावारिले हेतेन, कारण देवतार परा अधिकार पावा रजाइ मन्त्रीर वश है चित्रव नावारे। किन्तु आहोस शासनतन्त्रइ देवदत्त प्रधिकार ना मानिळिल, आह सेइ कारखेड मन्त्री-विलाकर प्रावत विशेष चमता दि रकार हात भरि वान्धि दिख्यिल ।

श्राहोम शासनविधिमते राजिसंहासनत जेनेके कारां वापतीया श्रीधकार नाबिल, राजिनमताश्री सेई दर कोना रजारं व्यक्तिगत स्वत्व बुलि घरा न हैकिल। पुरनी हिन्दु राज्यर नीतिमते राजिनमता चुक्तियद्ध प्रधिकार। राजमारं पाइ रजाइ निज स्वार्थ एरि प्रजार हितर निमित्ते जेष्टा करिव लागे। श्राहोम-विलाकर मतेश्री राजपद ठिक पुरनि हिन्दूयुगर दरं एखन विश्वास करि दिया मार। नियम-मते बहन करिव नोवारिलं कोना तृपतियंह एइ भार चिरकाल दानी करित्र ने।वारं। अनुपयुक्त जैन देखिले डाङरीया-सकले एजन रजार मूरर परा खहाइ नि राजभार आन जनर हातत दियाटो आहोम राजवन्त्रर एटा अति खाभाविक फल बुलि धरिव लागिव। यथार्थते आहोम शासन-प्रणालीर राज्यर शेष अधिकार (sovereignty) रजा, नाइवा गोहॉइ-सकलर हातत नालिल । आमेरिकार युक्त-प्रदेशर दरे एइ अधिकार शासनतन्त्रते निवद्ध। गोहॉइ-सकले शासनतन्त्रर पराहे रजा भड़ा पता जमता पाइलिल, आह रजायो शासनतन्त्ररे अङ्ग हिछावेहे राजकार्येत प्रधान चमता चलाव पारिलिल । राज्यर सुशासनर निमित्ते शासनतन्त्रत वन्धा छटा नियम आखिल, सेइ नियम उल्लेखा करिले रजायो राजचमता चलाव नोवारिलिल आह मन्त्री-सकलेखो रजा भड़ा पता करिवले वल पाइलिल। एतेक आहोम मते रजा, मन्त्री, डाङरीया सकलें समाने शासनतन्त्रर अर्धान।

श्राहोमर एइ कटकटोया शासनतन्त्र लिपिबद्ध अवस्थात नाखिल । देश दस्तूर श्राह पूर्वापर आचार मते राजकार्य ओ चलोवा है छिल । एइ आचार-विलाकर सकतो देशर मानुहर माजतेइ अद्भुत चमता देखा जाय । जनसाधारणे सहने आगर धरण करण एरि नतुन नीति नियम लव नोखोजे, आह रजाइ किया कारणे न प्रथा सुमाव लुजिलेओ अशेष चेष्टार फलत है सेह प्रथा चलाव पारे । आहोम राज्यर नीति-नियम-विलाक प्राय सदाय एकेइ आछिल । तार कारण एटा एइ जे आहोम रजार सैनिक-बल एने नाछिल जे सहजे कोनो एटा पुरनि नियम गुछाइ बलेरे प्रजार माजत नतुन नियम चलाव पारे । आहोम राज्यत स्थायी फौज रखा दिहा नाछिल, आह स्थायी फौज ना राखिले रजार चमता स्वतंत्र सीमाबद्ध ।

स्थायी फीज रखार दिहा नाछिल यदिग्री ग्राहोम-विलाकर राज्य रचार निमित्ते पटा श्रित सुरहुत सामरिक व्यवस्था त्राखिल । तेम्रोंलोके राज्य लबरे परा शेषलैके प्राय सकलो समयते देशत एटा न इय एटा चत्पात त्र्याञ्चितः । मरास्, कछारी, मछल्मान श्रादिर उपद्रवर माजत देशत शान्तिरचा करि प्रजाक सुखे सन्तोषे रखा साधारण शक्तिर कास न हय । एवार न हय दुवार न हय चैथ्य वार मछल्माने आसाम आक्रमण करे. ग्रारु एइ चैभ्यवारेइ ग्राहोम-विलाके शत्र लगत जुजि देशर स्वाधीन जीवनरचा करिछिल। मछल्मान-सकले निजे असमीया सेनाक शलागि गैहे। आचल कथा, आसामर सामरिक व्यवस्था एने परिपाटी आरू टान त्राखिल जे इङ्गितते गोटेइ जातिटोवेइ काचिपारि जुजलै जाव पारे । सेइ कारग्रेड देखा जाय जे श्रागर परा गुरि लैंके गोटेइ ब्राहोस विषया-विलाक सामरिक मर्ट्यादार ब्रिधिकारी । गोहाँइ, फुकन, वरूवा, हाजरीका, शईकीया, बड़ा सकलोटि सामरिक कर्मचारी । युद्धर समयत तेश्रोंलोको मागे मागे सेना लै युद्धचेत्रत उपस्थित इव लागे । एइ सेनार परिसाख अनुसारे उपहवा कर्मचारी-सकत्तर भान-मर्व्यादाग्री कम-बेच हव । सेना-विलाकक पाइक बोला होइखिल। पाइक शब्दर अर्थ पदातिक। पाइक-विलाकर भितरत सकलोवे सदाय जूज करिवलै जाव ना लागे । श्राचलते पाइक-बिलाक साधारख रायत । श्राजिकालिर दरे सेइ दिनत धनर व्यवहार कम वर्काकारणे रजा घरर काम करिवलै मानुह पोवा टान ब्राक्तिल । गतिके रजाइ रायतर परा माटिर कर न लय । खाजनार सलिन प्रत्येक चारिजन पाइकर भितरत एजने गै रजाधरत काम करि दिया नियम ग्राछिल। रजाधरत स्वाटि दियानाने पाइको पति दुपुराकी माटि पाइछिल । जि जन पाइक रजाघरत खाटिवली जाय तेश्रोर माटि वारि, खेतिबाति वाकी तिनिजने चाय । शान्तिर समयन रजाघरर काम सहज ग्राछिल । खेतिबाति करा, ग्रालि-पहुली तीला, पुलुरी खना आदियंइ पाइकर घाइ काम। जि-विलाक पाइक रजाक ना लागे, सेइ-विलाके गै सासरीया आदि विषया-विलाकर घरत काम करि दिया व्यवस्था ग्राहिल । गतिके हाङरीया-सकले-ग्राजिकालिर उद्य कर्मचारीर

दरमञ्चा ना पाइछिल । वेत्रोँ लोकर पारिश्रमिक हिछाने यावतीय काम करिनर निमित्ते रजाघरर परा किछुमान बतुवा पाइछिल । एइ बतुना-विलाकेड युद्धर समयत साजिपारि निज निज विषयार अर्थाने गै जुज करिन लागिछिल ।

माटिर खाजनार सल्नी रजा वा राजकर्मचारीर घरत काम करा नियमटा ईग्लण्डती एकालत आछिल. ताके "फिउटेलिन्म्" बोलिछिल । किन्तु आसामर पाइक-विलाक ईग्लंडर "मिलेन" प्रजार अनुरूप यथार्थेते नाछिल । ईग्लंडर "मिलेन" रायत-विलाक सेइ देशर दाडर ढाडर ढाडरीया वा लर्ड-विलाकर प्रजा। लर्ड-विलाकर प्राच्चामते तेओंलोके जुज करिवले जाव लागिछिल । तेओंलोके जि माटि खाइछिल सि लर्ड-विलाकर सम्पत्ति। किन्तु असमीया पाइक-विलाक आह आसामर माटि उभयेड असमीया रजार निजा सम्पत्ति। "सि-सक्लर मते (आहोसर मते) रजा जे केवल सूमिर अधिकारी एनं न इय, मानुहरो अधिपति। उभयके दान आह इखान्तर करिव पारिछिल।" आसाम वुरखी—गुनामिराम वरुवा—२ ए०। पाडक-विलाकरो निजा मोगर माटि दुपुरा पोवा एटा म्वस्व बुलि रजाइ स्वोकार करिव पारिछल, आह सेइ कारखे पाडक प्रजाइ निर्दिष्ट वयसत मरिदिलेइ खेलर विषयार परा निजर मागर माटि दावी करिव पारिछल, राविन्छन चाहावे तेओंर 'एकाङण्ट अव आसाम' नामर कितापत विलिखें।

श्रासामर पह "फिउडेल" प्रयालीर पटा डाडर गुण ए जे झाछिल जे एड देशर प्रजा-विलाक मदाय रजार झघीनेइ झाछिल । इस्रोरोपर फिडडेल राज्यर डाडरीया-सकलर दरे झसमीया पाइकक कीनी डाडरीयाइ रजार विरुद्धे तुलि देशत उत्पाद कीरिय नोवारिछिल । कालकमत जेतिया धनर प्रचलन हल गा-खाटनिर ठाइत घन दि माटि खोवा नियम चिल्ला।

पाइक-प्रणाली यकार कारणे आहाम प्रासामत राजकोषर अवस्था कोना समयते दुवैल हवलैं ना पाले । वेशर दुवैगिर समयत आहोम रजाइ प्रजाक करकाटलेरे चेपा नििंद प्रजार हतुवाइ राज्यर यावतीय काम कराइलिल । शिल्प, वाशिज्यर बहुल विक्तारले वाट नाचायो आहोम रजाइ जयसागर, शिवसागरर दरे पुखुरी, चेटनी, घेादर आलीर दरे गढ़ आह नानान दैल, देवालय कराइ राज्यर समृद्धि बढाव पारिलिल । आन फाले रजा आह प्रजार मितरत सदाय धनिष्ठ सम्बन्ध आहिल । राज्यर यावतीय कार्यते प्रजार स्वार्थ बका दुलि प्रजाइ सम्बन्ध अनुमान करित पारिलिल, सेइहे विपदर समयत आहोम रजाइ गोटेइ प्रजारे अक्रपटीया सम्राय आह समर्थन पाइलिल ।

चलांवा-करोवार सुविधार कारणे पाइक-विलाकक खेले खेले मगोवा है छिल । खेले खेले वड़ा, शडकीया आदि पाइकर उपरत विधया आछिल । साधारण अपराधी-विलाकर दोपादोप विचार करि एड कर्मचारी विलाकेह दण्ड विद्वित पारिछिल, किन्तु डाहर अपराधीर विचार आह दण्डकरार भार वरवहवा आदि राजधानीर विभया-सकलर हातत । कोनो खेलर विषया अत्याचारी है पाइकर उपरत उपष्टव करा जेन देखिले पाइक-विलाक एकमत है वेओंक माड्डिन विषया पातिव पारिछिल, एइ धरण्य निन्धांचन जमता आजिकालिर अति उसत गण्डवन्त्र प्रधान देशतो विरक्ष। वहा, शहकीया, हाजरिका आदि विषयार हातत खेलर ओपरत यावतीय चमता दिया याके, वेने विपयाको जि शासनतन्त्र-मते प्रजाइ माङ्डिन पातिव पारिछिल सेह शासनतन्त्रर श्रेष्ठता-सन्दन्य किश सन्देह याकिन पारेने १ मोटते कवले गले आहोम शासनतन्त्रत गण्डवन्त्रर सकला लच्चेह वियमान आछिल । देशर सुशासन आह प्रजार व्यक्तिगत स्वाधीनतार कानो प्रकार चित नोहोवाके जिमान खिनि स्वायत्त-शासन दिव पारि, आहोम शासनतन्त्रत सेहिलीन दिया व्यवस्था आछिल । एने एटा उच्चतरपर शासनप्रणालीरे जिजातिए च' श' वहर काल एलन राज्य सुख्यातिर राजत्व करिछल, सेड जातिर राजनैतिक प्रतिसा मकलोर गीरवर विषय ।

# श्री चैतन्यदेव कान् शके ऋन्तर्हित हन ?

#### श्रध्यापक श्रीयुत दीनेशचन्द्र भट्टाचार्य, चट्टप्राम ।

[श्री चैत-यचिरतासृत नामक गौहांग वैग्याव सम्प्रताय के सुविख्यात ग्रन्थ ने वर्षित हैं कि शक संवत् १४४४ में. ४८ वर्ष की अवस्या तं, श्री चैतन्य महाग्रसु की सृत्यु हुईं। जयानन्य समा लोचनदास उन की सृत्युतिथि आवाद शुक्त सम्मी, रिववार कताते हैं। परन्तु शक संगत् १४४४ में आवाद शुक्त ससमी को रिववार नहीं था। इस में, संवत् में ही सूल मालूम पदती है, तिथि में नहीं। दूसरा संवत् १४४८ वताया काता है परन्तु उस में भी यही कितनाई आ पदती है। यह सवत् १४४७ (शक) होना चाहिए स्पेकि उस वर्ष आवाद शुक्त सममी रिववार को थी। वालकित कर्णपूर के 'श्री चैतन्यचरितासृत' में श्री चैतन्यवदेव का वय ४७ वर्ष दिवा है तथा उसी लेकक के 'श्री चैतन्यवन्त्रोदय' नाटक हारा भी सवत् १९४४ की ही पुष्टि होती है।

प्राचीन वद्गमाहित्ये इतिहास ग्रां जीवनी-प्रन्य ग्रति दुर्लम । कतिपय 'चरित'-प्रन्य पायोग्रा गेलेब्रो, महापुरुषगणेर जन्म-सृत्युर तारिख-निर्णय करा एक प्रकार ग्रसाध्य । एह साधारण धारणार वशवर्ती हृइया श्रामरा जखन गौडीय वैष्णवाचार्यगणेर विवरणीते पाश्चात्य धरणे लिखित बहुतर जन्मसृत्युर शकाङ्क प्रथम देखिते पाइ, तखन वस्तुतह ग्रानन्दलाम ह्य । सन्प्रति कौत्हल-वशतः ऐ रूप कतिपय शकाङ्क विशेषभाव श्रालोचना करिया ग्रामरा एककाले हताश हृइयाछि । एकमात्र श्रीचैतन्यदेवेर जन्म-शकाङ्क व्यतीत, 'वङ्गभाषा श्रो साहित्य' प्रसृति अन्ये गृहीत वैष्णवाचार्यगणेर तारिखगुलिर एकटोद्यो अश्रान्त बिल्या प्रतिपन्न हय किना सन्देह । ग्रामरा वङ्गीय साहित्यकवृन्दके अनुरोध करितेछि, पतित्र वैष्णव-इतिहासेर एह कलङ्क जन ताँहारा विज्ञान-सम्मत प्रणाली अव-सन्वे श्रपनीदन करेन । ग्रामरा वर्तमान प्रवन्धे देखाइते चेष्टा करित जे स्वयं महाप्रसु कोन् शके अन्तिईत हह्याछिलेन से विवये यथेष्ट विचारेर व्यवकाश रहियाछे ।

श्री चैतन्यचरितासृत प्रन्थे स्पष्टाचरे लिखित स्राखं, १४४५ शके ४८ बत्सर वयसे महाप्रशुर स्नन्तर्घान इय। स्रन्य कीन प्रन्थे बोध इय स्नन्तर्घानेर कीन शकाडू स्पष्ट करिया लिखित नाइ। चरितासृत प्रन्थ महाप्रशुर स्नन्तर्घानेर स्रनेक पर रचित। स्नन्थरोषे स्नयसमाप्तिकाल एइक्ष्प पास्रोक्षा जाय —

> "शाके सिन्ध्विनवार्यन्दी क्येष्ठे बुन्दावनान्तरे । सूर्ये द्वसितपञ्चन्यां प्रन्थोऽयं पूर्येतां गतः ॥"

िलिपेकारर देशि पाठान्तर घटाय, बहुकाल यावत् तारिखटी सन्दिग्ध अवस्थाय रहियाछे। अथन गियत क्योमिषशास्त्रेर साहाय्यं अकाट्यक्ष्पे इहा निर्णय करा चले। श्रामरा गयाना करिया देखियाछि, १५३७ शकाव्दे (७३ मे १६१५ स्त्रो०) ८-इ क्येष्ट रिववार (चान्द्र वैशाखेर) कृष्णा पट्चमी तिर्थि ३-६-५० पल पर्यन्त छिल । सुतरां इहाइ चरितासृतेर प्रकृत रचनाकाल । "सूर्याहे सितपट्चम्यां" पाठ भुल, कार्या ऐ शके 'असित' अर्थात् कृष्णा सप्तमी सङ्गलवार पढ़े, एवं शुक्का पट्चमी क्येष्ट मासे सोमवार एवं शुक्का सप्तमी बुषवार पढ़े। "शाका- प्रिमिन्दुवासेन्दै।" पाठटी एकेवारेइ अुल एवं कल्पित—१५०३ शके (२३शे मे १५८१ छू०) २५ शे ज्येष्टे (चान्द्र-ज्येष्टेर) कृष्णा पश्चमी ४।१० पल पर्व्यन्त छिल, किन्तु से दिन मङ्गलवार, रिववार नहे। ऐ मासेइ कृष्णा सप्तमी बुधवार। गौड़ीय वैष्णवेर सन्प्रदायविशेप दीर्घकाल जावत एइ आन्त एवं कल्पित रचनाकाल (१५०३ शक) प्रचार करिया ग्रासिवेक्षेन। प्रेमविलासेर एक ग्रमिनव विलासे एव वनविष्णुपुरेर एक पुँधिते (बङ्गीय कवि २८-६ प्र०) नाकि एइ तारिल पाग्नामा जाय।

जाहा हुउक, महाप्रभुर ग्रन्तर्घानेर दर बत्सर परं रचित एकसात्र प्रन्थेर उपर निर्भर करिया १४५५ शके तौहार तिरोमान अविसंनितरूपे प्रहण करा जुल्जिक नहे। चरिताष्ट्रते शकाह्र भिन्न मासादिर उल्लेख नाह। क्षयानन्द ग्री होचनदासेर मते रथनात्रार भ्रव्यवहित परवर्ती ग्रायाहेर शुक्रा सप्तमीते महाप्रभुर विरोधान हय एवं से दिन रविवार छिल । बहुकालपूर्वे पुरातन "श्री श्रोविष्णुप्रिया पत्रिकार" द्वितीय वर्षे ( ७२ पृ० ) बनैक लेखक यह तारिखटी गणना करिया देखियाछिलेन। १४५५ शके ३१ शे श्रापाढ् रविवार शुक्का श्रष्टमी ४-६।४१ पत्त छिल ( भ्रामादेर गणनाय ४६।३३ पत ), किन्तु से दिन ग्रुष्टा सप्तमी पान्नेग्रा जाय ना । उक्त लेखन महोदय १४५५ शकाहू अभ्रान्त घरिया तिथिटाइ भुत्त साव्यस्त करियास्त्रिलेन । भ्रामरा किन्त्र मने करि तिथि अपेत्रा शकाहूदाइ भुत इग्रोग्रार अधिक सन्धावना । चरितासृते लिखित शकेर ठिक एक बत्सर पूर्वे १४५४ शकाब्दे १० इ आषाढ़ रविवार ( ६ इ जुन, १५३२ खू० ) गुक्का सप्तमी ५१।५४ पत्त पात्रीत्रा जाय एवं इहाइ महाप्रभुर विरोधानेर प्रकृत तारिल हइने । एतद्रिल १४५८ शक्तेओ २७ शे श्रापाढ़ रिनवार (२५ शे जुन १५३६ खृ० ) गुक्का सप्तमी ४४।१० पत्त छित्त । महाप्रमुर जीवनीपखी विभिन्नप्रन्ये विभिन्नप्रकारः चैतन्यभागवते ताँहार नीताचले बास अधिकाश पुँचिते "अष्टाबिशति बत्सर' लेखा आहे (संशोधन करिया "अष्टादश सक्तसर" हिस्तित हृहयाहे )। जयानन्दस्रो तिन वार लिखियास्त्रेन ( पृ० १३७. १४-६४० ) २८ वत्सर । दुइ जनेर मते ऐक्य देखिया स्रामरा प्रथमत: १४५८ शकइ अवधारण करिते प्रवृत्त ष्ठइयाखिलाम । कृष्णदासेर मते २४ वत्सरे संन्यास, १८ वत्सर नीलाचले बास एवं ६ वत्सर विभिन्नस्थाने अभग्य । ६, १८, २४ संख्यागुलि गणिताङ्केर हिसावे एव६ विग्रुद्ध एवं निर्दोष जे स्वभावतइ ए स्थले निपुण इस्तेर परिचालना आग्राहित हय । चैतन्येर चरितावलीमध्ये सर्वापेचा प्राचीन एवं प्रामाणिक मन्येर देशहाइ दिया भ्रामरा उक्त उसय सत्तह परित्याग करिते वाध्य हहसाछि ।

इहा निवान्त कला हूरे विषय जे गै।ड्रीय-वैष्णव सम्प्रदायेर कीर्विस्तम्भ वालकिव किन-कर्णुपूरेर "नैवन्य-चरितायृत" महाकाव्य ए जावत् समुचिव ग्रादरलामे विष्व रहियाछे। जगतेर साहित्ये १६ वत्सरेर वालक-रचित महाकाव्य ग्रति विरत्त। एइ ग्रन्थेर शेव रहोके "वेदा रसाः श्रुतय इन्दुरिति..." रचनाकाल निवद रिवाछे—१४६४ शक ज्येष्ठ मास श्रुष्णा द्वितीया सोमवार। एइ वारिलटो गणिवशाकेर साहाज्जे विशुद्ध प्रतिपन्न इय। १४६४ शके ५ इ च्येष्ठ सेमवार (१ ला मे १५४२ खृ०) श्रुष्णा द्वितीया २२।१० एत श्रितः। सन्प्रति ढाका-विश्वविद्यालये एइ काव्येर एक मृत्यवान् इस्त्रलिखित प्रतिलिपि सगृहीत हृदयाछे—ताहाते प्रतिलिपिकारक ४टी महोके निजेर परिचयादि ज्ञापन करियालेन। वॉहार नाम विष्णुदास गीस्त्रामी एवं तिनि स्वयं क्ष्पगीस्त्रामीर शिष्य श्रितेन। (ढाकार प्रतिखानि विष्णुदासेर स्वहस्त्रलिखित प्रेंथिर ग्रपेचाश्रत प्राधुनिक एकलानि नकल-मात्र हृद्ये।) हतीय महोकटी मृत्यवान्।

> चैतन्यचन्द्रचरितासृतमङ्गुताभैद्वर्य द्वान्दिकीवैरचितं कविकर्यपृरै:। समास्यमस्प्रभुवरै: स्वकरान्युजान्ते साके इयर्तुभुवने जिस्तितं पुरा यत्॥

इहा हृइते जाना जाय अद्भुवकर्मा कविकर्णपूर मात्र १६ वत्सर वयसे (२८ वत्सर नहे—मूलकाब्ये ओ द्विजीय सर्ग ५० व्होके "दृब्यष्ट" १६ अर्थे प्रजुक्त हृइयाले ) एइ महाकाव्य रचना करेन एवं रचनार मात्र तिन वत्सर परे १९६७ शके स्वयं क्ष्यगोस्वामी स्वइत्ते एइ प्रन्य नकल करियालिलेन । क्ष्यगोस्वामीर करकमलाङ्कित प्रन्थेर प्रामाण्यविषये वोध ह्य मतद्वेष हृइवे ना । एइ महाकाव्येर शेष सर्गे पान्नोच्या जाय (४० श्लोके) महाप्रभुर २४ वत्सरे संन्यास, ३ वत्सर श्रीचेत्रेर वाहिरे नानादेशे जाताजात एवं २० वत्सर श्रीचेत्रवास (१८ सर्ग, ६१ श्लोक दृष्टव्य) । परवर्ती ४१ श्लोके स्पष्ट मावाय ४७ वत्सर लीलाकालेर उल्लंख रहियाले । एतद्वुसारं १४५५ (किवा १४५८) शक लाहिया १४५४ शकाव्देइ अन्तर्धान अवधारित ह्य । श्रास्त्रमते आयुर्गखना सावनमाने करिते ह्य । १४५४ शके तिरोधानकाले तॉहार वयःक्रम ठिक ४६ वत्सर ११ मास कष्कित्व चर्चार्थ इह्वालिल । वर्कच्छले सीरमान धरिया परवत्सर (१४५५ शके ) ओ वयःक्रम स्वूलतः ४७ वत्सर पान्नोच्या जाय वटे, किन्तु शुक्ता सप्तमी तिथि श्रो रविवारेर सन्मिलन घटे ना । विद्वित्र १४५४ शकाव्द आरेकटी निदर्शन द्वारा सुचित हथ ।

किकर्यपूरेर परिग्रविवयसेर रचना चैतन्यचन्द्रोदय नाटकर दशम अद्वे नीलाचले एक बस्सरेर महामहोत्सव विशेषसावे चित्रित इइयाछे। अद्वेर शेषे अद्वेत औ महाप्रभुर के कथे। कथे। विशेषसावे चित्रित इइयाछे वाहा आलोचना करिले निःसन्देह प्रतिपन्न हय के से बस्सरइ सहाप्रभुर लीलाबसान हइयाछिल। 'लीकान्दरे' किवा 'वपुरन्दरे' सहाप्रभुर सङ्ग प्रार्थना एवं 'अवतारान्दरे' प्रतिश्रुति दान अन्यथा अर्थहीन हृइया पढ़े। एइ शेष बत्सरेर सहीर्मित शेष दिन है। राप्यामी छिल-इहाओ जवानन्दरे शो लीचनदासेर उछिलिल विधिय परिपेषक बटे। एइ शेष बत्सरटी गणितेर साहान्जे बाहिर करिया सम्योगाय एकटी प्रकृष्ट चिह्न अज्ञातमावे विधान परिपेषक बटे। एइ शेष बत्सरटी गणितेर साहान्जे बाहिर करिया सम्राज्येष्ठी जोग" सङ्घटित इइआछिल। एइ जोग स्कृतिशास्त्रोक्त एकटी उर्लेग प्रहन्सावेश। राप्तन्त्रतेर विधित्रत्ये एइ जोगसङ्घटनेर नानाविध शास्त्रीय प्रकार प्रदर्शित हइयाछे। सहा-प्रमुर नीसाचल-बासकाले दुइ बार मात्र एइ सहाव्येष्ठी जोग गर्यना द्वारा पात्रीत्रा जाय। १४४३ शके एवं १४५४ शके। १४५४ शके २१शे क्वेष्ठ ग्रुक्ता चतुर्दशी ४।२६ पत्तेर पर पूर्णिमा; अनुराधा नचन्न ४५।१ पल पर्कान्त, इहस्यित अनुराधा नचन १५१। पल पर्कान्त, इहस्यित अनुराधा नचन १५१। पल पर्कान्त, इहस्यित अनुराधा नचन १५१। वस्त्री स्वार्मित स्वार्मित स्वार्मित स्वार्मित वस्त्री विधितस्वपृत ब्याव्यामित-बचवानुसार किवा तृतीय सवानुसार इहाइ 'सहाव्येष्ठी जोग" वटे।

सुतरां श्रीचैवन्यदेवेर अन्तियान घटियाछिल १४५४ शकान्दे १२६ स्रापाढ़ रविवार शुक्ला सप्तमी विधि-सम्बे—१५३२ स्टाब्दे स्ट जुन तारिखे।

## मध्ययुग में राजस्थान श्रीर बङ्गाल के बीच साधना का सम्बन्ध

श्रीयुत चितिमोहन सेन, विश्वमारती, शान्तिनिकेतन ।

भारतवर्ष में श्राज श्राञ्जनिक शिचा-दीचा का इतना विस्तार हुशा है श्रीर हम लोग विराट् भारतीय संस्कृति श्रीर सार्वमीमिकता की वैंघी-सवी इतनी वोलियाँ रटा करते हैं, फिर भी हमारी सङ्कोर्ण प्रान्तीयता का श्रन्त नहीं।

अच्छी तरह देखने से मालूम होता है कि इसारी उदारवा का अर्थ यही है कि दूसरे लोग उदार हो कर हमारी सारी प्रादेशिक वस्तुर्दे निर्विवाद स्वीकार कर लें पर हमें अपनी सीमा छोड़ कर लरा भी वाहर न जाना पड़े।

प्राचीन काल में, सम्भवतः, इस तरह की वैंधी-सभी वेलियाँ नहीं थीं, पर ज्ञान, धर्म और संस्कृति का लेन-देन कितवा स्वामाविक था! वाहर की दुनिया के साथ भी इन सव विषयों के साथ थीग रहने में भारतवर्ष को कोई वाधा नहीं थी। और रेल, स्टीमर, तार, डाकथर क्यादि के विना ही उन दिनों में भारतवर्ष के सभी प्रदेशों में की थोग था वह बढ़ा ही विस्मयजनक है।

मैं गौड़ (बड़ाल ) का हूँ धीर झेम्फाजी राजस्थान के। यद्यपि इतनी दूर से आज मैं अपनी अन्तर् की निर्मेल श्रद्धाञ्चालि निवेदन करने जा रहा हूँ, फिर भी आजकल बहुतों के लिए इस प्रदेश-भेद का भूल जाना सन्भवत: कठिन होगा। पर उन दिनों में इस व्यवधान से कुछ आता-जाता नहीं था।

शङ्कराचार्य, रामानुज आदि दिचिया भारत के निवासी ये पर आज समूचे भारतवर्ष में उन का स्थान है। जयदेव बहु देश के थे पर भारतवर्ष में कहाँ उन का गान आदर के साथ वहीं गाया जाता ? शिलाशुक वित्वमहुत सामिल देश के रहने वाले थे पर आज का बहुतती भी, अत्येक गृह में, यही समक्तता है कि वे उस के आपने देश के ही आदमी हैं।

उन दिनों सारे मारतवर्ष में ऐक्य-योग के कितने ही साधन थे। सारे भारत में फैसे हुए दीर्थ थे; इसी लिए अन्यान्य प्रान्तों के लोगों की भाँति ही बङ्गाली के प्रत्येक घर में उस का चित्त राजस्थान के पुष्कर चेत्र के दर्शन के लिए ज्याकुल रहा करता था। राजस्थान के जैन साधु, दल बाँधकर, बङ्ग देश के पारसनाथ आदि नाना जैन दीर्थों का दर्शन करने आया करते थे।

साधु लोग अपने शिष्यों के साथ, दल बाँध कर, वीर्थ-दर्शन और अन्य कई उद्देश्यों से नाना प्रदेशों में असय किया करते थे। चातुर्मास्य और वर्षाकाल के उपलच में बहुत दिनों तक एक ही स्थान पर वास भी करते थे। इसी लिए अनेक प्रकार से प्रत्येक प्रान्त में पारस्परिक भावों का आदान-प्रदान चलता था, इसी लिए एक प्रान्त की संस्कृति (culture) दूसरे प्रान्त में फैल पाती थी।

किसी एक प्रान्त में एक घर्म या संस्कृति का बदय होता ते। उस घर्म श्रीर संस्कृति के साथ ही साथ इस प्रदेश की माया भी श्रन्थान्य प्रान्तों में समाहत होती थी। संस्कृति श्रीर धर्म के साथ ही भाषा का भी विस्तार श्रीर प्रवार हुआ करता, तथा प्रत्येक प्रदेश में आपस का परिचय भी घनिष्ठ हो जाया करता था। नाना-प्रदेश-विस्तृत भाषा पर नाना स्थानों की छाप पढ़ा करती थी।

मध्य भारत में प्रचित्तित संस्कृत की बात छोड़ देने पर भी देखते हैं कि जो पात्नी भाषा बैद्धों की इतनी भक्ति छीर श्रद्धा का घन थी वह क्या बाद में केवल उत्तर मागबी मात्र रह सकी १ दिनें-दिन वह शैरिसेनी-धर्मोक्रान्त हो गई। जैन-मागधों में ही क्या श्रन्त तक मगध का वह रूप टिक सका था १

'कल्चर' (संस्कृति ) के प्रयोजन से परवर्ती काल में भी, देखा जाता है, अपश्रंश भाषा नाना स्थानों में व्याप्त हो गई । अवस्य ही प्रान्तभेद से उस में कुछ रूप-भेद भी हुआ था। ''वै। यान जो देहा" में जिस प्रकार का अपश्रंश पाया जाता है, प्राय: उसी तरह का अपश्रंश, ज़रा-ज़रा प्रादेशिक विशिष्टता के साथ, कर्नाटक से बङ्गाख तक फैंखा हुआ था। भिन्न-भिन्न प्रान्तों के भक्त और साथक लोग उस समय एक-दूसरे के गान और भजन समक्त समक्त थे।

बङ्गाल के नाथ और येगियों के पद, मैनामती और गोपोचन्द के गान सारे उत्तर भारत—यहाँ तक कि सिन्ध, कच्छ, गुजरात, महाराष्ट्र और कर्नाटक—में भी गाए जाते थे। मैं ने राजपूताने के योगियों में, वहाँ तक कि कच्छ दीनोधर में मी—बङ्गाल के नाथ और योगियों के अनुरूप वाश्री का प्रवलन देखा है। गोरचनाथ (गोरखनाथ) के गान, नाथ और योगी-पद बङ्गाल, राजपूताना इस्यादि सब जगह प्रचलित थे। जयदेव की भाषा यद्यपि संस्कृष है फिर भी वह काफ़ी मात्रा में प्राकृतवर्सी है। फिर भी, उन का गान काश्मीर से कुमारी तक सबैत्र समान भाव से समाहत था। यह ठीक है कि इस तरह का विस्तार होने में काफ़ी समय लगा था; किन्दु आज के इस वैद्यानिक सुयोग के काल में भी वैसा होना सहज नहीं है।

दिख्नी को बादशाह को सेनापित हो कर राजा मानसिह बङ्गाल आप थे, फलतः यशोहर (जैसोर) की देवी गई राजपूराने के आसर में। साथ ही साथ यशोहर की देवी को पुजारियों को मी आमेर जाना पड़ा। आज भी वहाँ उस देवी की पूजा भक्ति के साथ होती है और देवी के उस बङ्गाली सेवकों का दल आज भी उस की पूजा की चला रहा है।

वृन्दावन में गैाड़ीय वैष्युव सम्प्रदाय के सात प्रधान ठाकुर थे। श्री श्री गोविन्द को श्री रूप गोस्वामी ने प्रविष्ठित किया था, श्री श्री सदनमोहन को श्री सनावन गोस्वामी ने श्रीर श्री श्री राघामोहन को श्री वीव गोस्वामी ने प्रविष्ठित किया था। किसी-किसी का मत है कि इन्हें श्री रूप गोस्वामी ने प्रविष्ठित किया था। श्री श्री गोपीनाथ को प्रविष्ठा श्री भूगर्भ गोस्वामी ग्रीर श्री सधु पण्डित ने की थी। श्री श्री श्रयामधुन्दर क्रक्त देश के मक्त श्री श्यामानन्द के प्रविष्ठित थे। श्री श्री राघाविनोद की प्रविष्ठा श्री नरेत्तम ठाकुर ने, श्री श्री गोक्कतानन्द की प्रविष्ठा श्री तोपाल मह ने की थी। श्री श्री राघारमय की प्रविष्ठा श्री गोपाल मह ने की थी। श्री श्री राघारमय की प्रविष्ठा श्री गोपाल मह ने की थी। श्री श्री राघाविनोद श्रीर श्री श्री गोक्कतानन्द की सारी सेवा एक ही साथ दोती है।

उत्कलवासी भक्त श्री श्यामानन्द के श्यापित श्री श्री श्यामसुन्दर के सेवक उड़िया हैं, धौर बाक़ी ६ ठाकुरों के सेवक बङ्गाली हैं। 'गोविन्द, गोपीनाध, मदबमोहन" इन तीन ठाकुरों की ही प्रतिष्ठा ज्यादा है। उन मे भी गोविन्द की प्रतिष्ठा सब से ऋषिक है।

अन्त तक श्री गोपाल सट्ट के प्रतिष्ठित श्री श्री राषारस्या का विश्रह ही वृन्दावन में टिक सका। दिली के प्रत्याचार से श्री श्री गोविन्द, राषा-दामोदर, गोपीनाथ, श्यासप्तन्दर, राषाविनोद, गोकुलावन्द इन कई विमहों को राजपूताने के जयपुर में चला जाना पड़ा धीर श्री श्री मदनमोहन को जयपुरावोश ने भ्रपनी ससुराह करै। ली में मेज दिया! जयपुर-नरेश के साले करै। ली के राजा मोपालसिंह ने सन् १०४० ई० के आस-पास करै। ली में मदनमोहन का एक सुन्दर मन्दिर बनवाया! कहा जाता है कि मक्त सूरदास वृन्दावन में इन्हों मदनमोहन के बढ़े उपासक थे।

वृन्दावन में गोविन्दजी का जो मन्दिर या वह जैसा मनीरम या वैसा ही विशाल मी। इस मन्दिर की दीवाल में जहे हुए एक अस्पष्ट अस्तर-फलक के पाठ से जाना जाता है कि आमेर-नरेश मानसिंह ने अकवर के चैं। तीसवें राज्याब्द में, ओ रूप-सनावन के कच्चावधान में, गोविन्दजी की प्रविष्ठा कराई थी। मुस्तान के कच्चावधान में, गोविन्दजी की प्रविष्ठा कराई थी। मुस्तान के कच्चावधान से सामक्ष्य ने भी इस में काफ़ो सहायता दी थी। यह मन्दिर बाद की मुसलमानों के हाथ से विश्वत हो गया। जो थोड़ा सा वच रहा है उसे देख कर ही अचरज में पढ़ जाना पड़ता है। गोपीनाथ का मन्दिर भी योखावादी (राजपूताना) के रायसिंह का बनवाया हुआ था। ये सम्राट् अकवर के सभासद थे। इस समय यह मन्दिर जीथें हो गया है।

बृत्दावन के साथ विप्रहों में से छ: तो गए राजपूताने में। वहाँ जाने पर भी छ: में से पाँच के सेवक बङ्गाखी हैं, यन का विवाहादि सम्बन्ध आज भी बह्गाखियों में ही होता है।

दिल्लों के अत्याचार से राजपूराना बचा था। इसी लिए केवल देवता या देवविग्रह ही नहीं, अनेकानेक स्वाधोन सब और सन्प्रदायों के वपदेष्टाओं ने भी अपने-अपने पोथी-पत्रों के साथ राजस्थान में आश्रय प्रह्मण किया। नाना स्थानों से सेठों का दल भी आ कर वहां आश्रव हुआ था। इसी लिए वन दिनों में राजपूराना नाना धर्मों, मावों और ऐश्वर्यों से समृद्ध हो उठा था।

छः-छः गै।हीय ठाकुर घ्रपने सेवकों सिहत राजस्थान में प्रतिष्ठित हुए। इस के फल-स्वरूप गै।हीय सतवाद राजस्थान में विशेष रूप में सम्मानित हुआ। प्राज भी गीजगढ़ के सरदार ख़ुशहाल सिंह के समान विद्वान भीर भक्त लोग गै।हीय गुरु के रिाज्य हैं। प्राप एक बार जयपुर के हाईकोर्ट के न्यायाधोश थे।

कृत्दावन में गै।ड़ीय ठाक़ुर का मन्दिर बनवा कर ध्रीर क़ुसमय में छ: ठाक़ुरी की आश्रय दे कर तथा उन की सेवा के लिए व्यय की व्यवस्था कर के राजपूताने के—ख़ास कर जयपुर के—राजा लोग बङ्गाल के चिर कुत-इता के पात्र हुए हैं।

नाना काराओं से जयपुर के साथ बङ्गाल का सम्बन्ध बहुत पुराना है। प्राचीन जयपुर नगर की जो नगर-प्रतिष्ठान-ज्यवस्था ( lown Planning ) इतनी सुन्दर है वह बङ्गाली विधाधर सट्टाचार्थ की बनाई हुई है।

अंगरेज़-राजत्व के प्रारम्भ में राज-काल के लिए और विशेषतः अंगरेज़ी शिचा देने के लिए जो बङ्गाली राज-पूताने में गए थे, आज दन की चर्चा नहीं करूँगा, साथ ही राजपूताने से कलकत्ते में तथा सारे बङ्गाल में जो राज-स्थानी, मारवाड़ी न्यवसायियो का दल वास करके दिन-दिन स्वदेश को समृद्ध कर रहा है उस की बात भी आज नहीं करूँगा। क्योंकि यह बात इस नए युग से सम्बन्ध रखती है। इमारा वक्तव्य उस मध्य युग से है जब नाना प्रान्ती में सम्बन्ध स्थापित करने मे धर्म और 'कल्चर' का तकाज़ा छोड़ कर अन्य कोई स्थूल वैपयिक तकाज़ा ही नहीं था।

प्राज कलकत्ते का बड़ा वाज़ार देखने से जान पड़ता है कि कोई राजस्थान का ही महानगर है। प्राचीन काछ में भी न्यवसाय के लिए सुशिंदाबाद, जियागन्त प्रसृति स्थानी में प्रनेक राजस्थानी जैन सेठ आ कर वास करने लगे थे। ा जो हो, राजनैतिक और वैषयिक सम्बन्ध कभी भी ऐसा विद्युद्ध नहीं होता। इसी लिए राजपूताने और वङ्गाल में जो विद्युद्ध आध्यात्मक सम्बन्ध है उसी को मैं आज श्रद्धा-सहित स्परण कर रहा हूँ।

राजपूताने के पास ही हैं बुन्दावन श्रीर मथुरा। श्रोश्री वक्कमाचार्य के सत की पुष्टि-सार्ग कहते हैं। इन का स्थान मथुरा-गोकुल में था, बुन्दावन में नहीं। इन की भी अन्त में नायद्वारा में जा कर आश्रय लेना पढ़ा। बुन्दावन गौड़ीय भक्तों की सावना श्रीर राजपूत राजाओं की सहायता से ही गठित हो उठा था।

सनकादि सन्प्रदाय से उद्भूत होने पर भी वृन्दावन का राधावद्वभी सन्प्रदाय गैड़ीय मत से, विशेष कर नित्यानन्दी भाव से, प्रभावान्वित या। इसी लिए वे पुरुष की अपेदा प्रकृति को ही प्रधान मानते हैं। उन की राधा आगे हैं कृष्ण पोछे। इस सन्प्रदाय के साथ गौड़ीय महाप्रभु के सन्प्रदाय का बड़ा बनिष्ठ सन्बन्ध है। किव नागरीदास राधावद्वभी कहे जाते हैं पर बहुत लोग उन्हें गैड़ीय सन्प्रदाय के ही समस्त्रे हैं।

सोलहर्वी शवाब्दी के शेष साग में वृन्दावन से हरिदासी या टहो सम्प्रदाय का वद्भव हुआ। इन में भी गैं। इन संवों का प्रभाव पाया जाता है। इस सम्प्रदाय में विद्वलियुल, विहारिषीदास, सहचरीशरण प्रश्रुति विख्यात लोगों ने जन्म प्रहण किया। विख्यात कवि शीतल स्वासी का जन्म भी इसी टही सम्प्रदाय में हुआ। था। इन सब सहायुहकों के लेख और प्रभाव से भी राजपूताने में गैं। झीय भावों का बहुत प्रसार हुआ है।

भक्त और साधिका मीराबाई राजस्थान की कत्या हैं, यह बात बङ्गाल के भक्त कभी मन में भी लाते हैं ? मीराबाई तो उन के अपने घर की हैं; उन की जीवनी, उन का गान तो बङ्गाली भक्तों की अपने अन्तर की वस्तु है !

मीरा के साथ गैडिंग्य साधकों का घिनष्ठ परिचय हुआ था, बहुत कुछ गौड़ीय प्रमाव भी उन के जीवन में घटा था। फिर मीरा के गान ने भी बङ्गाल के भक्तों की कम सरस नहीं किया था। वे ते मीरा की अपना स्वजन ही समम्बद्धे थे।

उन दिनों में भी देखते-देखते किस प्रकार एक प्रदेश का उत्तम काव्य श्रीर साहित्य दूसरे प्रदेशों में फैल जाता था, इस बात को हम मिलक मुहन्मद जायसी (१५४०) के 'पदुमावती' काव्य के प्रसार को देख कर समक्त सकते हैं। जायसी एक श्रीर तो चिश्ती सन्प्रदाय के मुहीउद्दीन के शिष्य थे श्रीर दूसरी श्रीर श्रलङ्कारादि शाखों में बाह्मण पण्डितगण उन के गुरु थे। श्रमेठी के हिन्दू राजा उन के मक्त थे। उन्हों ने ही जायसी की दरगाह बनवा दी थी।

इस पदुमावती की रचना के कुछ ही दिन बाद बङ्गाल में भी उस की ख्याति फैल गई।

सुदूर अराकान तक जब इस की ख्याति फैल गई ते। वहाँ के सुसलमान राजा मगन ठाकुर के अनुरोध से किन अलावल ने पहुमावती का बँगला अनुवाद किया! कहाँ जायसी का देश और कहाँ अराकान! इस पहुमावती काच्य से ही बङ्गाली के घर-घर में भीमसिह और पिदानी की कथा प्रसिद्ध हो गई। इसी लिए पुरानी बँगला कहानियों में पुष्कर की अपेचा वित्तीर का नाम अधिक सर्वजन-परिचित है। चित्तीर की इस कथा के कारण सारा राजस्थान उन की अपने घर की चील हो गई।

उस समय साधारण जनता उदयपुर का नाम बहुत कम जानती थी। त्रिपुरा राज्य में एक उदयपुर के स्थापित होने पर भी राजा-रईसीं को छोड़ कर साधारण लोग उदयपुर का नाम छुछ अधिक नहीं जानते थे। वर्तमान युग में प्राचीन भारत की वीरता के प्रति भक्ति दिखाने के लिए राजपूताने के इतिहास ने सन्भ-वतः वँगला साहित्य में ही पहले-पहल व्यत्यन्त मुख्य स्थान प्रहण किया था। किन्तु हमारा विषय है मध्य युग की सावना का परिचय। इसी लिए व्याज इन वातो के उल्लेख का कोई हेतु नहीं है।

क्षेत्रल हिन्दुओं के द्वारा ही बङ्गाल और राजपूराने का सम्बन्ध घनिष्ठ नहीं हुआ। सुसलमान साधेकीं के द्वारा भी यह सम्बन्ध दिन-दिन घनिष्ठ होता गया है।

साधक-शिरोमिया मुईतुदीन विश्वी (११४२-१२३६) ने अपनी साधना का पीठ अजमेर को अवावा। इसी लिए बङ्गाल के ठेठ देहात के मुसलमान भी मका की भाँति पवित्र समभ्र कर अजमेर में वीर्थ-यात्रा को जाते हैं। हिन्दू साधकों में से भी अनेक साधकों ने विश्वी के साधना-स्थान तक वीर्थ-यात्री की भाँति श्रद्धा सिहत यात्रा की है। १६२५ ई० के आस-पास श्रीहरू के विश्वतृत्व सठ के संस्थापक साधक राम-कृष्ण अपने शिष्य कृपालदास को ले कर वहाँ गए थे और वहाँ कुछ दिन रह कर वहुत से साधकों से परिचित हुए।

सुप्रसिद्ध फ़ैज़ी और अबुलुफ़ज़ल के पिता का नाम था सुवारक नागोरी। ये यद्यपि भारतवर्ष के बाहर से आए थे फिर भी झा कर जीवपुर के अन्तर्गत नागोर नामक प्राम में रहने लगे थे। इसी लिए इन की उपाधि 'नागोरी' हुई। कुरान, इदीस इत्यादि शाख़ों पर सुनारक की विशेष आस्था नहों थी। वे स्वाधीन 'करूचर' के उपासक थे। इसी लिए वे यूनानी अर्थात् श्रीक दर्शन और नव-अपुलातूनी (Neo-Platonic) ज्ञान के अगाव पण्डित थे। भारत में इतना स्थान रहते हुए भी क्यों ये राजपूताने में ही आ कर रहने लगे, यह सम-भना जुछ विशेष कठिन नहीं है। जो राजस्थान चिर काल अपनी स्वाधीनवा की रचा के लिए युद्ध करता आया था वही स्वाधीनवा के साथकों का आश्रय-स्थान था और था स्वाधीन चिन्ता का उपयुक्त साधना-पीठ। इसी लिए देखा जाता है कि मध्य युग से राजस्थान में अनेकानेक स्वाधीन सतवाद का प्राहुर्मीव हुआ है और बाहरी अत्याचार से पीढ़ित अनेक मतवाद इसी राजस्थान में आश्रत हुए हैं।

स्रकदर जब अपने उदार धर्म के प्रचार के लिए उद्यत हुए उस समय नागोरी मुवारक के पुत्र सुप्रसिद्ध फूँज़ी (१५४७) झीर अबुलफ़्ज़ल (१५५१) ही उन के दाहिने हाय थे। सुवारक ने अपने पुत्रों की भारतीय शाख, दर्शन और करुपर (संस्कृति) में सुपण्डित बनाया था। फ़्रैज़ी वेदान्त के गम्मीर पण्डित थे। उन्हों ने अच्छे-स्रच्छे वेदान्त-प्रन्थों, महाभारत, रामायण स्नादि का स्नुवाद किया था।

जब मध्ययुग के उदार धर्म-साधकों ने साधना में हिन्दू और मुसलमानों की अध्यात्म-विद्याओं का सम-न्वय करना चाहा तो उस समय भारतीय संस्कृति ने वेदान्त-विद्या को तथा मुसलमानों द्वारा समाहत यूनानी 'करनर' ने नव-अप्नुलातूनी (Neo-Platonic) मत को आगे किया। इन देानों मतों ने दो दिशाओं से आ कर धीच में भिलन-सेतु की रचना की थी। वास्तव में ये ही दो मत ऐसे थे जिन मे इतना प्रसार-गुख था कि इस कार्य की कर सकते थे। मध्ययुग के भारतीय असान्प्रदायिक उदार साधकों मे, विशेष कर बङ्गाल के आज्ञल-वाच्नों में, इस भारतीय नव-अप्नुलातूनी मत को 'नागोरी विद्या' नाम दिया गया है। ख़ून सम्भव है कि मुवा-रक नागोरी के नाम पर ही यह नामकरख हुआ हो।

दरिया साहब नाम के दो सामकों ने सामना के द्वारा इस नागोरी मत को विशोप रूप से प्रतिष्ठित धीर विस्तृत किया था। एक थे दरिया साहब मारवाड़ी (१६७६-१७५८)। इन का जन्म मुसलमान माता से भुनिया वंग्र में हुआ था। बहुत लोग इन्हें दादू का अवतार सममते हैं। दादू की ही मॉवि इन के उपदेश १५ मङ्गों में विभक्त हैं। इस मत में हिन्दू और सुसलमान देानों धर्मों के शिष्य हैं। ये लोग राम, परमझ भ्रादि शब्दों का न्यवहार करते हैं। इन के यहाँ ब्रह्म परिचय है, ध्रीर हैं योग की गन्भीर बातें।

श्रीर एक दिरेया साहब विहारी थे। उब्बियानी के राजवंश की एक धारा आ कर वक्सर के पास जगदीश-पुर में राज्य करती थी। उसी चित्रय-वंश में साधक पीरमशाह ने जन्म प्रहण किया था। सुकी साधना से आकृष्ट हो कर पीरन साहब सुकी हो गए। इन्हीं पीरन साहब के पुत्र थे दिरेया साहब। कबीर के द्वारा ही विशेष कर से आप अनुप्राणित हुए थे। आप भगवानू की 'सत्यनाम' कहा करते थे।

ये लोग लिखित किसी शाख, झत, तीर्थ, आचार, बाह्य विधि आदि के कृश्यल नहीं हैं। विमह-मूर्त्ति या अवतार की पूजा भी ये लोग नहीं करते। जाति-भेद भी नहीं मानते। मत्य-मांस और जीव-हिसा का इन के यहाँ निषेध है। इन के ३६ प्रधान शिष्य थे। चार स्थानों पर इन के चार प्रधान अखाड़े हैं। मनुआ चैंकी के अखाड़े के अजलखशाह पूर्व देश में गए थे। गौड़ वरेन्द्र हो कर, मैमनसिह और अप्रधाम होते हुए, ये दिख्य में शाहबाज़पुर तक गए थे। हिन्दू और मुसलमान सब को ये येग और मैत्री का उपदेश सर्वत्र करते किरे। इन्हों के उपदेश को फल-स्वरूप नागोरी मत विशेष रूप से बङ्गाल में प्रचारित हुआ और आठल-खाटल, दरवेश आदि सम्प्रदायों में फैल गया। पूर्व बङ्ग के मदन प्रभृति पद-त्विवाशों में, दिख्य शाहबाज़-पुरी और अप्रधामी बाठलों में धीर रङ्गपुर के पश्चिम भाग के सोनाउक्षशाह के सम्प्रदाय आदि में यह नागोरी मतवाद इसी तरह प्रतिष्ठित हुआ।

अज़बर राज्य में अट्टारहवीं शताब्दी में रसूलशाह नामक एक फ़कीर रहते थे। बङ्गाल के एक तान्त्रिक सायक के निकट वे तान्त्रिक साधना के रहत्यों से अवगत हो कर तान्त्रिक साधना में अवृत्त हुए! बाद को वे एक मशहूर तान्त्रिक हुए और उन्हों ने इस मत का प्रचार किया! यह मत पञ्जाब तक फैल गया। ये लोग तान्त्रिकों की तरह चक्र में बैठते हैं और वीराचार से साधना करते हैं। ये लोग वट्चक-भेद कर के सहस्रार सुधा का पान करते हैं। लैकिक मद की भी ये लोग वपेचा नहीं करते। ये लोग अलीकिक क्रिया कर सकते हैं और रसायनिव्या मे बड़े पटु होते हैं। काव्य-साहित्य के रसास्वादन मे भी इन की प्रतिष्ठा हैं ।

इन के एक शिष्य ये शाह्मली । ये बहुाल में मा कर उत्तर बहु के भेटिमारी में गए श्रीर सहज साधक हपवन्द गोसाई के साथ साधन में युक्त हुए । उस समय वहाँ तीन सहज मत के साधकों के सम्प्रदाय थे । कमलकुमारी, मामलाड़ी श्रीर मध्यमा । कमलकुमारी मत के साधक माला-विग्रह आदि प्रहय करते ये, इसी लिए शाह्मली की उन के साथ विशेष घनिष्ठता नहीं हो सकी । मामलाड़ी सम्प्रदाय के साधकगय उदार श्रीर "अञ्यक्तिकृतावार" थे । ये माला, विश्रह, दुलसी, गङ्गाजल आदि की विशेष पूज्यता नहीं मानते । साम्प्रदायिक भेद-बुद्धि भी इन में कुछ वैसी नहीं थी । इसी लिए इन्हों के साथ शाह्मली का येगा हुआ । कपवन्द गोसाई के शिष्य खेपा ( = पागल ) गोसाई नीलक्तामारी के अन्तर्गत बेलपूक्त प्राम में १५-१६ वर्ष पहले मरे हैं । उस समय उन की अवस्था शायद ७५ वर्ष की थी । उस प्रदेश के हिन्दू-मुसलमान बावलों मे आज भी उन की साधना का प्रमाव स्पष्ट दिखाई पड़ता है ।

<sup>ै</sup> यह जेस क्षिता जा चुका था, में भेजने की न्यवस्था कर रार था, कि मेरे एक गुजराती मित्र ने का देवावाद में पाई गई बैंगला की एक प्राचीन इस्त-किसित पुस्तक दिसाई। यह पुस्तक बद्वाल के स्यूलगाही नान्त्रिक मत की है। पुस्तक जैन पुस्त-काल्य में पढ़ी थी। माल्म होता है, सूल से यह पुस्तक शजपूताने का सफ़र करती हुई जैन साचुओं के साथ काठियावाड़ पहुँची।

जयदेव के गीतगीविन्द का ही नाम प्रसिद्ध है। किन्तु साघकों में उन के अनेक सहज पद मी प्रचित्तव हैं। केवल सिक्त लोगों के अन्य साहव में ही नहीं, दादू-पन्यी साघकों प्रसृति ने भी अत्यन्त समादर के सिहत उन सब पदों को अपने संमह-अंथों में महण किया है। ये पद असल में बँगला में लिखे गए ये; किन्तु पखान, राजपूताना प्रभृति प्रदेशों तक पहुँचने में उन्हें कोई बाधा नहीं थी! यद्यपि उन स्थानों में जा कर इन पदा में बहुत रूपान्तर है। यन दिनों राजस्थान और पश्चनद के साधक जयदेव को अपने घर का ही आदमी सम-मृते थे: यह बिल्डक नहीं सममते थे कि वे एक मित्र प्रदेश के आदमी हैं।

रासाबन्द के बहुत से शिष्य थे। उन में बहुतों का जन्म राजस्थान में हुआ था। कुछ लोग ऐसे भी थे को साधना की सुविधा के लिए वहाँ जा वसे थे। रासावन्द के शिष्यों में धन्ना जाट जाति के थे। पीपा राज-पूत थे और एक छोटे से राज्य के अधिपति थे। अपने कुल-धर्म शाक-साधना को छोड़ कर भक्ति के पथ में आए और राज्य-ऐसर्थ त्याग कर बाहर निकल पड़े। उन की एक रानी भी उन के साथ चलीं। द्वारका के पास पीपाबट में वे बहुत दिनों तक रहे। वहाँ पीपा के भक्तों का एक मठ है।

पूर्व बहु के विख्यात विश्वहुत मठ के स्थापिया प्रसिद्ध साधक रामकृष्ण १६२५ ई० के आसपास तीर्थ-यात्रा के लिए पीपावट में गए और कुछ दिनों तक वहीं रहे भी। इसी लिए रामकृष्ण के स्थापित विश्वहुत मठ और ढाका फरीदाबाद के मठ में भी उन दिनों पीपा-पन्थी साधुओं का प्रमुर यातायात हुमा करता था। रामकृष्ण के मक भी राजस्थान और द्वारका के पीपा भक्तों के मठ में जाया-श्राया करते थे। वे लोग जयपुर गलता के अनन्तावन्द के मठ में भी जाया-श्राया करते थे। अनन्तावन्द रामावन्द के ही एक शिष्य थे। जयपुर में झाकी सम्प्रदाय का एक मठ है; वहाँ तक भी बहुाल के भक्तों की गति-विधि थी।

सायक रैदास जाति के चमार थे। एक समय राजपूताने में उन का यथे ए प्रभाव था। राजस्थान के अनेक कुलीन और राजविशयों में भी उन के अन्तों का अभाव नहीं था। बङ्गाल में भी बहुत रैदासी थे। इसी लिए वे लोग निर दिन से ही राजस्थान को प्रोति के साथ स्मरण करते आए हैं।

श्रक्षवर के जाजदास का जन्म उस मेव-वंग्र में हुआ था जिन का व्यवसाय ही लूट-पाट था। मर्चों में यह बात प्रसिद्ध है कि एक गोड़ीय वैष्णव साधक की प्रेम-साधना देख कर ही ये मजन-कीर्तन के श्रनुरागी हुए थे। श्रक्षवर के बेहरा श्राम में मक्त चरणदास का जन्म हुआ था। दिल्ली के श्रास-पास इन के बहुत मक्त हैं। विहार श्रीर बहुत में भी इन के मक्त वीच-बीच में दिखाई दे जाते हैं।

रामसनेही सन्प्रदाय के प्रवर्तक सन्दरास था रामचरण का जन्म जयपुर के सुरासेन प्राप्त में हुआ था। उत्तर-पश्चिम प्रदेश से ले कर गुजरात तक उन के अनेक मठ हैं। बहुाल में भी उन के मक कहीं-कहीं थे।

कहा जाता है कि दादू और उन के कई शिष्य देश-पर्यटन करते-करते वङ्गाल और जगन्नाय तक आप ये। दादू के शिष्य सुन्दरदास भी वङ्गाल में रहे थे। १५-६६ ई० में, धैासा नगर में, सुन्दरदास का जन्म हुआ था। कविकप से सुन्दरदास की ृत्व् ख्याति है।

मक दादू का (१५४४-१६०३) नाम और साधना-स्थान राजपूताने में मशहूर है। बङ्गाल के वाउल भी उन का नाम अति अद्धा के साथ स्मरण करते हैं। इन्हीं बङ्गाल के वाउलो के गान में ही मुक्ते प्रथम वार सन्यान मिला कि दादू पहले मुसलमान थे और उन का नाम था 'दाऊद'। वाउलो के गान में ही मुना था— "श्रीगुरु 'दाऊद' वन्दि 'दादू' वॉर नाम।" (श्रो दाकद गुरु की बन्दना करते हैं जिन का नाम है.दादू। ) बाद की अनेक राजस्थानी अन्थी में भी मैंने इस बात का समर्थन पाया था।

कहा जाता है कि दादू ने देश-परिक्रमा करते समय बङ्गाल में च्या कर यहाँ के भक्तों और साधना के साथ धनिष्ठ भाव से परिचय स्थापन किया था।

दादू-पनथी अनेक पुरातन संग्रह-अन्धी में नवनाथों के नाम और उन के पद पाए जाते हैं। मैंने इस प्रकार का पक वृहत् संग्रह-अन्थ जयपुर के एक वृद्ध दादू-पन्थी साधु के पास देखा था। उन के शिष्य शङ्करदासजी हमारे परिचित थे। अन्थ सन् १७०६ ई० का लिखा था। बाबा ईश्वरदास ने अपने शिष्य वैरागी सन्ता से इसे लिखवाया था। अन्थ का लेखन कुतुवक्षों की मड़ी में बाबा गोकुलदासजी की कुटिया में वैशाख कृष्ण ११ को समाप्त हुआ था। यह एक संग्रह-अन्थ है। इस में एक नाथ-पद है—

"ग्रदेख देखिबा देखि विचारिबा, ग्राकुष्ट राखिबा वाचिया... पाताल गङ्गा स्वर्गे चढ़ाइबा"—इत्यादि। बङ्गाल को नाथ-पन्थियों में ये पद ग्रांत परिचित हैं। दाद बानी के माया ग्रद्ध में है—

> "कमा मारं, बैठ विचारं, सम्भारं जागत सूता। तीन लोकतत जाल विखारण सहाँ जाहमा पूता।" (१३६)

श्रीर पूर्व वङ्ग के नाथ योगियों में पाया जाता है-

"ष्ठ्या सारन, बैठ्या सारन, सामाल जागत सूता । तिन भुवने विछाइना जाल कइ यावि रे पूता"

राजस्थान को नाना शन्थी में माया धीर गोरखनाथ का संवाद पाया जाता है। उस में देखा जाता है कि माया कहती हैं कि—

> कमा मार्ह नैठा मार्ह, मार्ह जागत सूता। तीन भवन भग जाल पसार्ह, कहाँ वायगा पूता।

श्रीर पूर्व वङ्ग के नायपन्थियों के पद में देखते हैं-

चळ्या मारुम बैठ्या मारुम, मारुम जागत स्ता। तिन घामेक काम जाख विखाइमू कइ जावि रे पूरा।

राजस्थानी दादू-पन्थी पोधी में देखते हैं तो गोरखनाथ इस के उत्तर में कहते हैं-

कमा खण्हं बैठा खण्हं, खण्हं जागत सूता। वीन भवन वे मिन है खेलूं वी गोरख ध्रवधूता।

बङ्गाल के योगियों के पद में देखते हैं-

वठ्या सण्डुम बैठ्या खण्डुम खण्डुम जागत सूता। तिन भुवने खेळुम श्रास्तग तय तो श्रवधूता।

<sup>ं &</sup>quot;तिनमचे भगजान विज्ञाह्मू" पाठ भी है।

नाथ-योगियों के पद की यह भाषा पूर्व बङ्गाल की निवान्त परिचिव ठेठ श्राम्य भाषा है। इस से क्या यह नहीं मालूम होता कि राजन्यान और बङ्गाल के सावकों की बनिष्ठवा किवनी गहरी और एकान्त थी ?

नराना, आसेर श्रीर साँगर में दावूजी के साधना-स्थान, धौसा में जगजीवनजी श्रीर सुन्दरदासजी का स्थान, सांगानेर श्रीर फृतेइपुर में रज्जवजी का स्थान, जोधपुर के गूजर आम में माधोदासजी का स्थान, डोड-वाणा श्रीर फृतेइपुर में प्रयागदासजी विद्वाणी का स्थान, बूग्नेरा में शङ्करदासजी का स्थान, सांगानेर में मीहन-दासजी का स्थान, प्रान्यों में जनगोपालजी का स्थान—ये सब स्थान बङ्गाल के साधकों के निकट भी श्रपरिचित चहीं हैं। ब्राजकल के शिचित विद्वद्वन्द इन सब घनिष्ठवाओं की कोई ख़बर नहीं रखते, फिर भी इन दो देशों के निरुद्ध दीन-दुवी साधकों के दल कितने प्राचीन काल से ही परस्पर में घनिष्ठवा-स्थापन करते आ रहे हैं।

४ अर्वाचीन काल

# भारतीय दुसरा रगासंग्राम

ग्रथवा

### विजयनगरचें शेवटचें युद्ध

श्रीयुत वा॰ मी॰ येन्द्रे, पुण

[विजयनगर के युद्ध का कारण थानिक नहीं या। यम का वास्तविक कारण यह या कि रामराजा के राज्य-काल में विजय-नगर का उस्कर्ण तस्त्रालीन टिक्स मारतीय मुसलमान राजाओं के। असझ था। शास्त्र में यह युद्ध दिवस भारत के दत्तरी और दिक्सी अग्रों का युद्ध था, न कि हिन्दु को और मुमलमानों का थानिक युद्ध। धर्म का नारण तो पीछे से श्राती शादितग्राह को अपनी और निखाने के लिए जीवा गया। सर्वप्रथम श्राती आदितग्राह रामराजा के पत्र में या, तथा दन दोनों में पूर्ण निश्नता थी। रामराजा ने श्राती आदितग्राह का चाल्यावस्था में पालन किया था; वन दोनों में विरोध का कोई कारण वहीं था। विजयनगर के युद्ध की पहली दो लड़ाह्यों में—जिन में में मूसरी लगातार साड़े चार दिन तक होती रही—रामराजा की विजय रही, तथा यदि एकाएक श्राती आदितश्राह घोला दे कर वस पर धावा न कर देता तो शत्रु-सैन्य का पूरा पराभव है। जाता। श्राती आदित्र ने थोले से रामराजा को पश्रद लिया तथा उमी के कहने से उस का शिश्चहैट कर दाला।

हिंदुस्थानाच्या इतिहासांत 'विजयानगरच्या साम्राज्याला' महात्वाचें स्थान प्राप्त भालेलें ब्राहे । हे महत्व त्या साम्राज्याच्या चेत्रमर्थाहेवह्न मिळालेलें नसून में विजयानगरचा रहास व त्यावेळीं भालेला ब्रतुल रयसंप्राप्त यासुळें मिळालें ब्राहे । हा रयसंप्राप्त ६० म० १५६५ स भाला व त्यानंतर घोडक्यांच ब्रवसींत विजयनगरचें साम्राज्य ल्यास गेलें ।

सीळाव्या शतकाच्या सुद्दातीस विजयनगरच्या सम्राटपदावर तुळूव वंशीय कृष्णदेवराय झाला होता ! वानें भीठा दिग्विजय करूत मुसलमानी राज्यांतील वरावसा मुलल कालिज केला ! कृष्णदेवराय इ० स० १५२६ त मरण पावला तेव्हां त्याचा सावन्नमाक अच्युतराय गादीवर आला ! हाही ६० स० १५४२ त मरण पावला ! नंतर त्याचा मुलगा व्यंकटदेव व नंतर सदाशिवराय गादीवर वसले । कृष्णदेवरायाच्या कारकीदीं त त्याचा जांवई भळीय रामराजा हा शूर व कर्तृत्वतान असल्याने प्रवळ माला होता । कृष्णदेवरायांच्या कारकीदीं त त्याचा जांवई भळीय रामराजा हा शूर व कर्तृत्वतान असल्याने प्रवळ माला होता । कृष्णदेवरायांच्या वार्तेच सर्व कारमार पाहिला व आपल्या बाहुबलानें पुंडपाळेगारांचा मोड करून व जोजारील वराच मुलल किंकून आपले राज्यचेत्र बाढविलें आणि सर्वन्नांवर चांगलाच दरारा वसविला, शेजारील उत्तरेकडील पादशाहाहि चिंताकांव दोळ लागलें । रामराजाचा उत्तरोचर होलारा उत्कर्ष व त्याचें चढाईचें वर्तन त्यांस असहा वाटव होतें । अशा विजयानगरच्या न्यरमराटीच्या परिस्थितीत हा रणसंप्राम बहुन आला ।

इतिहासांत या रामसंप्रामाचें असें कारण देण्यात येतें कीं, रामरायांचें आविलशाहाच्या एका हरकारपाच्या -तेंखावर इस्लामी धर्माचा गौणपणा सिद्ध करण्याचा प्रयक्त केला। त्यामुळे सर्व पातशाहांचा त्यांनीं चिडनून जुलमामुलेच मला त्याचेवरोवर यावे लागले । मी तुमच्या मांडीवर खेळलीं आहे व आवापिहि तुमचा पुत्र आहे छसेच मानित आहे । आपयांस दिलेत्या आभिवचनांत यत्किचित अंतर करवार नाहीं । मी तुमचा आहे । जरी मी शत्रू वरोवर असलों तरी माभ्या विवयां शंका घेण्याचे कारया नाहीं । परंतु ही वातमी पादशाहांस लागतांच त्यानीं आदिलशाहास सेंडी निरोप पाठवून विचारले की, 'ही लपंडावी व फितुरी तुम्हीं करित आहांत हे योग्य नाहीं । आम्हीं तुमचेवर अवलंबून नाहींत । रामराजाचा आम्हीं नाश करवारच । परंतु तुम्हीं जर या लढार्टत आमच्या वरोवरीने मेहनत केली नाहींत तर प्रथम तुमचाच नाश करवो आम्हांस भाग पढेल । आदिलशाहा या दटाववीस घावरला व 'तुम्हीं ज्याप्रमार्थे सांगता त्याप्रमार्थे आजपर्यंत करीत आलों थाहे व पुढेही करीन, शंका नसावी असे त्यानी कळविलें । आदिलशाहाचे या पूर्वीचें वर्तन व आश्वासन यावर रामराजाचा विश्वास वसला असल्यास नवल नाही ।

नंतर रामराजानें आपली सेना रक्कसगी-वंगडगीच्या उघड्या मैदानांत नेली। तेथे रखगढी बांधून रखर्तमही उमारला व त्यासमोंवर्ती आपले सैन्य ठेवून शत्रुवर हक्षे करण्यास सुहवात केली। दोन दिवस [१७-१८ एप्रिल] अशा तर्हनें गेले। इमादच्या सैन्यानें आपला मोर्चा तालीकोट येथील चाळोस घरांच्या मागे नेला व तेथे वारगीर, वजीर व मराठे सरदारांसह तळ दिला। राजा भूवरनेही आपले सुख्य सैन्य रक्कसगीच्या मैदानांत ठेवून तो काहीं निवडक निवडक सैन्यानिशी तालीकोटकडे गेला। अशा रितीनें या तुसर्या फेरीचा बेळीं हे रखचेत्र रक्कसगी ते तालिकोट पर्यन्त पसरले गेले होतें। रक्कसगीच्या सैन्याचें आधिपत्य राजा कोंडवरूकडे दिले होते।

उजाहतांच [ता० २० एप्रिल] पादशाही सैन्य कर्नाटकी सैन्यावर चालून आलें। राजा केंद्रवरू व इतर सरदार त्यांस तेंद्र देण्यास पुढे गेलें। सकाळपासून दुपारी तीन वाजेपर्यन्त निकराचें युद्ध भलें। दोन्हीहि वाजूंकडींल वरेच लोक कामास आले। पादशाही सैन्याचा जोर दिसतांच राजा केंद्रवरूने राजा भूवरकडे निरोप पाठिवला की 'तीनही पादशाहा आमचेवर तुद्धन पहत आहेत। तरी त्यांचे पाठीवर सैन्य पाठवावे। असे केल्यास त्यांच्या सैन्याचा नाश होईल व आपणास जय मिळेल। आदिलशाहा व इमाम नाथक हे अद्यापि युद्धांत शामील भाले नाहींत। त्यांवरून असें वाटतें कीं वे आपले विरुद्ध लढणार नाहीत। परंतु वे आपली कदाचित ऐनवेळीं फसगतिह करतील। तरी त्यांचे वोलण्यावर विश्वसून चाल्यार नाहीं। जर आपणा आवाजी नायकावरोवर दहा हजार घोडदळ व वीस हजार पायदळ रवाना केलेत तर आमची फचे होईल व शत्रूची थूळवाण चहेल। रामराजाला हा वेत पसंत पखला व त्याने ताववतोव कुमक रवाना केली। इकडे युद्ध चालूंच होते। इमादधचे सैन्य व निजामशाहा धीर धरून लढत होते। कुत्वशाहाने तर साघार घेतली व आअथाची जागा पाहून तेथें जाऊन राहिला! या धुमश्चकीत राजा भूवरचेहि बरेच सैन्य कामास आले। हे पाहूम रामराजाने त्या दोन्ही पादशाहांवर तुद्धन पहण्यास सांगितले। खास रामराजाही आपल्या असत गाजावर आरुद्ध होऊन लढाई करीत होता व हुकुम देऊन सैन्य लढवित होता। अशा तर्हेने तीन दिवस व चौच्या दिवशी नक तास युद्ध कालें। तेवहां शत्रुचचाचे वरेच लोक मारले गेले व शत्रुसैन्य सैरावैरा जंगलांत पळूं लागले। शेवटीं त्या तीन्हींहि पादशाहांनी माधार धेऊन दोन कोस मागे तळ घेतला। अशा रीतीने रामराजाला हा दुसरा विजय मिळाला व रामराजाचों सैन्य आमन्दमरित होऊन गाफिल राहिलें।

पातशाही सैन्याचे भालेलें तुकसान व या विजयानेत्यांची भालेली मानहानी यामुलें ते सर्व चिद्रून गेले। त्यानी पुन्हां एकदां जोराचा इल्ला देण्याचे ठरविले। त्यानीं आदिलशाहास निकराचा निरोप धाढला की, 'तुन्ही कालापर्यत आम्हांस कांहीच भदत केली नाहींत। उलट शत्रु आमच्या सैन्याचा नाश कसा करीत आहे हे पाहाण्यांतंच आपख सम आहांत। आपली इच्छा। आन्हीं धैयाँनें पुन्हों एकदा निकराचा प्रयत्न करूं आणि आमच्या विश्वास् सरदारांच्या साहाय्यानें इग्लामी धर्माची अब्रू माभाळ्।" हा निरोप गेला त्यावेळीं दुपारचें तीन वाजले होतें। पावशाही सैन्य शबूवर हल्ता चढिण्यामाठीं तयागे करीत होते व अनी आदिलशाह निमाज पढत होता। त्याने तो निरोप ऐकून इस्लामीयांची अब्रू वाचिण्यावहल व त्यांम गत्रुवर विजय मिळविण्यावहल परमेश्वगचीं करुणा भाकली। एकदम आपल्या सैन्याम मुकुम दिन्ने व राजा भृवरच्या गाफित अमलेल्या सैन्यावर तो तुद्धन पढला। रामराजाचा सैन्याची दाणादाण उडाली व लांक लढण्याम तथार होण्यापूर्वीच त्याचा नाग केला गेला। चिजवस्तु छुटली। आदिलशाहाच्या लेकानीं राजा भूवर यान वेडा घातला व त्याना पकड़न आदिलशाहाचुट नेले। वेड्डा राजा मूवर घोलला कीं, 'आसापर्यन्त तुला मी माभा मुलगा म्हणून समजत आलों। गंवटीं तृं मला समा हा दगा दिलास। हे तुभ्या अब्रूम माजें आहे काय? घोर मनुष्य आपल्या पित्र्यानी मानलेल्या माणमाला असे फमवितात का शमाम्यावहल म्हणगील तर अगा तरहेंने माभी प्रजा व सैन्य विश्वामघातां वळी पढल्यानंर मला या जगान काहीं मिळवावयाचे गिडले नाहीं। नृं छुनप्रवर्णे जगी अमा विश्वामघातां वळी पढल्यानंर मला या जगान काहीं मिळवावयाचे गिडले नाहीं। नृं छुनप्रवर्णे जगी अमा विश्वामघात केला आहेस तरी मी तुभ्याजवळ गेवटची मागणी करीत आहे कीं माभी भीर शत्रु मैन्याच्या हातीं पडण्यापूर्वी तृं आपल्या तरवारीने काप व नंतर तुभ्या जावीचा, धर्माचा व राज्याचा वर्देड अपभाग थे। गंवटीं रामराजानं परमंग्याची प्रार्थना केली व पुन्हा एकदा आदिलगाहाल गीर कापण्याम मागीतले व प्रादिलशाह ने रामराचाचें गीर घडापासून वेगळें केलें। ही चातमी उत्तर पादणाहाल माजताच त्थानीहि हुले चटविले। कर्नाटकी सैन्याचा सहार व छुटाछुट केलीं। अशा सन्हेने या भारतीय दुमर्या राममामाचा गंवट माला।

नंतर ते पादणाड़ी सैन्य गाम विजयानगरावर चासून गेलें व ते शहर लुटर्ल । स्रादिलगाहानें सवीस मंजवानी देकन त्याची बोळवण केलीं। राजा भूवरचें गव कागीस पाठविने। विजयानगरचे शहर लुटर्ले तेव्हा राजधानी पेनकोंड्याम नेली होती। तेथें स्रादिलशाहानें वेडा दिला व पेनकोंड नंतर दीड महिन्यानीं म्हणजे जूनच्या सुरुवातीस ताव्यात वेतलें। विजयानगरचें साम्राज्य मेडलें। इमलामी पादशाहाम या दुमग्या भारतीय रणमंश्रामात सिळालेल्या यशाने स्रापली राज्यें चिरस्यायी करता श्राली।

रामराजा रक्तांची संबत्सरी (गव) शालीवाहन शके १४८० (चालू १४८६) वैशास मासी बहुल अप्रमी व सेामवार राजी श्रवण नचत्रों (२३ एप्रिल १५६५ अथवा २२ रमजान २७२ हिजरी) सायकाळानंतर -मारला गेला।

वरील हक्षीकतीला मुख्य थाधार म्हणजे समकालीन रामाजी हरकारा नांवाच्या लुद रामराजाच्या नीकरामें लिहिलेली हक्षीकत होय यावरून रणसंग्रामाला धर्माधर्मातील तेड हे कारण नसाने। हा रणसंग्राम हिंदू मुसलमाना-तील नसून कर्नाटकचें साम्राज्य व उत्तरंकडील राजे याचेतील ध्रसावा। रामराजा इस्तामी पादशाहांस तेड देतांना संनापतीचें काम उत्क्रप्टपणें करीत होता व त्या सर्वास तेंड देण्याहतके त्याचें सामर्थ्य होतें। आदिलशाहाचें व त्याचें वाकड नसून उत्तर त्याची मैत्रीच होती। मात्र आदिलशाहाचें पेनवेळीं विश्वासचात, आणि तेतिह इतर पादशाहाच्या दटावणीला मिकन, केल्यामुळें रामराजा तालीकोट जवळ पकडला गेला व शेवटी मारला गेला आणि अशा रीतीने हे रक्कसकर्गा-तंगडगीच्या मैदानापासून तालीकोट पर्यंत व्यापलेच्या रणचेत्रात हा हिन्दुस्थानच्या इतिहासातील दुसरा मोटा भारतीय रणसमाम हिंदू साम्राज्याच्या माशास कारणीमृत काला।

#### श्राधार ग्रन्थ

'रामराजा चरित्र' श्रथवा 'दि हिस्टी श्रॉफ़ दि फ़ाल श्रोफ़ रामराजा किंग श्रॉफ़ विजयनगर' सेकेन्ज़ी का संग्रह, जि॰ इ, इण्डिया श्रॉफ़िस, बाम्बे गवर्नमेंट गज़ट-बीजापुर, 'हिस्ट्री श्रॉफ़ दि कर्नाटक एण्ड डेकन', भारत इ० सं॰ सं॰ इति वृत्ते व संसंज्ञन वृत्तें; राजापुरीहित—'कर्नाटकाचा इतिहास'।

## हीरविजय सूरि श्रीर श्रकबर

मुनि विद्याविजय

इतिद्वासज्ञ लोग, जितना अकवर से परिचय रखते होगे, उतना हीरविजय सूरि से नहीं। कुछ वर्षे। के पहले ती, जहाँ तक मेरा ख़याल है, अच्छे अच्छे अच्छे जैन विद्वान भी इस बात को नहीं जानते थे कि हीरविजय सूरि का अकवर के साथ भी ख़ासा सम्बन्ध था। परन्तु संशोधन के ज़माने में कई अप्रकट बात प्रकाश में आ ही जाती हैं। इस प्रकार अब यह बात प्रकट हो चुकी है कि हीरविजय सूरि का अकवर के साथ घनिष्ठ सम्बन्ध रहा और उन्हों ने अकवर के पास चार साल तक निरन्तर रह कर उस पर अपने चरित्र का अपूर्व प्रभाव डाला था।

हीरविजय सूरि अकबर के समकालीन जैन-धर्म के प्रभावशाली आचार्य थे। जैन समाज पर उन का बड़ाः प्रभाव था। क्रीव दो हज़ार साधुझो के वे अधिपित थे। उनकी विद्वत्ता और साधुता की ख्याति सर्वत्र फैली हुई थी। यद्यपि वे अधिकतर गुजरात में ही अमण करते थे, परन्तु दूर दूर के जैन लोग उन पर बड़ी श्रद्धा रखते थे।

वे बहुत बड़े, जैन-धर्म के शासनसम्राट् होते हुए भी जैन साधुम्रों के म्राचारों का कठोरता के साथ पालन करते थे। शारीरिक श्रृंगार न करना, परिमित बझ, ध्रीर भीजन के लिए काष्ट्रपात्र रखना, मधुकरी दृष्ति से निर्वाह करना, हमेशा पैदल ही भ्रमण करना, किसी भी प्रकार की सवारी नहीं वरतना, जूते ग्रीर छाते का धारण न करना, एक स्थान मे न रह कर म्राठो मास भ्रमण करते रहना, ग्रीर चातुर्मास एक स्थान मे रहना, स्त्री ग्रीर पैसे से सर्वथा दूर रहना इत्यादि साधु म्राचार, जो सगवान महावीर के समय से, ढाई हज़ार वर्ष पूर्व से, चले आये हैं, इन का यथोचित पालन करते थे।

इस प्रकार द्वीरविजय सूरि एक आदर्श साधु, त्याग की मूर्ति, वहे भारी विद्वान और उपदेशक थे। द्वीरविजय सूरि का जन्म वि० सं० १५८३ में हुआ और उन्हों ने सं० १५६६ ग्रर्थात् १३ साल की उन्न में विजयदान सूरि के पास साधु-दीचा ली। उन्हें सं०१६०७ में 'पण्डित' पद, १६०८ में 'उपाध्याय' पद, और १६१० में आचार्य पद प्राप्त हक्या। जैन साधुष्यों का उपदेश सार्वजिनक कल्याय के लिए होता है। उन के उपदेश में स्वार्थ की मात्रा नहीं रहती। क्योंकि वे ऐहिक सुलों के लिए किया किसी प्रकार के स्वार्थ के लिए साधु नहीं होते। यही कारया है कि जैन साधु प्रजा में सुल-शानित स्थापित करने के लिए, प्रजा का कल्याया करने के लिए, समय समय पर राजाकों को भी प्रतिवोध करते खाये हैं। जैन साधु हमेशा से मानते आये हैं कि हजार आविमयों को उपदेश देने की खपेजा एक राजा को उपदेश देने आविक अच्छा है। क्योंकि राजा का सहाचरया-सद्भाव प्रजा के लिए लाभदायक होता है। इसी कारया कई जैन पूर्वाचायों ने राजाओं को प्रतिवोध करने का गौरव प्राप्त किया है। उदाहरणार्थ सप्रति राजा को आर्य सुहिल ने, आम राजा को वापमिहि ने, हस्तिकुडी के राजाओं को वासुदंवाचार्य ने, सनराज को शांलगुण स्रिने के और सिदराज एव कुमारपाल को हेमचंद्राचार्य ने प्रतिवोध कर प्रजाहित के महत्वपूर्ण कार्य करवाये थे। हिन्दू ही नहीं, सुहम्मद तुगलक, फीरोजशाह, खलाउडीन और औरगजेव सरीखे क्रूरहृदय, निप्तुर सुसलमान वादशाहो पर भी जिनसिंह स्र्रि, जिनदेव स्र्रि और रक्शेखर स्रिर जैनाचार्यों ने प्रभाव डाल कर वर्ष और समाज की रक्ता की थी।

इसी प्रकार हीरविजय स्िर ने अकबर जैसे सम्राट् पर भी वहुत प्रभाव डाला, और जैन धर्म के ही नहीं, समस्त प्रजा के कल्याण के अपूर्व कार्य करवाये । विल्क यों कहना चाहिए कि हीरविजय स्िर और उन के बाद अकबर के समीप गए हुए उन के शिष्यों ने अकबर के जीवन की कायापलट सी कर ही थी।

यह तो जगप्रसिद्ध वात है कि अकबर वड़ा मारी महत्त्वाकांनी था। उस को अपनी बुद्धि, ज्ञान और राजस्व भा गर्वे था। तिस पर भी किसी न किसी कारण से उस मे जिज्ञासा बृत्ति अवस्य थी। कोई नई वात उस के देखने वा सुनने में आती तो वह उस का परिज्ञान करने की कोशिश करता। हीरविजय सुरि के समागम में भी ऐसी ही विचित्र घटना का असग् पाया जाता है।

फतहपुर-सीकरी मे चंपा नाम की एक जैन श्राविका ने छ: महीने के उपवास' किये थे। श्रकवर को उस का पता चला। वादशाह, अपने दो मतुष्यों को, जिन का नाम मगल चौधरी और कमरूखों बताया जाता है, मेज कर जाँच करता है। वाद में छ: महीने के उपवास की समाप्ति पर जैनो की तरफ से जो जुलूस निकला, उस में यह नपित्वनी चाई भी थी। अकवर ने बाई को वह आदर के साथ महल में बुला कर, कितने उपवास किये, किस प्रकार किये, इतने उपवास क्योंकर हो सके, इत्यादि कई प्रश्न किये। चंपा बाई ने यथोचित उत्तर देते हुए कहा कि—"मैं अपने गुरु हीरिवेजय स्ति की कृपा से ही इतने उपवास कर सकी हूँ।" वादशाह के पृछ्ने पर वाई ने यह भी धताया कि "हीरिवेजयस्ति इस समय गुजरात के गंधा र शहर से हैं।"

<sup>9</sup> जैन साधु फिना गुइस्य निधने भी उपनास करते हैं वे सर्वया निराहार ही करते हैं। दिन में या रात्रि में कोई भी साध चीन नहीं सी सासी। यहुत प्याम साने पर मिर्फ दिन दिन में ही गरम पानी सिया साता है। इस प्रकार हु॰ सहीने का उपनास इस बाई ने किया था।

न, जगद्भगुद्ध काल्य के कर्तों का कथन है कि बक्बर ने धानिमह नामक जैन गृहस्य में हीरविजय स्ि का एवा दर्योग्त का लिया था। विजयप्रशस्ति काल्य के अनुसार ब्रक्कर ने हीरविजय स्ि को बुलाने का निज्वय एतमाहन्त्रों में उन की प्रणंमा सुन कर ही किया था।

हीरविजय सूरि की तरफ आकर्षित होने का तथा उन के बुलाने का यही खास निमित्त था। बाद मे अकबर ने एक पत्र मालुकल्याण और थानसिंह नामक जैन गृहस्थों तथा धर्मसिंह पंन्यास से लिखनाया और एक ख़त ख़ुद लिखा।

डस समय गुजरात का सूचेदार था शहाबस्तां (शहाबुदीन ऋहमदत्तां)। बादशाह ने इस सूचेदार की लिख दिया कि 'हीरिवजय सूरि के हाथी, घोड़े, रथ, प्यादे आदि ठाट व इच्जत के साथ मेजो। ये पत्र बादशाह ने दो में व डा श्रो के साथ मेजे। 'ही र सौ मा ग्य का ज्या में इन मेवडाओं के नाम मौदी श्रौर कलाम दिये गये हैं।

हीरविजय सूरि इस समय गंधार में थे। दोनो पत्र हीरविजय सूरि के पास पहुँचने पर अहमदाबाद, संभात, गंधार आदि के जैन गृहस्थ लोग इकट्टे हुए। हीरविजय सूरि के जाना चाहिए था नहीं ? इस विषय में बहुत परामर्श हुआ। गृहस्थ लोगो ने, अकबर के निमंत्रण पर अनेक तर्क वितर्क कुतर्क कर के सूरि जी को जाने से मना किया, परन्तु अन्त मे सूरि जी ने अपनी ब्रोजस्वी मापा मे सब को उत्तेजित कर के वस्तुस्थिति सममाई, और अकबर के पास जाने का निश्चय किया।

वि० स० १६३९ के मार्गशीर्ष कृष्णा अमी के दिन हीरविजय सूरि ने फतहपुर सीकरी के लिए प्रस्थान किया। लंबी मुसाफरी थी। अपना पुस्तक, बस्न, पात्र आदि सब सामान की पर उठा कर पैदल चलना था। प्रामानुप्राम मिन्नावृत्ति करते हुए जाना था। इन कारणी से मक्त जनो की आचार्य जी का गुजरात झोड़ना बहुत खटकता था, दु:सकर होता था, परन्तु मिविष्य मे होने वाले लाम पर दृष्टिपात करते हुए सूरि जी ने उन सारे कष्टों की तुच्छ समका।

हीरिवजय सूरि के साथ इस समय ६७ साघु थे, जिन मे प्रधान विमलहर्ष चपाच्याय, शान्तिचद्र गणि, पं० सामविजय, पं० सहजसागर, पं० सिंहिविमल, पं० गुणविजय, पं० गुणसार, पं० कनकविजय, पं० धर्मसी ऋषि वगैरह थे।

हीरिवजय सूरि, अपनी इस मंडली के साथ ब्येष्ठ शुक्रा १२ (सं० १६३९) को फतहपुर सीकरी पहुँचे। उन्हों ने गंघार से चंचोला, जंबूसर, सेाजीत्रा, मातर, बोरीसाणा, कड़ी, महसाना, पाटन, सिघपुर, रोह, आबू, सिरोही, सावड़ी, वान्ता, बगड़ी, जयताण, फलोदी, सांगानेर, हिंडवण, और बयाना होते हुए फतहपुर सीकरी में प्रवेश किया था। आखरी मुकाम उन्हों ने अमीरामाबाद में किया।

"वयाना नई श्रिमिरामाबाद गुद्ध वानंतां गया विषवाद ।

फतेपुर भवी बावह बहिय व्यनेक पंडित पूंठि तस्यह्" ॥१४॥ ए० १०८।
व्यर्थात् वयाना के वाद श्रिमिरामावाद व्यापे ये ।

हरिसीमाग्य काव्य में विखा है —

"पवित्र स्तीर्ष इवाध्वतन्तून्युरेऽभिरामादाग्नि । यावस्त्रमेतः प्रमुरेय तावद् द्वाग्वाचक्षेत्रतेय नतः स तावत् ॥ सर्ग १३, छो० १४।

ट्रिनोसेट्किल नक्को में यह जास (ज्ञसिरामाबाद) नहीं है, परन्तु प्राचीन अन्यों से पता चलता है कि हीरविजय सृरि ने आखिरी मुकाम अभिरामाबाद में किया था। ऋषभदास कवि ने हीरविजय सृरि राक्त में लिखा है —

हीरविजय सूरि का प्रवेशोत्सव वहे आडम्बर के साथ किया गया। जैनों के साथ राज्य के सहकार ने इस उत्सव की शोभा बहुत वढ़ा दी।

'ही र वि ज य सूरि रा सं के कर्त्ता ऋषभवास कवि का कथन है कि जिस दिन हीरविजय सूरि ने फतहपुर सीकरी में प्रवेश किया, वे फतहपुर सीकरी के एक सामन्त जगन्मझ कच्छवाह' के सहस्र में ठहरे थे। जगन्मझ कच्छवाह ने वहे आदर के साथ सूरि जी की भक्ति की।

दूसरे दिन अर्थात् व्येष्ठ शुक्ता १३ के दिन हीरियनय सूरि की मुलाकात साम्राट् अकवर से होने वाली थी। अकवर के पास पहुँचने के पहले हीरियनय सूरि अबुलफ्तल के यहाँ कुछ समय ठहरे थीर उन्हीं के द्वारा इस प्राथमिक मुलाकात का समय निर्णय किया गया ।

वादशाह के महल में सूरि जी बुलाये गये। सूरि जी अपने १२ शिष्यों के साथ महल में पघारे, अर्थात् कुल के १३ साधु इस प्रथम मुलाकात में थे। अपने तीनों पुत्रों (शेख्जी, पहाड़ी (मुराद) और वानियाल), अप्युलफजल एव बीरवल आदि राज्य के बड़े बड़े कर्म-चारियां सिहत अकवर ने, सूरि जी का स्वागत किया। प्रारम्भ में बाहर के दालान में अनेक मुख वार्ताओं की प्रच्छा होने के पक्षात् अकवर ने महल की चित्रशाला में पघारने के लिये प्रार्थना की। परस्तु अन्वर के कमरे में गालीचा विद्या हुआ था। सूरि जी ने इस पर हो कर चलने के लिये अपने साधु घर्मानुसार इन्कार किया। अकवर ने कारण पूछा। सूरि जी ने साधु वर्म दिखलाते हुए 'ह िट पू तं न्य से तृ पा द म्'—'हिट से पवित्र बनी हुई जगह पर पैर रखना चाहिए।' इत्यादि वातें समकाई। यहाँ आश्चर्य जनक घटना यह हुई कि सूरि जी को अवर ले जाने के लिये ज्योंही अकवर ने गालीचे का एक पत्ना उठाया, उस ने देखा कि इजारो चीटियाँ फिर रही हैं। इस पर अकवर को बड़ा आश्चर्य हुआ और सूरि जी पर अद्धा अधिक बढ़ी। वाद में निर्दोष स्थान में वैठक रक्खी गई और सूरि जी से बादशाह ने उपदेश मुना।

इस प्रथम मुलाकात मे हीरविजय सूरि ने देव, गुरु और धर्म का स्वरूप समकाया।

इस मुलाकात के प्रसंग पर बादशाह ने अपने पर लगी हुई शनि की दशा के ख़राब असर को दूर करने के लिए ताबीज जैसी कोई बीज बना देने की प्रार्थना भी की। परन्तु सूरि जी ने 'मंत्र-तंत्रादि करना साधु का धर्म नहीं है' ऐसा स्पष्ट उत्तर दिया।

हीरविजय सूरि के सन्बन्ध में कई ऐसी दन्त कथाएँ, दन्तकथाएँ ही नही, विल्क कुछ संस्कृत प्रन्थों में भी ऐसा पाया जाता है कि उन्हों ने अकबर को उस के पिछले पूर्वज बताये, टोपी उड़ायी, एक वकरी को डक कर उस में से दो जीव दिखाये, इत्यादि कई चमत्कारिक बातों का वर्णन पाया जाता है। और ऐसा कर के हीरविजय सूरि की अस्वामाविक मिंडमा बढ़ाई गई है। परन्तु यह बात विलक्कित गलत है। हीरविजय सूरि ने कोई चमत्कार नहीं दिखाया। बिलक जब कभी अकबर ने ऐसे प्रश्न किये, तब विलक्कित इन्कार कर दिया। हाँ, इतना अवश्य कहा—'आप जीवों पर रहम कीजिये, जीवों की रत्ता कीजिये, प्रजा के दुःखों को निवारण कीजिये। आप का मला होगा। आप दुःखों से मुक्त होंगे।

१ जगन्महा कञ्छवाह जयपुर के राना विद्वारीमल का छोटा माई था। विशेष के लिये देखो 'बाईन-पु शक्यरी' के प्रथम भाग का, वजांकानेन क्षेत्रोंने श्रव्यार, पृ० ४३६।

२ विन्सॅट स्मिथ विखता है --

वादगाह को उन से ( हीरविजय सूरि से ) वार्तालाप करने का अवकाश मिला, तव तक वे अधुल फचल के पाम विठाये गये। अकबर पू० १६७।

श्रक्वर के पास पुस्तकों का एक सुंदर भंडार था। वह भंडार पद्मसुन्दर नामक, नागपुरीय तपागच्छ के साधु के स्वर्गवास होने से श्रक्वर के पास श्राया था, श्रक्वर ने इस प्रथम सुलाकात में हीरिनजय सूरि को यह मंडार भेट किया, परन्तु सूरि जो ने इस को स्वीकार करने से इन्कार कर दिया। उन्होंने कहा कि—''हम जितने अंथ उठा सकते हैं, उतने ही श्रपने पास रखते हैं। श्रीर हमे अंथों की श्रावश्यकता होती है तो मंडारों से पढ़ने के लिये मांग लेते हैं। श्रीएकर में 'वि ज य प्र श स्ति म हा का ज्या के कर्चा के कथनातुसार .यह भंडार श्रागरे में श्रक्वर के नाम से जनता के लाभ के लिये खोला गया।

इस वर्ष का चातुर्मास सूरि जी ने श्रागरे में ही किया।

हीरविजय सूरि के चरित्र श्रीर विद्वत्ता का प्रभाव श्रकबर पर बहुत गहरा पड़ा । फतहपुर सीकरी, श्रागरा श्रीर उस के श्रास पास चार साल तक हीरविजय सूरि रहे । श्रकबर से समय समय पर श्रक्तर पर प्रभाव मिलते रहे, दूर रह कर के भी सदेश किंवा पत्र द्वारा उपदेश देकर कई प्रजाहित के व जीव दया के कार्य करवाये ।

श्रकवर के यहाँ जो पत्ती दरवों में बंद थे, जन को मुक्त कराया, फतहपुर सीकरी के डावर में मछलियों का पकड़ना वंद करवाया, पर्युषणा पर्व के ८ दिन तथा आगे पीछे के दो दो दिन मिला कर छल भाइपद छज्ण १० से भाइपद छुक ६ तक सारे राज्य मे कोई जीवहिंसा न करे, ऐसा हुक्म निकल्लवाया और 'जिजया' नामक प्रसिद्ध 'कर' तथा तीयों पर जो यात्रियों से 'कर' लिया जाता था, वह भी छठवा दिया।

इस प्रकार हीरविजय सूरि जी ने अकबर से बहुत कार्य करवाये।

बादशाह अकबर के दरबार मे हीरविजय सूरि का प्रवेश राजा और प्रजा के लिए अत्यन्त लाभदायक हुआ। हीरविजय सूरि का ही क्यों ? हीरविजय सूरि के शिष्यों ने भी अकबर के जीवन पर शिष्यों से समागम छुळ कम प्रभाव नहीं हाला था। शान्तिचन्द्र उपाध्याय, भानुचन्द्र जी, सिद्धिचन्द्र जी और विजय सेन सूरि भी अकबर के दरबार के रत बने थे। इन्हों ने भी अपने चारित्र के प्रभाव व उपदेश से अन्छे अच्छे कार्य अकबर से करवाये।

राान्तिचन्द्र जी ने श्रकबर की तारीफ के १२९ श्लोको का एक काञ्य रचा, जिस का नाम 'छ पा र स को रा' है। शान्तिचन्द्र जी बादशाह को यह काञ्य सुनाते थे। कभी कभी छापनी श्रवधान करने की शिक्त से भी बादशाह को चमरहत करते थे। बादशाह ने इनके छपदेश से 'अपने (बादशाह के) जन्म दिन वाले सारे महीने में, रविवार के दिनों में, संक्रान्ति के दिनों में और नवरोज के दिनों में कोई भी छादमी जीविहसा न करे, ऐसा हुक्म निकाला था। 'ही र सौ भा ग्य काञ्य' के कर्ना का कथन है कि—''बादशाह ने अपने तीन लड़कों-सलीम, सुराद और दानिश्राल के जन्म वाले महीनों के लिए भी जीविहसा-निपेध का फर्मान निकाला था।

छल मिला कर एक वर्ष मे छ: सहीने और छ: दिन के लिये अकबर ने अपने सारे राज्य में जीवहिसा नहीं होने के फर्मान निकाले थे।

कहा जाता है कि—'जाजिया' वन्द कराने का फर्मान भी शान्तिचन्द्र जी ने ही प्राप्त किया था। शान्तिचन्द्र जी के कराये हुए कार्यों में इन का 'कु पा र स को श' कान्य प्रधान कारण है। शान्तिचन्द्र जी के बाद मे भानुचद्र जी और सिद्धिचंद्र जी अकदर के पास रहे थे। इन दोनों का संवन्ध गुरु शिष्य का था। इन दोनों ने अकदर के पास रह कर अच्छी ख्याति प्राप्त की। भानुचन्द्र जी पर वादशाह चहुत प्रसन्न था। बादशाह जब कभी फतहपुर सीकरी किंवा आगरा छोड़ कर बाहर जाता, भानुचन्द्र जी को अवस्य साथ ले जाता। भानुचन्द्र जी अपने साधुचर्म के नियमानुसार पैदल ही जाते थे। वादशाह को विश्वास हो गया था कि इन महात्मा के बचनो में सिद्धि है। इस के उसे कई प्रमाग भी मिल गये थे।

इतिहासकारों के कथन से यह बात स्पष्ट है कि बीरवल के अनुरोध से, अकबर प्रतिविन सूर्यों पा स ना करता था। बदाजनी लिखता है:—

दूसरा यह हुक्स दिया गया था कि—सनेरे, शाम, दुपहर श्रीर मध्यरात्रि मे—इस अकार दिन में चार बार सूर्य की पूना होनी चाहिये। वादशाह ने भी सूर्य के १००१ नाम जाने थे। श्रीर सूर्याभिसुख होकर भक्ति पूर्वक उन नामों को वोत्तता था।

सूर्य के वे १००१ नाम किस के द्वारा प्राप्त किये थे १ यह किसी ने नहीं बताया। जै न प्र थों में इस के सम्बन्ध में बहुत सी बाते लिखी गई हैं। ऋषमदास किय ने 'ही र वि ज य सूरि रा स' में लिखा है:—

> "पातशाह काश्मीरे जाय, भाणचत् पुठे पणि थाय, पूछह पातशा ऋषि ने जोह, खुदा नजीक कोने वली होई १॥१९॥ भाणचद बोल्या तत्वसेव, नजीक त र णी जागतो देव। ते समर्थों करि बहुसार, तस नामि ऋदि अपार॥२०॥ हुओ हक्स ते तेणीवार सँमलावे नाम हजार। आदित्य ने अरक अनेक आदि देवमां घणे विवेकण॥२१॥

इस से मालूम होता है कि--वादशाह जब कश्मीर गया था तब मानुचन्द्र ने सूर्व के सहस्रनामो का स्त्रोत्र' मुनाया और सिखलाया था। मानुचन्न जी के उपदेश से सिद्धाचल जी की यात्रा पर जाने वाले लोगो से जो 'कर' लिया जाता था वह चादशाह ने बन्द कर दिया, और उस का फरमान पत्र लिख कर हीरविजय सूरि के पास मेज दिया।

भातुचन्द्र जी को जैन सघ ने 'उपाध्याय' पद दिया, उस मे भी वादशाह का ही खतुरोध था। भातुचन्द्र जी के शिष्य सिद्धिचढ़ जी बढ़े विद्यान् और शतावधानी थे। सिद्धिचढ़ जी की शक्ति से प्रसन्न हो कर बादशाह ने उन्हें 'ज़ुशफहम' का पद दिया था।

भानुचन्द्र जी और सिद्धिचन्द्र जी अक्सर विजयसेन सूरि की प्रशंसा किया करते थे। विजय सेन सूरि हीरविजय सूरि के प्रधान शिष्य थे, पट्टबर थे। अकदर ने हीरविजय सूरि को पत्र लिख कर विजयसेन सूरि को अपने पास जुलाया। वि० स० १६४९ में विजयसेन सूरि राधनपुर (गुजरात) से प्रस्थान करके लाहौर में अकदर से जा

१इस स्तोत्र की एक इस्त जिलित प्रति आगरे के 'श्री विजय धर्म खचनी ज्ञान मित्र में हैं, उसका श्राहि श्लोक यह है—

<sup>&</sup>quot;नम श्री सूर्यदेवाय सहस्रमाम धारिये। कारिये सर्व सौख्याना प्रशापाञ्चततेनसे॥

भिले। इस समय श्रकवर लाहौर में रहता था। विजयसेन सूरि और श्रकवर की प्रथम मेट लाहौर के 'करमीरी महला' में हुई। नंदिषिजय जी जे। कि विजयसेन सूरि के शिष्य थे, श्रष्टावधान कर बादशाह को प्रसन्न किया। बादशाह ने जन्हे 'खुराफहम' का पद दिया।

विजयसेन सूरि की विद्वत्ता और चारित्र पर श्रकबर बहुत प्रसन्न हुआ। विजयसेन सूरि के उपदेश से श्रकबर ने गाय, भैंस, वैल और मैसो की हिंसा बन्द करा दी। एवं मृत मनुष्य का 'कर' लेना बन्द करा दिया।

श्रव तक के वृत्तान्त से यह स्पष्ट होता है कि-हीरविजय सूरि, शान्तिचन्द्र उपाध्याय, भानुचन्द्र उपाध्याय.

श्रीर विजयसेन सूरि ने श्रकबर के जीवन पर बड़ा भारी प्रभाव डाला था। 'जिषायां कर विद्वानों का मत उठवाना, सिद्धाचल, गिरिनार, तारंगा, श्रावू, ऋपभदेव, राजगृह के पहाड़ श्रीर सम्मेत शिखर श्रादि खेतान्त्रर तीथों के परवाने लेना, सिद्धाचल का कर वन्द करवाना, सृत सनुष्यों के धन प्रहृत्य करने का रिवाज बन्द करवाना, पत्तियों को पिंजरों में से छुड़वाना,

गाय, मैस, बैल, मैसो की हिंसा ककवाना आदि अनेक कार्य उपर्युक्त जैन महात्माओं ने करवाये थे और जैन साधुओं के उपदेश से अकवर ने मांसाहार भी बहुत अंशों में बन्द कर दिया था। इन वातो का उज्जेख 'अनुल-फजल' ने 'आईन-ए-अकवरी' में एवं 'बदाउनी' ने भी अपनी पुस्तक में किया है। इसी प्रकार प्रसिद्ध इतिहासकार विन्सेट स्मिथ भी अपनी अकवर नामक पुस्तक के ३३५वे प्रष्ट में लिखता है:—

"मांसाहार पर बादशाह की बिल्कुल रुचि नहीं थी, और अपनी पिछली जिंदगी में तो जब से वह जै नो के स मा ग म में आ या तभी से उसने इसका सर्वेथा ही त्याग कर दिया।

स्मिथ यह भी लिखते हैं :---

"मगर जै न सा धु त्रो ने वर्षो तक अकवर को उपदेश दिया था। बादशाह के कार्यो पर उस उपदेश का बहुत प्रभाव पड़ा था। उन्हों ने अपने सिद्धान्त उससे यहाँ तक मनवा दिये थे कि—क्षोग उसे जैनी समम्प्रने लग गये थे।

विन्सेट सिमथ ने अपने 'अकबर' नामक प्रन्थ के २६२वे पृष्ठ मे पिनहरो (Pinheiro) नामक एक पुर्तगाली पादरी के पत्र के एक अंश को उद्घृत किया है, जो उपयुक्त बात को प्रमाखित करता है, उस मे कई जैन सिद्धान्तो का उल्लेख करने के साथ यह भी लिखा है।

भनत में लिखा है:---

"हित सूर्यंतहस्तामस्तोत्रं सम्पूर्णम् ॥ श्रमुः श्री सूर्यं सहस्त्र नाम स्तोत्रं प्रत्यहः प्रयामपुष्वीपति कोटीरकोटि संबद्धित पदकमत त्रिखंडाधिपति दिस्तीपति पातिसाह श्री श्रकत्वरसाहि जनानदीनः प्रत्यहं श्रयोति, सेार्थप प्रवापवान् भवतु ॥ कल्यायामस्तु॥"

कादम्बरी की टीका, विवेक-विलास की टीका और भक्तामर की टीका आदि अनेक प्रन्यों में भारतचन्द्र जी के नाम के पहले सूर्य सहस्र नामाध्यापक: विशेषक का प्रयोग आया है। अतप्त यह निर्विवाद सिद्ध होता है कि भारतचन्द्र जी ने ही अकदर के सूर्य के सहस्र नाम सिखलाए थे।

आईन्-पु अकवरी, व्यारमेन द्वारा अनुवादित, जि॰ १, पु॰ ६१-६२; अंत्रवदाउनी, डव्ल्यू॰ एच्॰ जी द्वारा अनुवादित, ति॰ २, पु॰ २६४, ३३१ ।

 <sup>&</sup>quot;अकवर जैन सिद्धान्तों का अनुयायी है।"

यह पत्र उस ने लाहौर से ता॰ ३ सितम्बर १५९५ के दिन लिखा था। यह घरी समय है जब कि विजयसेन सूरि लाहोर में श्रकवर के पास थे।

इतिहासक्रों से यह बात छिपी नहीं है कि अकबर ने सन् १५७९ में 'दीन-ए इलाहींग नामक स्वतंत्र धर्म की स्थापना की थी। और एक धर्म समा भी कायम की थी। इस धर्म समा में प्रारम्भ में तो धर्म समा के सदस्य सुसलमान मौलिवयों को ही सिम्मिलित किया था। परन्तु वाद में ईसाई पादरी, पारसी मोलेद, हिन्दू ब्राह्मण, और जैन साधु भी सदस्य बनाये गये। इनमें कुल मिलाकर १४० सदस्य थे। 'आईन-ए-अकवरींग (अद्वरेजी अनुवाद) के दूसरे भाग के तीसरी 'आयतग में इन सदस्यों की सूची दी गई है। इस धर्म समा को पॉच श्रीणियों में विमक्त किया गया था। प्रथम श्रेणी में वे सदस्य रखे जाते थे जो इस लोक और परलोक का ज्ञान रखते थे। जिन जैन महास्माओं द्वारा अकवर के जीवन की काया पलट कर देने का ऊपर बज़ेल किया गया है, उनमें से तीन महात्मा अकवर की इस ध में स मा के सदस्य थे ऐसा 'आईन-ए अकवरींग की उपर्युक्त सूची से प्रकट होता है। वे तीन हैं—हीरविजय सूरि, मानुवन्द्र जी का नाम है पाँचवी श्रेणी में। हीरविजय सूरि का नाम है एवं नम्बर में और विजयसेन सूरि तथा मानुवन्द्र जी का नाम है पाँचवी श्रेणी में। हीरविजय सूरि का नाम है १६ वे नम्बर में और विजयसेन सूरि तथा मानुवन्द्र जी का नाम है १३९,९४० में। ये तीनों नाम अद्वरेजी अनुवानक ने इस प्रकार लिखें हैं हीरजी सूर, विजयसेन सूर, और भानचन्द ।

श्रव इस लेख को पूर्ण करने के पहले एक वात का यहाँ विचार करना आवश्यक सममता हूँ। यह तो
निश्चित हो चुका है कि अकदर के दरबार में जैन सापुओं का प्रवेश हुआ था, और उन
उपसहार जैन महासाओं ने अकदर के जीवन पर प्रभाव डाला था। इतना ही नहीं, परन्तु उन्हों ने
अकदर से लोकोपकार के व जीवदया के अनेक कार्य करवाये थे, तथापि इस का क्या
कारण है कि—विन्सेंट सिमय के पहिले किसी मी इतिहासकार ने अकदर के जीवन चरित्र को जिल्लो के समय जैनों

के सम्बन्ध में कुछ भी नहीं लिखा ?

में इस के तीन कारण समकता हूँ। (१) उन अन्यकारों ने जैन साहित्य को देखा ही नहीं। (२) मूल फारसी प्रन्यों में 'यति' 'सेनडा' 'अति' खादि शब्द आये हैं, ये कौन हैं १ इस वात को अनुवादक लोग नहीं समक सके। (३) 'आईन-ए-अकवरी' में उपर्युक्त तीन जैन महात्माओं के नाम पढ़ने में गलती हुई। इन तीन कारएं। से अकवर और जैनों का सम्बन्ध डितहासकारों से ग्रुप्त रहा।

जैन साहित्य ज्यों ज्यो प्रकाश में आया और विद्वानों के हाथ में आता गया, त्यों त्यों अव विद्वानों को यह वात ज्ञात हुई कि हीर सौमान्य-कान्य, विजयभरासि-कान्य, जगट्गुक-कान्य, कर्मचन्द्र चरित्र, गुर्वावती, कृपा-रसकोश, सोमसौमान्य-कान्य, तथा कई पट्टाविलया आदि प्राचीन संस्कृत प्रन्थों में तथा हीरविजय सृिर रास, लाभोत्य राम. कर्मचन्द्र चौपाई, तीर्थमालाएँ विजयतिलक सृिर रास, अमरसेन-ययसेन आस्थान, मल्लीनाथ रास, पटमहो-त्मव राम. दुर्जनशाल वावनो, परम्बा प्रकार, विजय चिन्ता मिण लोत्र आदि कई प्राचीन गुजराती माहित्य प्रन्थ हैं. जिन में अक्रवर और जैनाचार्यों के सन्यन्य का काफी वर्यान पाया जाता है।

ट्रमरी वात जैन पारिआपिक शब्दों का न सममता। 'य ति श्र्णीर 'से व डा शब्द्र मृल फारमी प्रन्यों में लिया गया है। ये शब्द्र 'वौद्ध' साधुत्रों के लिये नहीं, परन्तु जैन साधुत्रों के लिये ही हैं। आज भी मुसलमान लोग अकसर कर के जैन साधुओं को 'से व ड़ा' कहते हैं। पद्धाव में तो आमतौर से 'से व ड़ा' नाम से ही पुकारे जाते हैं। जैन साधुओं को प्राचीन समय में 'श्र म या' कहते थे। सन्भव है यही 'श्र म या' 'से व ड़ा' के रूप में आगया हो। डॉ॰ सिमय के कथनानुसार सब से प्रथम मूल मि० चैलमर्स ने 'अकबर नामा' के अंग्रेजी अनुवाद करने में की, बाद में इलियट और डाउसन ने भी वही मूल की। इन तीनों की मूल ने वाननोक्षर को भी मूल में डाल दिया। इसी प्रकार मूले होती आईं!

सत्य बात तो यह है कि अकबर के दरबार में कोई 'बौ द्ध सा घु' गया ही नही। विन्तेन्ट स्मिथ लिखते हैं:—
"अकबर की बौद्धों के साथ न कभी मेंट हुई थी और न उस पर उन का प्रमाव ही
पड़ा था। न बौद्धों ने कभी फतहपुर सीकरी की धर्म सभा में भाग लिया था और न कभी अबुलकजल के साथ ही
किसी बौद्ध साधु की मुलाकात हुई। इस से बौद्ध धर्म के विषय में उस का (अकबर का) ज्ञान बहुत ही कम था।
धार्मिक परामर्श सभा में भाग लेने वाले जिन दो-चार लोगों के लिये बौद्ध होने का अनुमान किया गया है वह अम है।
वास्तव में वे गुजरात से आये हुए जैन साधु थे।"

स्वयं श्रबुल फजल 'श्राईन-ए-श्रकवरी' में लिखता है ''चिरकाल से बौद्ध साधुश्रो का कहीं पता नहीं है। बेशक ऐगु, तनासिरम श्रौर तिञ्बत में ये लोग कुछ हैं। बादशाह के साथ तीसरी बार रमणीय कारमीर की मुसाफरी में जाते वक्त इस मत के (बौद्ध मत के) दो चार बृद्ध मनुष्यों से मुलाकात हुई थी, मगर किसी विद्वान से भेंट नहीं हुई।''

इन बातों से स्पष्ट है कि-अकबर की धर्म सभा मे कोई 'बौद्ध साधु' नहीं थे-नहीं गये थे।

तीसरी बात यह है कि—अकबर की धर्म सभा के सदस्यों में तीन जैन साधुओं के नाम अवश्य हैं, परन्तु इसके पढ़ने वालों ने ग़लत पढ़ा और ग़लत पढ़ने पर भी उस पर परामर्श नहीं किया कि—ये कीन होंगे? होरविजय सूरि के खान मे हिर जी सूर, विजयसेन सूरि के खान मे विजयसेन सूर, और मानुचन्द्र के खान मे भानचन्द—ऐसा अनुवाद किया गया है।

इस प्रकार वि० सं० १६३९ से वि० सं० १६५१ तक अकबर के साथ जैन साधुआ का सम्बन्ध लगातार रहा था। चस के बाद जब तक अकबर जीवित रहा उस को और उस के बाद उस के लड़के जहाँगीर को भी जैन साधु भिलते और धर्मोपदेश देते रहे थे।

१ दे॰—आईन्-पु अकवरी ( बेरिट कृत अंग्रेज़ी बतुवाद ), ति॰ ३, प्र० २१२।

## राजपूत श्रीर मराठे

#### श्रीयुत भास्कर रामचन्द्र भात्तेगव, ग्वालियर

श्रद्धास्पद श्रीयुत गौरी शकर जी श्रोमा महोदय पुरातत्व-विशारद हैं, सशायक हैं, भारतीय प्राचीन लिपिया के विज्ञ हैं और हैं कई ऐतिहासिक प्रन्थों के प्रऐता, पर श्राप का सब मे श्रविक सहत्व का और खायी कार्य है राजप्रतो के इतिहास की सामग्री का संगोधन, सहुलन श्रीर सम्पारन । यदापि प्राचीन काल से ले कर श्राज तक के हमारे देश के इतिहास के साधन तो बन-तन निखर हुए विपुत्त रूपेश पाए जाते हैं . किन्तु श्रमेर्जा राज्य के स्थापित होने के पूर्व किसी भारतीय परिवत ने सुगृत्र रूपेण भारतीय, प्रान्तीय या जातीय इतिहास लिखने का प्रयत्न नहीं किया। अप्रेजी राज्य के च्यारम्भ काल में कुछ उदाराश्य पश्चिमीय विद्वानों ने भारतीय इतिहास की प्राचीन सामग्री एकत्र करना च्यारम किया और गरिवाटिक सोसाइटी व्यॉफ बगाल जैसी कुछ सस्थाएँ भी स्थापित हुई , साथ हो व्यक्ति गत रूप मे प्राण्ड उफ ने मराठों का इतिहास लिखा, फॉर्विस ने रास माला व्यर्थात् गुजरात के इतिहास का सन्पादन किया, टॉड ने राजपृताने का इतिहास लिखा तथा मालकम ने सध्यभारत का, कनियस ने सिक्खो का, पॉगसन ने ट्रॅटेलो का, त्रिग्ज ने निजाम का. बिल्स ने मैसर का तथा उन कार्य फर्तायां के यान्तिम प्रतिनिधि डॉक्टर विस्सेण्ट स्मिथ ने भारतवर्ष का प्राचीन इतिहास लिखा । यदापि भारतीय दृष्टि कोण में उक्त इतिहामों में कई प्रकार की बृदियाँ हैं--उस ममय इतने साधन भी उपलब्ध नहीं ये श्रीर न एक व्यक्ति को इतनी सामग्री मिल ही सकती थी , तथापि तात्कालीन परिस्थिति के देखते एन आर्मिक कार्यकर्ताओं ने जो कुछ किया. वह तो अवस्य ही श्रेयस्कर है। आज दिन तक कई भारतीय विद्वानों ने उक्त कृतियों की आलोचनाएँ एवं प्रत्यालोचनाएँ भी की . किन्तु अब तक बहुत कम बिद्धानों ने तत्संबन्धी स्वतन्त्र इतिहास-प्रनय लिखने का प्रयत्न किया है। श्रद्धेय श्रोमा जी जैसे भाग्यवान इतिहासकार तो उगली पर गिने जाने योग्य भी न मिलेंगे, जिन्हों ने पूर्ववर्ती सिद्धान्तों का केवल खएडन-मएडन ही नहीं किया वरन् राजपूतो का स्वतन्त्र और सर्वोह्न पूर्ण इतिहास लिख कर अपनी कृति को ही एक मात्र अधिकार पूर्ण रचना कहलाने का सुयश प्राप्त किया है। अतएव जब तक राजपुत जाति और हिन्दी भाषा जीवित रहेगी, तब तक श्रोमा जी का राजपूताने का इतिहास ही एकमात्र सन्दर्भ प्रन्य माना जायगा। यों तो सर देसाई ने भी महाराष्ट्र का बृहत् इतिहास लिख कर प्राण्ड डक के इतिहास की आवश्यकता ही नहीं रक्सी , किन्तु ओमा जी की नाईं जगलों, पहाड़ों, बीहड़ों, गुफ़ाओ आदि विकट स्थानों पर स्वय घूम कर सामग्री वटोरने जैसा प्रचएड प्रयत्न सिवा राजवाडे के श्रन्य किसी भारतीय विद्वान ने नहीं किया, राजवांड भी कोई सुसूत्र इतिहास न लिख सके, श्रवएव श्री श्रोमा जी की कृति सर्वया श्रद्धतीय है। हिन्दी का श्रहो भाग्य है कि उस के एक सपूत ने अपनी कृति के वल पर श्रवर्राष्ट्रीय स्थाति प्राप्त की, श्रवएव स्युति-प्रत्थ के द्वारा उन का अभिनन्दन किया जाना सर्वथा आवश्यक था। अस्तु।

श्री श्रोक्ता जी का अधीत विषय है राजपूर्ता का इतिहास । वास्तव में मराठे भी राजपूत ही हैं श्रीर इस वात को श्री श्रोक्ता जी ने भी अपने इतिहास के चतुर्य खरड में स्वीकार कर तिया है। महाराष्ट्र के प्राचीन विभाग र्रण्डकार्ण्य में वस्ती वसने के समय उत्तरीय भारत के चित्रय और श्राह्मण ही वहाँ पर उपनिवेशित हुए थे श्रीर उन जभय प्राच्तों में पारस्परिक हृद सस्वन्य भी था। मध्य युग में भी सुसलसानों के आधिपस्य एव कौटुन्विक कलह के कारण क्षत्रपति शिवा जी महाराज के पूर्वन तथा श्रन्य चित्रय क्षत्रपति शिवा जी महाराज के पूर्वन तथा श्रन्य चित्रय क्षत्रपति शिवा जी महाराज के पूर्वन तथा श्रन्य चित्रय क्षत्रपति शिवा जी महाराज के पूर्वन तथा श्रन्य चित्रय क्षत्रपति शिवा जी महाराज के पूर्वन तथा श्रन्य चित्रय क्षत्रपत्र क्षत्रपति शिवा जी महाराज के पूर्वन तथा श्रन्य चित्रय क्षत्रपत्र हा स्व

महाराष्ट्र में स्थायी रूप से बस जाने के कारण मराठे कहलाये; किन्तु आश्चर्य की बात है कि एक ही रक्त-मांस-पिएड के होने पर भी उन दोनो के विभिन्न दृष्टि कोण होने के कारण अनन्तर उन में पारस्परिक मनो मालिन्य हो गया। जिस से कई रण-संन्राम हुए और पारस्परिक मलाई बुराई की बातें भी इतिहास मे अंकित हुई। निर्वल राजपूत बवन सत्ता के पोषक और प्रशंसक वने तो मराठों ने पुरुषार्थ और वाहुबल द्वारा बबनो को हेय सिद्ध कर अपना अधिराज्य खापित करने का प्रयक्त किया। इस संघर्ष मे राजपूत मराठों मे खूब ठनी, जिस का वर्णन श्री ओक्ता जी को भी अपने इतिहास मे लिखना पड़ा है। राजपूतों के इतिहास लेखक मराठों का दोषाविष्करण करते हैं और महाराष्ट्र के इतिहास कार राजपूतों की भूले बताते हैं, अतएव उक्त उमय समाजों के प्राचीन, मध्यकालीन तथा आधुनिक पारस्परिक सम्बन्ध, उन के राजनैतिक प्रमाद आदि विषयों का संशोधन, मनन तथा विवेचन, की अत्यन्त आवश्यकता है। इसी से तस्सन्बन्धी अल्प विवेचन, इस लेख के द्वारा, करने की चेष्टा की जाती है।

मराठे और राजपूत एक ही वंश के हैं; इस में कोई संदेह नहीं। राजपूतों के पंचकुल और अत्तीस कुलो की नाई प्रान्तिक उपमेदों के कारण मराठों के ९६ कुल माने गये हैं और तत्सम्बन्धी पर्याप्त साधन भी उपलब्ध है। मराठों के कुल, चित्रयों की नाई; सुर्य, चन्द्र, शेषवंश और यदुवश में विभाजित हैं। उदयपुर के गोहिल,सीसोदिया, सक्तावत, चूड़ावत राणावत आदि उपकुलो की नाई महाराष्ट्र वासियों के एक ही कुल या वंश के विभिन्न उपनाम (आड़नाम) पाये जाते हैं। राजपूत सोलंकी, परमार, प्रतिहर और चौहान की नाई मराठों में चालके अथवा सोलखं, पोवार अर्थात् पवार, चव्हाण तथा प्रतिहार है। राजपूत और मराठों के कुलों की समानता निम्नलिखतं विवेचन से भी सिद्ध है। यथा :—

| . ~                | -     |     |     |            |
|--------------------|-------|-----|-----|------------|
| मराठा कुत          |       |     |     | राजपूत कुल |
| सूर्यवंशी, सुरोशी, | सुरवे | ••  | ••• | सूर्य      |
| सोम वंशी           | •••   | ••• | ••• | सोम        |
| याद्व उर्फ जाघव    |       | ••• | ••• | यदु        |
| पॅवार, पोवार       | ***   | ••• | ••• | परमार      |
| चालके, सालुङ्को    | •••   | ••• | ••• | सोलङ्की    |
| चव्हाग्            | •••   | ••• | ••• | चौहान      |
| चावरे              | •••   | ••  | ••• | चावड़े     |
| रहाठो              | ••    | ••• | *** | राठौर      |
| शेलार, सेलार       | ••    | ••• | ••• | सिलार      |
| सैन्द्रक, शिन्दे   | •••   | ••• | ••• | सिन्दा     |
| धामपाल             | • •   | ••• | • • | धसपाली     |
| श्रभीरे            | •••   | ••• | ••• | श्रभीर     |
| श्रनङ्ग            | ••    | ••• | ••• | স্থনত্ন    |
| प्रतिहार           |       | *** | ••  | प्रतिहार   |
| कलिचुरे            | •••   | ••• | ••• | कलचुरके    |
| मोरे               | ••    | ••• | ••• | मोरी       |
| तुवार ( शिरके-फा   | लके)  | ••• | ••  | तॅंदर      |
|                    |       |     |     |            |

| गोरे   | *** | *** | ••  | गौर                |
|--------|-----|-----|-----|--------------------|
| गूजर   | ••• | ••• | • • | वड़ गूजर, बीर गूजर |
| काटे   | ••  | •   | •   | काटी               |
| परिहार | ••• | •   | • • | परिहार             |

महाराष्ट्रीय विभिन्न राजपूत कुलो के कुल, गोत्र श्रौर श्राइनामों मे भी चड़ा फर्क पड़ गया है, जिस से एक ही गोत्र के वि.भेज कुल-नाम पड़ गये हैं। यथा—

| गोत्र | सर | ाठा कुल  |    | मराठी कुल-नाम                        |
|-------|----|----------|----|--------------------------------------|
| चौहान |    | चव्हास   | •• | लाड, तावड़े, मोहिते, कालभोर, रणदिवे, |
|       |    |          |    | हम्मीर राव                           |
| 33    | •  | लाङ् कुल |    | लाङ्                                 |
| ,,    |    | तावडे    | •  | ताबडे, साँगल, जामले                  |
| •     |    | मोहिने   | •• | वाँडे, काँटे, कामरे आदि।             |
| 35    | _  |          | _  | and the same and the                 |

इसी प्रकार एक गोत्र के कई सराठा कुल और अत्येक सराठा कुल के कई आइनौव पाये जाते हैं, िकन्तु वशों के चिन्ह, अत्र, कुल, देवता, वर्या, ऋषि, ध्वजा का रग, वेद, सुख्य ख्यान आदि वाते निश्चित हो जाने से उनके सुख्य कुल का पता चल जाता है। उदाहरखार्थ सोमवशी राजा चन्हाया, नगर मेवाड़, अवन्तीपुरी, श्वेत सिहासन खेत अत्र, खेत निशान, श्वेत घोड़ा, ध्वज।पर चन्द्र, कुल-देवता, ज्वालासुखी भवानी, हल्दी, सोना, रुई का उपयोग, गुरु विसष्ट, गोत्र चन्हाया, वेद ऋग्वेद त्रिपदा गायत्री छन्द, कुल-लाड़ लावेड मोहिते आदि इसी प्रकार चालके उर्फ चालुक्य कुल का तक्त गही बदामी दूसरी गही कल्याण, सफेद सिहासन, सफेद छत्र, निशान घोड़ा, ध्वजपर गणेश जी, गुरु दालस्य, गोत्र चालुक्य, गायत्री मन्त्र, नील वर्ण ये सुल चिन्ह चवलाये गये हैं।

मराठो के जपनामों की भी विचित्र रूप से जरात्त हुई। किन्ही कुल में तो वे ही जपनाम चले आते हैं जो आदि में ये यथा—शादन, पवार, चौहान, तौर आदि, किन्तु कोई कोई नाम विरोपनटनाओं के कारण वदल गए। घुरपड़े वास्तव में सिसोदिया राजपूत हैं, किन्तु उनके पूर्व जों ने घुरपड़ अर्थात् गोह की सहायता से एक किले की दीवार को फांदा था, अतपद यही उनका वंश नाम भी हुआ। फालके असल में तँवर राजपूत हैं। गोतकुरहा राज्य में इस वश के दो आताओं में से एक पर प्रसन्न होकर वावशाह ने उसे पोशाक अरात की। तब उन दोनो माइयों ने उसका बटवारा कर लिया, जब वे दरबार में पहुँचे और उनसे पूछा गया तो उन्होंने कहा कि पोशाक के "दोन दोन फाड़ केले" अर्थात् दो तो दुकड़े कर लिये जिससे बाद को वे फाडके फालके कहलाये। कुछ मराठे अपने प्राप्त नामों से प्रसिद्ध हुए यथा पाटपकर सोलंकी राजपूत हैं निन्नालकर पवार हैं आँगेवाड़ी से आँगे, माहुरप्राम से माहुरकर आदि, किन्ही किन्ही के वास्तविक नाम दिख्यों माथा में योले जाने के कारण परिवर्तित हो गये हैं। जैसे राजा से राने, मौर्य से मोरे, चालुक्य से चोलके आदि। महाराष्ट्र के शासक भी राष्ट्र कूट चालुक्य, यादन आदि राजपूत वराज हो थे। छत्रपति शिवा जो के पूर्व मेवाड के अर्थास्वर महाराणा अजीत सिंह के पुत्र सज्जन सिंह और हैम सिंह थे, जो सम्यन् १३६७ में दिख्य में जा कर वसे, जिनकी १२ वी पीड़ी में छत्रपति का जन्म हुआ था। प्राचीन समय में इन विभिन्न प्रान्तीय चित्रयों में—पारस्परिक विवाह भी होते थे। कल्याण के जैसिंह चालुक्य के पुत्र मूलराज ने अनिहल पट्टण के राजा भोजराज चावड़ा की कम्या से विवाह किया था तथा प्रध्वीराज चौहान का जदीमालम

अर्थात् देविगिरि के यादव भिक्सम की कन्या से विवाह होने का भी पता चलता है-पर अनन्तर प्रान्त, भाषा, व्यवहार-वर्ताव आदि भेद तथा प्रवास की असुविधा के कारण पारस्परिक व्यवहार का लोप हो गया। अस्तु ।

महाराष्ट्र मे चित्रयों की बस्ती क्यों और कव हुई ? इस विषय की स्वर्गीय डाक्टर मण्डारकर राजाराम शास्त्री भागवत, स्वर्गीय राजवाड़े जी मारताचार्य वैद्य जी आदि ने काफी चर्चा की है। इतिहासाचार्या राजवाड़े जी का तस्सम्बन्धी प्रयत्न अवश्य ही अभिनन्दनीय है। आपने महाराष्ट्र के वसाहत काल के विषय मे प्रामनाम, प्राणी नाम, पर्वत, निद्याँ आदि की काफी खोज-भाल करके यह सिद्ध किया है कि नन्दकुल का अन्त होने पर यहाँ के चृत्रिय चातुर्वर्ण की रचा के लिये इंग्लेड के प्यूरिटन फादर्स अथवा फांस के हेनो की नाई उत्तरीय भारत से प्राचीन दस्क कार्य्य मे जा बसे हैं, अतएव उत्तरी भारत तथा महाराष्ट्र के चृत्रियों के एक ही कुल होने, उनके महाराष्ट्र मे उपनिवेशित होने का समय आदि विपयों की विशेष खोज तथा विवेचन की अत्यन्त आवश्यकता है। असू।

मराठों के मध्य कालीन इतिहास का प्रारम्भ देविगिर के यादव-राज्य-पतन से आरम्भ होता है—महाराष्ट्र में सुसलमानों का आधिपत्य खापित होने पर वहाँ के चित्रयों ने आर्थ सभ्यता की रचा के लिये सुदूर प्रदेश कर्नाटक में विजयनगर साम्राज्य खापित किया। उस राज्य में और वहमनी तथा उसकी पाँच सुसलमान शाखाओं के आश्रय में भी मराठों ने अपने बाहुबल पर बड़ा पुरपार्थ दिखाया। उस समय भी राजपूताने के चित्रयों ने दिच्छा की श्रीर जाकर अपना माग्य निर्माण किया जिसके कई प्रमाण उपजन्न हैं। हाल हो में सुप्रसिद्ध इतिहासिवद् डाक्टर बालकृष्ण जी ने खत्रपति शिवाजी के पिता शाह जी का चरित्र प्रकाशित किया है उसमें सुधौल राज्य के पूर्व कों का शाही फर्मानों के आधार पर सीसोदिया वंशज होना, १४ वी शताब्दी में उनका दिख्ण में बसना तथा दिख्ण के बहमनी बादशाहों द्वारा जागीर प्राप्त करना आदि बाते लिखी हैं। श्री खोमा जी ने भी अपने इतिहास में तत्सम्बन्धी उद्घेख किया है। शिवा जी के पिता शाह जी महाराज के द्वार में जयराम पिण्डे नामक एक किय हो गया है, जिसका लिखा राधा माधव विलास चन्यू नामक प्रन्थ प्रकाशित हुआ है। उसमें स्पष्ट रूपेण उन्हें सीसोदिया वंशज लिखा है। शाह जी के द्वार में विभिन्न भाषा भाषी लगमग ३५ कि मौजूद थे; उनमें से एक किय ने लिखा है कि—

जाया हाँ शाहराज, राया जी रो भाई छे जी।

देश है जी चित्रोड़, कुल जात राखा री॥

इत्रपति शिवाजी के द्वीरी कवि वीर रसाचार्य भूषण ने लिखा है-

+ + लियो विरद सीसोदिया × × ×

भूमिपाल तिन मे भयो + x

रन मूसिला सु भौसला × × × ×

उक्त व्यवतरणों से भी छत्रपति का सीसोदिया होना सिद्ध है। महाराज शिवाजी का राज्याभिषेक करने वाले परिखत वर्ष गागा भट्ट जी ने भी कहा है कि—

## यः जात्रधर्मस्य नवावतारः

महाराष्ट्र के तत्कालीन पुराख मत बादी त्राह्मख छत्रपति शिवा जी को चत्रीय स्वीकार करने के लिये तैयार नहीं थे, अतप्य छत्रपति ने अपना मुख्त्यार उदयपुर भेज कर महाराजा जी से स्वयं को सीसोदिया वंशज होने का प्रमाण पत्र प्राप्त किया और परिष्ठत वर्य गागा महजी को काशी से निसंत्रित कर उनके द्वारा बेदोक्त पद्धति से निज के उपनयन तथा राज्याभिषेक संस्कार करवाये महाराज शिवा जी का मुगर्जों से संवर्ष होने के कारख तत्कालीन राजपृत राजा और

२१

सर्दारों से, जिन्हों ने सुगलों की आधीनता सीकार कर ली थी, परोच-अपरोच रूप से संवन्य हुआ था। उन में से जोधपर के महाराजा यशवन्तसिंह तथा जयपर के महाराजा मिर्जा राजा जयसिंह से विशेप संबन्ध हुआ। शिवाजी का **उन उभय सर्दारों से जो पत्र न्यवहार हुन्ना, वह पूर्णतया श्रवाविध उपलब्ध नहीं हुन्ना है, किन्तु वहुत समय है कि** जयपुर तथा जोधपुर के दर्बारी रेकार्ड से भविष्य में उस का पता चल जाय । महाराजा शिवाजी सुसलमानी सत्ता के बदले स्वराच्य स्थापित करना चाहते थे और मुगल सर्दारों के नाते जयसिंह तथा जसवन्तसिंह का उद्देश्य शिवाजी को धर दबा कर उन्हें मुगलों के आधीन कराना था। वास्तव में शिवाजी का उद्देश्य कहीं ऊँचा और अभिनन्दनीय था श्रीर कई नाटको व उपन्यासो मे तत्सवन्धी कई मनोरजक वाते भी लिखी गई हैं, किन्तु आश्चर्य है कि राजपृताने के साट चारणों ने मराठा और राजपतों के सवन्य में मराठों को सर्वदा हेय वतलाने की ही चेंच्टा की है। एक साट ने तो यहां तक लिख मारा है कि "राजपतो की तलवारों के आगे मराठों के भाले मोच खा गये" वह कवित्त निम्न है-

> गजन सभ्रम लिया. गनीमा तातसीनी गढ। हुई खग तएँ, भाला तणी हार ॥

अर्थात गजिसह के पुत्र जसवन्त ने अपने गनीम-शत्र-मराठो के किले जीत विये. राजपती तववारों के आगे मराठों के भालों की हार हुई।

यो तो महाराजा शिवाजी का वॅदेला नरेश महाराजा झत्रसाल, रामसिंह, ज्वैभान राठौड़ आदि कई प्रमुख राजपुत सर्वारो तथा राजाझो से परिचय तथा निकट सवन्य हुआ था, पर महाराज के राजनैतिक कार्य में प्रमुखतया जयसिंह, जसवन्तर्सिंह, रामसिंह तथा क्षत्रसाल ही विशेष उल्लेखनीय हैं, श्रतएव उस संवन्ध पर ही श्रव हम विचार करे।

सन् १६६५ में मिर्जा राजा जयसिंह की श्रीरगजेव ने दक्षिण का सुवेदार बनाया था, पर बीजापुर की सेना से पराजित होने के कारण सन १६६७ में औरगजेब ने उन्हे हटा दिया और शाहजावा मुख्यज्जम को स्वेदार बना कर महाराजा जसवन्तर्सिंह को उस की सहायतार्थ दृत्तिण भेजा। मिर्जा के साथ रामसिंह सीसोदिया, राजा सुजानसिंह बँदेला, पुत्र कीरतसिंह, पुरण्मल बँदेला आदि राजपूत सर्दार मी थे। मिर्जा जी ने युक्ति प्रयुक्ति से महाराज को दिल्ली चलने तथा किसी प्रकार का घोखान होने का बचन दिया. जिस के विषय में उन दोनों में वहत कुछ पत्र ञ्चवहार हुआ, जो अचाविष उपलब्ध नहीं हुआ है। जयसिंह ने समय समय पर जो पत्र वादशाह की ओर सेजे जस का बहुत सा अश तो प्रकाशित हो चुका है किन्तु जस की दूसरी बाजू , महाराष्ट्र के तत्कालीन पत्र, अभी हिन्दी था अग्रेजी मे प्रकाशित नहीं हुए, अवएव तत्कालीन सुगलों का इतिहास अथवा महाराजा जयसिंह की जीवनी लिखने के लिये मराठी साधनो के अध्ययन की आवश्यकता है। जयसिंह के एत्र रामसिंह की सहायता से महाराजा शिवा जी का बादशाह की कैंद्र से निकल जाना भी प्रसिद्ध है. किन्तु तत्सम्बन्धी श्रभी तक यथेष्ट सामग्री उपलब्ध नहीं हुई। सन १६६८ से १६७१ तक जोधपुर के महाराजा जसवन्तर्सिंह भी सुगल दुर्बार से दक्षिण के प्रवन्य के लिये सेजे गये थे छौर उनका महाराजा शिवा जी से भी घनिष्ट सवन्य हो गया या, अतएव तत्सवन्धी महाराष्ट्र तथा राजपताने की सामग्री एकत्र करने से ही तत्कालीन वास्तविक घटनात्रों का पता चल सकता है। महाराजा झत्रसाल वुँदेला महाराज झत्रपति शिवा जी से दक्किण जा कर मिले थे, जिस का उल्लेख जातकवि ने 'छत्रसाल प्रकाश में भी किया है, पर उस विषय के

यथेष्ट प्रमाग अभी नहीं मिले हैं। उरैराज, उरैमान राठौद, राजा कर्ण, कीरतिसह कछवाहा, पूरणमल बुँदेला, मौहक्मसिंह, मोहन्वास, रामसिंह सीसोदिया, खुमानसिंह, सुजानसिंह, सुभानसिंह आदि राजपूत राजा तथा सर्वारों का युद्ध, सन्धि, व्यवहार आदि विविध कारणों से महाराजा शिवाजी से परिचय हुआ था, अतएव उन के विवय की दोनों प्रान्तों की सासमी का सङ्कलन करना आवश्यक हैं। तत्कालीन महाराष्ट्र की मुसलमान सत्ता धीजापूर से शाहजहाँ तथा औरंगजेव के युद्ध हुए थे और उन मे मुगलों के सर्वारों के नाते रतलाम के महाराजा रामसिंह राठौद आदि कई राजपूतों ने माग लिया था। उन के विषय की भी वहुत सी सामग्री महाराष्ट्र में मिल सकती हैं। छत्रपति शिवाजी के पुत्र समाजों से वीरवर राठौद दुर्गादास का घनिष्ट परिचय और सम्बन्ध हुआ था। संमाजी के दीवान कान्यकुञ्ज कविकजरा उत्तर भारत निवासी थे तथा महेरादास नामक उन के एक दबौरी किव का होना भी पाया जाता है। कोई उसे भाट बतलाते हैं। छुत्र वर्ष पूर्व स्वर्गीय मुंशी देवीप्रसाद जी ने किवकतरा सम्बन्ध एक पत्र प्रकाशित किया था, उस से सिद्ध होता है कि संमाजी को बादशाह के द्वारा मरवाने मे उस का भी हाथ रहा हो, इसी से उसे विश्वासधातक मान कर विहेक्कत कर दिया गया था। इस उदाहरण से भी सिद्ध है कि उभय प्रान्तों की सामग्री का संशोधन करने से राजपूत और मराठा दोनो जातियों के इतिहास की बहुत सी अपकाशित वाते ज्ञात हो जावेगी। अस्तु।

महाराजा जसवन्तिसह जोधपुर वाले के पुत्र अजीतिसिंह गुजरात के सूबेदार थे और वे उस प्रान्त को हृहपना चाहते थे; इसी से उन्हों ने अपने प्रतिस्पर्धी मराठा सर्दार विलाजीराव गायकवाड़—वर्तमान बड़ौदा राज्य के स्थापक—को मरवा ढाला था। उस का लड़का अमयिंदिह भी गुजरात में रहा और वास्तव में उसी ने सन् १०३२ में ढाकोर में पिलाजी का ख़ून कराया उस का बदला पिलाजी के माई महादजी और लड़के दमाजी ने जोधपुर को लूट कर लिया। मराठी में तत्सम्बन्धों बहुत कुछ सामग्री उपलब्ध है। सवाई जयिंदिह के सेनापित कुपाराम नादिरशाह की लूट के समय दिख़ी में थे और मराठों से उस का भी सम्बन्ध था। बाजीराव के माई विमाजी ने मालवे पर चढ़ाई कर सन् १०२४ में वहाँ के सुरालों के सुबेदार गिरघर बहादुर को मार ढाला तथा सन् १०३१ में स्वय बाजीराव पेशवा ने रायोजी सिंधिया, मल्हाराव होल्कर उदाजीराव पवार तथा अन्य मराठा सर्दारों की सहायता से मालवे के सूबेदार दयाबहादुर को तिरला के रायोजेंत्र में मार कर मालवा में मराठा शाही खापित की। मालवा पर चढ़ाई कर के उस प्रान्त को सुरालों के चक्कल से छुड़ाने के लिए इन्दौर के जमीदार रावनन्दलाल मण्डलोई ने सर्वाई जयिंदिह के द्वारा पेशवा बाजीराव को निमत्रित किया था। तत्सम्बन्धी बहुत सी सामग्री प्रकाशित हो चुकी है और अविच्य में और भी मिल सकती है; विशेष रूपेण सवाई जयिंदिह को मराठों सम्बन्धी उदारता तो कभी मुलाई नही जा सकती। महाराजा सर्वाई जयिंदिह तथा प्रथम बाजीराव पेशवा से जो पत्र-ज्यवहार हुआ या उससे से एक संस्कृत पश-मय पत्र पाठको के अवलोकनार्थ यहाँ पर उद्घृत किया जाता है। पत्र के आरन्ध में बाजीराव ने जयिंदिह की वही प्रशंशा की है और 'राजाधिराज' महाराज' कैसे विशेषणों से युक्त पत्र विलंदा है; साथ ही अपने पुक्षार्थ से धमकाया भी है। उसी पत्र में निक्रफोक है।

पीत्वा गर्जन्त्यपत्ते दिशि दिशि जलदास्त्वं शरण्यो गिरीणाम् सुत्राम्ण त्रास साजां त्रिदृशिविटिपनां जन्मभूमिस्त्वमेव। गाम्भीर्यं तच्च ताहक त्वयि सिललिनिधे किन्तु विज्ञाप्यमेतत् सर्वोपायेन मैत्रावरुणसुनिक्रपाहष्ट्यः कांक्सीयाः॥१॥ इस ऋोक मे राजा जयसिह को समुद्र की जपमा दे कर कहा है कि तेरा जदक प्राशन करके मेथ जारों छोर गर्जना करते हैं, इन्द्र से पीड़ित पर्वतों का तू रचक है, देववृत्त अथवा कल्पवृत्त की जन्मभूमि भी तू है, तेरी गमीरता भी अगाध है, इन सब गुखों के होते हुए भी स्चित किया जाता है कि सभी ज्यायों से मित्रावक्य के पुत्र अगस्य मुनि की कृपाहिष्ट के आकांची वने रहो। इस रूपक का अर्थ यह है कि तेरे सामर्थ्य के आश्रय से अन्य राजा तथा सर्वार अपना वक्ष्मन टिकाए हुए हैं, तु मुसलमानां से पीड़ित लोगों का अभयवृत्ता है, तू इमारी इच्छापूर्ण कर सकता है, किन्तु अगस्य मुनि अर्थात् मुक्त वाजीराव पेशवा का कृपाकांची वना रह, अन्यथा तेरा नाश होगा। इस का उत्तर जयसिंह ने निम्निलिखित स्रोक से दिया—

> चन्तन्या द्विजजातयः परिभवेऽप्येतद्वयः पातनात्। पीत. कुम्प समुद्भवेन जल्लियः कि जातमेता यता। सर्यांगं यदि लघयेद्विधिवशात् बस्मिन्त्रस्ये वारिधिः। त्रैलोक्य सन्दर्भारं असति चेत कस्तत्र कुम्मोद्भवः॥

महाराजा सवार्ड जयसिंह उक्त रलोक मे स्वय को समुद्र स्वीकार कर के कहते हैं कि यदि प्रसग थश ब्राह्मण चृत्रियों का अपमान भी करें तो भी वह चन्य ही हैं, इसी वचन का प्रतिपालन हम करते हैं। हुम (घड़े) से उत्पन्न अगस्य मुनि ने समुद्र शोपण किया था यह सच है, किन्तु यदि देंव योग से समुद्र अपनी मर्यादा का उल्लघन करें तो वह तत्त्त्यण ही चराचर सिहत त्रैलोक्य को इवो देगा, फिर अगस्य मुनि की तो वात ही क्या है ? इस रूपक में जयसिंह ने यह यतलाया है कि ब्राह्मणों की रचा करना हमारा धर्म है, अतपव हम को उस के लिये कष्ट भी उठाने पड़ें तो भी हम प्रम पर छुपा भाव ही वनाये रखेंगे, पर इस से तुम हम को निर्यंत मत समक्ता। यदि में क्रोधित हुआ तो सार देश का वण्टादार कर दूंगा, फिर तुम्हारी तो वात ही क्या है ? सवार्ड जयसिंह के पास व्यक्तांनी नामक वालीराव का वकील रहा करता था, किन्तु अभी तक जयसिंह और मराठों का पत्र व्यवहार वहुत कम प्रकाशित हुआ है। सन् १०३७ में निजाम से साथ मराठों का भोपाल के निकट जो युद्ध हुआ, उस में कोटा के राजा दुर्जनसाल भी मराठों से लड़े थे और तमी से मराठों का ध्यान उस राज्य की ओर आक्रिंत हुआ।

वाजीराव पेरावा ने महाराजा झत्रसात युँदेता को सुहम्मदर्शी वगश की चढ़ाई के समय जो सहायता दी, वह इतिहास में कभी सुताई नहीं जा सकती। तत्संन्वन्धी—

> जो गति गाह गजेन्द्र की, सो गति भई है आज । वाजी जात चुँदेल की, वाजी राखो लाज ॥

यह बोहा प्रसिद्ध है ही । उस उपकार के उपलक्ष्य में पेशवा को २॥ लाख की जागीर वुँदेलखरह में महाराजा झत्रसाल ने ही बी। इत्रसाल ने मखानी नामक एक छुन्दर ययन युवती वाजीराव को मेंट की थी। उसी के वंशज बाँदा के नवाव कहलाये। इत्रसाल के पुत्र हृदयसाह तथा जगतराज के भी साथ पेशवा ने भैयाचारे का नाता खूब निभाषा। सर्वाई जयसिंह के बकील विक्रमाजीत, सिवसिंह, सभाचन्द, सभासिंह खादि खन्य सर्दारों से भी मराठों का सम्पर्क हुआ था। उदयपुर के महाराखा संप्रामसिंह, वाजीराव पेशवा तथा प्रसिद्ध मराठा सर्दार श्रीपतिराव प्रतिनिधि को वड़े खाटर की दृष्टि से देखते थे। उदाहरखार्थ महाराखा के उन्हें लिखे हुए दो संस्कृत पत्रों में से यहाँ पर एक पत्र उद्धृत किया जाता है।

#### श्री एक लिंगः (ताः २ । ४ । १७२९ )

स्वस्त श्री महाराजाधिराज महाराणा श्री संप्रामसिंह नृपवर्यादेशात् स्नेहसंदोहसद्मसु खामिकार्थैकनिष्ठान्तः करण्प्रदृत्तिषु सुज्यामात्य राजश्री बाजीरावजी बल्खालेषु सुप्रसादो लिख्यते। यथा श्रीमत्कृपया शमिह भवदीय मीनशमिविच्छिन्नमितरसाधारणमेधमानमीहा महे। श्रीमतोऽत्रत्य माविकेषिणोद्ध कृतिमतया याद्यग्न्योन्यं प्रेम वर्तते तदिक वृद्धिमुपयातु व्यपरंच चतुः शाक्षियणों राजद्वरीयमुख्यपिद्धता वीरेश्वर मट्टा विवाहार्थं दिस्त्यान्ते यास्यन्ति भवन्मोत्तान्तरमेषां पथि निष्पत्यपूर्वं गमनागमने मवन्तस्त्रथा विधास्यन्ति । श्रीमतः किमधिकम् सुवित्सु । संवर्ते रसवसु मुनीन्द्रसंख्ये मध्यमेचक पूर्णायाँ चन्द्रप्रेगो रचितोयं वर्णचरः ॥
मख्यायात्म राजशी बाजीराव बल्लाळेषु योग्य मदः पत्रम ।

वालाजी बाजीराव पेरावा ने श्रर्जुन सिंह घंधेले की भी वड़ी सहायता की थी। इसी समय सिधिया त्रीर होल्कर ने बुँदेलों का जैतपुर किला जीत लिया था। तत्सम्बन्धी बहुत कुछ सामग्री उपलब्ध हो चुकी है। सवाई जयसिंह के पुत्र ईश्वरीसिंह श्रीर माधीसिंह में जयपुर की गद्दी हस्तगत करने के लिए जो मगड़ा हुत्रा, उसमें मराठों ने बहुत कुछ योग दिया। ईरवरसिंह बड़ा पुत्र था, पर माधौसिंह उदयपुर की राजकन्या का पुत्र होने के कारण राणा जी ने पेशवा को १५,००,००० रूपया नजर देने का वचन देकर माघौसिंह के सहायक होने का आप्रह किया, पर सिंधिया होल्कर ने ईश्वरीसिंह को सहायता करके माधौसिंह तथा उसके सहायक महाराए। जगतिसिंह को हरा दिया । कोटा और बॅ़री के राजाओं ने भी माधौसिंह को सहायता दी थी, अतएव सिंधिया ने **उन दोनो राज्यों पर चढ़ाई करके खूब द्रव्यसञ्चय किया, यह देख कर होल्कर को भी द्रव्य-सोम खूटा श्रीर** माथौसिंह ने ६५,००,००० लाख रुपये देने का बचन देते ही होलकर ने पिछली कार्यवाही को भूल कर ईश्वरी सिंह पर चढ़ाई कर दी। अन्त में पेशवा खयं राजपुताने मे पहुँचे। जब ईश्वरी सिंह ने पेशवा और होलकर दोनों को माथी सिंह का सहायक पाया, तब उसने और द्रव्य पेशवा को देना कबूल कर लिया; पर, पूरी रक्तम न मिलने से पुनरच उस पर चढ़ाई की गई। अन्त में ईश्वरीसिंह ने आत्म-हत्या कर ली और मायौसिंह को राज-गही मिली। उसी माधौसिह का दिया हुआ परगना रायपुर अभीतक होलकर के कब्जे मे है। इसमे कोई सन्देह नहीं कि जयपुर के मगड़े में मराठों ने लोभवश अकारण उठाई घराई की। उन्होंने कभी ईश्वरीसिंह और कभी माधौ-सिंह का पत्त ले कर राजपूर्वों से सदा के लिए श्वुता कर ली और स्वयं राजनीति तथा इतिहास में सर्वेदा के लिए कल कित हो गये। ता० ७ मार्च सन् १७४७ का पेशवा का लिखा हुआ एक मराठी पत्र प्रकाशित हो चुका है। उसमें लिखा है कि 'रागा जी के वकील १५,००,००० रुपये नजर देने के लिए तैयार हैं: इसलिए माथौसिंह को २४ लाख की जागीर दिला दो और साथौसिंह से भी १२-१५ लाख या जितना अधिक हो सके, वसल करो। इससे दोनो वरफ से लाम होगा।"-आरचर्य की बात है कि पेशवा ने ही सबसे पहले ईश्वरीसिंह को गही पर बिठाने की राय दी थी, पर मल्हार राव होल्कर ने मौघौसिंह को सहायता देकर पेशवा को भी अपनी ओर मिला लिया। अनन्तर ३० अमेल सन् १०४८ को पेरावा स्वयं राजपुताना पहुँचे और ईश्वरीसिंह तथा माधौसिंह दोनों से ३१ लाख और १० लाख रुपया क्रम से वस्त करने को सन्धि की। कहना नहीं होगा कि इस वे-पैंदी को नीति से मराठों की बहुत कुछ बदनामी हुई श्रीर तभी से राजपूत श्रोर मराठों में पारस्परिक द्रोह उत्पन्न हुत्रा। बुँदेलखरड पर चढ़ाई कर के जैतपुर का किला हस्तगत करने श्रीर उसे पुनरच जगतराज बुँदेला को देने की मराठों की कार्यवाही पर भी श्रभी प्रकाश पड़ने की आवश्यकता

ર્ધ

है। दितया के राजा पर चढ़ाई करने के विषय में २२ अक्तूबर सम् १७४६ को पेशवा ने जो पत्र लिखा या, उसे पढ़ कर तो अँगरेजों की कूटनीति का समरख हो आता है और यह निस्सन्देह कहा जा सकता है कि वेल्जली ने मराठों को जीतने में जिन उपायो का अवलम्बन किया था, वे ही उपाय पेशवा ने अपने सरहारों को सुमाये थे। माघवसिंह जयपुर वाले के सहायक महाराया जगतिसंह का पेशवा से जो पत्र-ज्यवहार हुआ, वह भी अभी प्रकाशित नहीं हुआ है। सर्वाई जयसिंह ११ मई सन् १७४१ को घौलपुर में पेशवा से मिले और उसी समय परस्पर सहायक रहकर, ६ मास के अन्दर, मालवा की सनद पेशवा को दिलाने का अभिवचन, सर्वाई जी ने दिया था, किन्तु अभी तक जयसिंह और मराठों के विशेष सम्बन्य पर प्रकाश डालनेवाले पत्र प्रकाशित नहीं हुए हैं। सन १७४२ में औरखा के राजा से वरवासागर के निकट मराठों का युद्ध हुआ। उसमें राखों जी सेथिया के पुत्र ज्योतिचा और मलहारकुष्ण अलगीवाले मारे गये थे। तस्यम्बन्धी विशेष खोज की भी आवश्यकता है। सन् १७४० में सिन्धिया ने कोटा पर चढ़ाई की थी। उसी समय से राजा जालिमसिंह का मराठों से सम्पर्क हुआ, जो मराठा-शाही के नष्ट होने तक बना रहा।

जाित्तमसिंह की राजनैतिक हलचलें मराठों के इतिहास में विशेष महत्व का स्थान रखती हैं और राजपतों के इतिहास पर भी उसके व्यक्तित्व की छाप जमी हुई है; श्रतएवं तत्सन्वन्धी दोनों प्रान्तों से सामग्री इकट्री की जाना चाहिये। इनके श्रविरिक्त जानकी राम, राजा दुर्लमराय, हरीराम, सभासिह, धासीराम श्रादि लोगो का भी मराठो के तत्कालीन इतिहास में उल्लेख पाया जाया जाता है। मारवाड़ के राजा अजीतसिंह के अभयसिंह और बल्त सिंह नामक दो पुत्र थे। सन् १७५० में अभयसिंह की सृत्यु होने पर उसके पुत्र रामसिंह से बल्तसिंह ने राज्य द्यीन लिया। रामसिह ने जगन्नाथ पुरोहित तथा सामन्तसिह द्वारा जयापा सिविया से सहायता चाही. किन्त चलत-सिह को अन्य राजपूत राजा तथा जाटों की सहायता थी, पर शीघ्र ही वख्तसिह की मृत्य विष खिलाने से हो गई। कर्नल टॉड ने लिखा है कि यदि वल्लिसिह जिन्दा रहता तो मराठो की पटली राजपूताने में कभी न जमती। वल्लिसिह के पत्र विजयसिंह ने रामसिंह को निर्वत और व्यसनाधीन समम कर उसके राज्य का वहत सा अश हस्तगत कर लिया. श्रतएव रामसिह ने श्रपने वकील चेवराम को जायापा सेधिया के पास सहायता पाने के लिए सेजा। उस समय सिधिया होलकर ने सरजमल जाट पर चढ़ाई की थी। सरजमल ने जयपुर के ईश्वरीसिट की सहायता की थी. तभी से मराठों की उससे चढ़ा-चढ़ी हो गई थी। मराठों का उत्तरीय भारत से चौथ वसूल करना भी सुरजमल को अखरा था. तव उससे उसने दिल्ली पर चढ़ाई कर वादशाह को अपने कवजों में करना चाहा । इसी से वजीर मीर शहाबद्दीन ने स्रजमल को घर दवाने का मराठो से आप्रह किया था, तव सिंथिया, होलकर और पेशवा, राघोवादादा ने भरतपर राज्यान्तर्गत कुन्हेरी के किले पर चढ़ाई कर ही। उस युद्ध में मल्हारराव के इकतौते पुत्र श्राहिल्यावाई के पति खरहेराव मारे गये. तत्र मल्हारराव ने जयद्रथ-त्रघ जैसी जाटो का निःपात करने की भीपण प्रतिज्ञा की। मल्हारराव की यह प्रतिज्ञा सुनकर सूरजमल ने श्रपने वकील रूपराम कटारे के पुत्र तेजराम कटारे द्वारा जयाप्पा सेंथिया की श्रोर, पाडी-वदला. भैया-चारा स्थापित करने के विचार से. श्रपनी पगडी मेज दी। उवर सिंधिया होलकर में पहले से मनोमालिन्य हो ही चुका था, श्रतएव जवाप्पा सेथिया ने होलकर को श्रकेला छोड़ कर रामसिंह की सहायतार्थ राजपूताने की श्रोर कूँच फर दिया। तब होलकर को भी विवश होकर १७ मई १७५४ को ६० लाख रुपये कर लेकर जाटाँ से युवह करती पडी। उधर विजय सिंह ने भी ५०-६० हजार फौज इकट्टी करके मराठों से सामना किया। सल्हारराव की सहातुमृति विजयमिंह की खोर थी। सिंधिया ने नागोर के किले में विजय सिंह को महीनों तक घेर रखा। वव विजय सिंह ने

केसरी सिंह खोखर नामक एक राजपूत को मिखारी के वेष में भेज कर जयाप्पा को न्हाते समय छुरी से मरवा डाला।

वास्तव में केवल नैतिक भय से होल्कर अपनी फौज सिंहत विजयसिंह के सहायक नहीं हो सके, किन्तु उनके उकसाने से ही जयपुर के माधौसिंह तथा अन्य राजा विजय सिंह के सहायक हुए थे। जाद को जयाप्पा के भाई दत्ताजी ने विजयसिंह को घर दवाया। अन्त में मारवाड़ राज्य के तीन भाग किये जाकर एक हिस्सा विजयसिंह तथा एक एक रामसिंह और पेशवा को देने की सुलह हुई और २ करोड़ रुपये दर्बार-सर्च विजयसिंह से लेना तै पाया। जयपुर वालों से भी गुनहगारी वसूल की गई। इसी समय से कृष्णा जी जगनाथ नामक एक मराठों का वकील विजयसिंह के दर्बार में रहने लगा, जिसके लिखे हुए सैंकड़ो अख़बार ( Newsletters ) उपलब्ध हुए हैं। और उनसे तत्कालीन इतिहास पर अच्छा प्रकाश पड़ता है।

मारवाड़ के युद्ध के अनन्तर ही रामसिंह हाड़ा बूँदी नरेश की सृत्यु हुई, अवएव उनकी रानी ने अपने अल्पायु लड़के को गद्दी पर विठाने में सिधिया से मदद चाही, जिससे दत्ताजी सिधिया को ४० लाख रुपये सहज ही में मिल गये। पानीपत के युद्ध के समय देवीदत्त नामक एक दिज्ञी निवासी कायस्थ युजाउद्दोला की श्रोर से सदा शिवराव माऊ के पास रहता था। लाला कुपाराम नामक एक कायस्थ सवाई जयसिंह का दरवारी था और उसी के द्वारा बाजीराव तथा जयसिंह में मित्रता हुई थी। बाजीराव पेशवा ने उसको तथा उसके पुत्र तुलजाराम को राजपूताने में अपना वकील नियत किया। तुलजाराम के पुत्र सेवकराम ने भी जयपुर में तथा १००० से १०९३ तक कलकत्ता में बहैसियत मराठों के वकील की नौकरी की थी। उसके वहुत से अलबार उपलब्ध हुए है। सूरजमल जाट ने पानीपत के युद्ध में तथा उसके अनन्तर पराजित मराठों को आत्मीय भाव से जो सदायता दी, यह अद्वितीय थी। मराठा जाति उस के उस उपकार को कदािय मूल नहीं सकती। तस्सवधी वह त सी सामग्री मराठी में उपलब्ध है।

स्रजमज के पुत्र जवाहरिसिइ ने सल्हारराव होलकर की सहायता से दिज्ञी पर चढ़ाई करके नजीवर्ख़ा कहेले को घर दवाया या, किन्तु १७६७ के लगभग जवाहरमल मराठों के विरुद्ध हो गया। गोहद के जाट वास्तव मे पेशवा के ही बनाये हुए राजा थे। पर, पानीपत के युद्ध के बाद उन्होंने मराठों से मुखालिफत की, तब राघोबा पेशवा ने गोहद पर चढ़ाई कर १५ लाख रुपया खिराज १७६७ उनसे वसूल किया।

काशी के राजा चेतिसह का मराठों से गहरा सम्पर्क रहा था। वारन हेस्टिंग्ज ने उसके साथ जो कुछ अन्याय किया था, वह कभी भुलाया नहीं जा सकता, किन्तु महाद जी सिषिया ने उसे आश्रय देकर ५ लाख की जागीर दी थी। पेशवा तथा नाना फड़नवीस से भी चेतिसंह का परिचय था और उनका पत्र-ज्यवहार भी उपलब्ध हो चुका है। इसी प्रकार अतूप गिरि उर्फ हिम्मतवहादुर नामक गुसाँई सैनिक का मराठों की उत्तर-मारतीय-राजनैतिक हलचलों में विशेष उल्लेख पाया जाता है। आरंभ में वह तथा उसका भाई उमराव गिरि शुजाउदौला के पास नौकर थे और वे पानीपत के युद्ध में मराठों के विकद्ध लड़े भी थे। जाटों और मराठों के युद्ध में भी उन्हों ने जाटों का साथ दिया था। जब दिज़ी के वजीर मिर्जा नजफलाँ ने उन्हें अपने पास रख लिया, तब उनका मराठों से विशेष सम्बन्ध हुआ। महाद जी सेविया का दिज़ी पर अधिकार रथापित होते ही उन्होंने अनुपिगिर की सहायता से दिज़ी के सर्दारों की भीतरी बाते और द्रव्य प्राप्त करने के साधन जानने चाहे; किन्तु २-३ वर्ष वाद महाद जी के विकद्ध पडयत्र रचने का पता सिथिया को चलते ही उन्होंने गुसाई को कैद कर लिया और उनकी जागीर भी उच्त कर ती। तब उसने सेविया के विवद्ध बलवा किया और वह महाद जी के प्रतिस्पर्धी तुकोजी होलकर तथा वाँदा के नवाब

श्चलीवहादुर से जाकर मिला। सिंथिया तथा श्रनूपिगिरि गुर्सीई के मगड़े के सैकड़ा कागजात मराठी मे ज्पलब्ध हैं।

सन् १८०३ में अनुपिगिर ने अहरेजो का साथ दे कर वुँदेछखण्ड मे अहरेजो की सत्ता खापित कराई थी। हिन्दी के कवि पद्माकर जी ने हिम्मत बहादुर विरदावितणनामक प्रन्थ भी लिखा है। अस्तु, जब मराठा ने सन् १७८३ में गोहदू के राखा छत्रसाल पर चढ़ाई की. उस समय राजा माधिकपाल करोली वाले ने जाट को आश्रय दिया था, किन्तु अतन्तर उसने महाद जी के आग्रह और द्वाव से रागा को सकुरुम्य महाद जी को सौंप दिया। १००८ मे जयपुर के राजा पृथ्वीसिंह की मृत्यु हुई किन्तु उसका पुत्र नावालिंग होने से उसका भाई प्रतापिसह ही शासन-प्रवध करता था। माचोड़ी के राव राजा प्रतापसिंह महाद जी के मित्र थे, जो मराठों की कृपा के कारण ही अलवर राज्य के संस्थापक कहताये। वह जबपुर राज्य में अपना प्रभाव स्थापित करना चाहते थे, अतएव उन्हों ने महाद जी को सुमाया कि जबपुर का शासक प्रतापसिंह नालायक है, अवएवं यदि पृथ्वीसिंह के लड़के मानसिंह को उसकी ननसाल किशनगढ़ से लाकर गडी पर विठायेंगे तो आप को ५० लाख रूपये दिलाऊँगा तव जयपुर के ।प्रधानमन्त्री ख़ुशालीराम बोहरा जयपुर वाले प्रतापसिंह का सदेश लेकर महाद जी के पास गया, किन्तु महाद जी ने साढ़े तीन करोड़ रुपया, पिछले कर की वकाया, माँगी। पर खुशालीराम ने इतनी रक्तम देने में असमर्थता प्रकट की। तब राव राजा ने ६३ लाख रुपये से मनाड़ा निपटना दिया। उस समय ११ लाख रुपया नक्द तथा शेप रकम की वस्ती के लिए मुल्क देना करार पाथा। पर जब यह नक्द रकम भी नहीं मिली, वब सिंथिया ने फौज भेजकर जयपुर के कई मुहालों पर कब्जा कर लिया। **उस समय प्रतापसिंह का साथ विजयसिं**र जोवपुर वाले ने दिया श्रीर ख़ुशालीराम को मराठो का मित्र सममकर वह मार बाला गया । सन् १७८७मे जयपुर पर महाद जी सिंधिया ने चढ़ाई की । उस समय मुहम्मदवेग हम्दानी जो दिल्ली का सर्दार या श्रोर मराठो से कुढ़ता था, राजगूतो से जा मिला था। उस के पढ़यन्त्र से ही राजगूत मराठों मे-सालसीट नामक स्थान पर-भीषण युद्ध हुन्था, किन्तु मराठा पलटनो की विश्वासचातकता के कारण महाद जी को वापिस लौट जाना पड़ा। जयपुर के उक्त युद्ध सम्बन्धी सैकड़ा असली पत्र मराठी से प्रकाशित हो चुके है और असी सैकडो अप्रका-शित पड़े हैं. अवएव कहना नहीं होगा कि विना उस सामग्री का अध्ययन किये राजपूतो का इतिहास नहीं लिखा जा सकता।

राघोगढ़ के खींची राजा पर वाजीराव पेशवा ने चढ़ाई कर उनसे वार्षिक कर लेना निश्चित किया था। नागोर के युद्ध में चलमड़ सिंह खींची ने लयापा सिंविया को सहायता भी की थी, किन्तु श्रद्धारेजों के प्रथम युद्ध में श्रद्धारेजों ने खींची को मराठा से फीड़ कर अपनीओर मिला लिया था, अतएव महाद जी ने राघोगढ़ पर चढ़ाई करके बलवन्त सिंह को केंद्र कर लिया. बलवन्त सिंह, उसके पुत्र जयसिंह, दुर्जनसाल आदि खींची सम्बन्धी मराठी साहित्य भी अध्ययन करने योग्य हैं। महाद जी को सन्त १७८५ में आर्थिक सहायता की आवश्यकता हुई। उसी समय बाँदा के गुग्गनसिंह के पुत्र मशुक्तरशाह तथा खुमानसिंह में राजगहीं के लिय कगड़ा उठ खड़ा हुआ, तब महाद जी ने अपने सेनापित खरडेराव हरी को मेज कर मशुक्तरशाह को सहायता की। अपना खरडेराव ने पन्ना, ओरख़ा, कोटरा तथा दिन्या के मी कई कगड़े तैं कर के उन से सिन्धर्यों की थी। खरडेराव हरी इन पंकियों के लेखक के पूर्वज थे, अतएव उम के संग्रह में युंक्तिखरड तथा लालसीट सम्बन्धी बहुत सी अप्रकाशित हिन्दी-मराठी सामग्री मौजूद है। उठवपुर के गाया के निर्वल होने से रावत भीमसिंह मत्री ही राज्य को दवा वैठा था तब महाद जी ने जालिमसिंह कोटे वाले की—सहायता में विचीर का किला जीतकर उदयपुर पर अपना अभाव खापित किया और सुलह की। मराठों को राजपुताने

पर अधिकार स्थापित करने में जािलमिसिंह ने बहुत सहायता की, इसके अतिरिक्त जवाहरसिंह, नवलिसेंह, रण्जीत-सिंह जाट, प्रताप सिंह माचौड़ीवाले, विजयसिंह जोधपुर वाले, महाराग्णा भीमसिंह उदयपुर वाले, किसनगढ़, बीका-नेर आदि राज्यों से मराठों का महाद जी के समय युद्ध, सिन्ध, राजनीति आदि में बहुत कुछ सम्बन्ध रहा। सम्बन्धी विपुल सामग्री भी उपलब्ध है। इसी समय महाराग्णा रण्जीतिसिंह जाट का भी मराठों से सम्पर्क हुआ। हम यह तो नहीं कह सकते कि मराठों से राजनैतिक प्रमाद नहीं हुए, किन्तु यह देख कर अत्यन्त आर्च्य होता है कि ज्योही मराठे साम्राज्य-सत्ता धारी—अर्थात् दिल्ली के खामी—वन वैठे, त्योही राजपूतों ने उनका विरोध करना आरम्भ कर दिया। जिससे पारस्परिक संघर्ष हुआ और अन्यों की दृष्टि में वे दोनों हेय सिद्ध हुए। इस प्रकार राजपूत और मराठे दोनो सर्वदा के लिए निर्वल हो जाने से ही विदेशीय अहरेजों का आधिपत्य यहाँ स्थापित हो गया, पर यदि मराठे और राजपूत एक होकर अपनी शक्ति को बढ़ाते तो आज भारतवर्ष का मानचित्र किसी और ही रंग का होता।

महाद जी के दत्तक पुत्र दौलतराव का उनकी मातात्रों से भगड़ा हो गया था। इस गृह-कलह ने बड़ा मीपण रूप धारण कर लिया था। दतिया के महाराज छत्रजीत तथा भरतपुर के सर्दार दुर्जनसाल ने जन क्षियों की सहायता की थी: तत्सन्वन्धी सामग्री जुटाने की भी आवश्यकता है। गोहर के महाराखा कीरत सिंह तथा श्रद्धरेजो में जो सन्धियाँ हुई, वह भी बड़ी महत्वपूर्ण हैं। यशवन्तराव होल्कर ने जोधपुर के राजा की सहायता से अङ्गरेजो से युद्ध प्रारम किया और मुकुन्दरा के दरें मे अङ्गरेजी सेना की तुरी तरह से हराया । यद्यपि कोटा के सन्त्री राजा जालिससिंह की अप्रत्यक्त रूप से अङ्गरेजो को सहानुभृति थी, पर यशवन्तराव की समर्थ सेना के आगे अझरेजो की कुछ न चली । अन्तिम वाजीराव पेशवा ने भी अडरेजो के युद्ध मे जालिससिंह से सहायता चाही थी। सिंधिया, होल्कर तथा पेशवा का जालिमसिंह से जो पत्र-व्यवहार हुआ, वह बड़ा महत्व-पूर्ण होगा, इसमे कोई सन्देह नहीं। रणजीतसिंह जाट भरतपुरवाले तथा यशवन्तराव ने भरतपुर की चढ़ाई मे अद्भरेजो के छक्के छुड़ा दिये थे। वह एक चिरस्मरणीय ऐतिहासिक घटना है। यशवन्तराव के दीवान बालाराम, सेनापित रामदीन तथा वकील लाला भवानीशंकर, महाराजा दौलतराव के दीवान गोक्सल पारख, साह-कार खुशांलचंद और मुन्शी कमलनयन, लाहौर के महाराजा रणजीतसिंह का अझरेजो के विरुद्ध होल्कर की सहायता देने का पत्र-व्यवहार, जोधपुर के राजा तख्तसिंह, जयपुर के जगत सिंह, श्रलवर के राव राजा माचौड़ी वाले, भरतपुर के रएजीतिसिंह म्यादि राजाम्रो का मराठो से सम्बन्ध-विच्छेद और सेनापित लेक से १८०३ सुलह करना तथा सन् १८१७ में उद्यपुर , राजगढ़, रतलाम आदि राज्यों को ईस्ट इडिया-कम्पनी से सम्बन्ध विषयक सामग्री से मराठे और राजपूत दोनों के इतिहास पर प्रकाश पड़ सकता है। दौलतराव ने जयपुर से संधि की थी और चंदेरी, भदावर, शिवपुर आदि छोटे-छोटे राजपुत राज्यों को परास्त किया था। इन्दौर, ग्वालियर, घार, देवास बढ़ौदा आदि महाराष्ट्र राज्यो के अधीन अब भी कई प्राचीन राजपूत राजा जागीरदार और सर्दार हैं, तत् सम्बन्धिनी ऐतिहासिक सामग्री से भी कई ऐतिहासिक गुरिथयाँ सुलम सकेगी।

श्रद्धारेजी इतिहासकारों ने लिखा है कि "समस्त राजपूत राजाओं ने स्वेच्छा से श्रपने हथियार श्रंप्रे जों को सौप विये।" किन्तु यह कथन वास्तविकता से परे हैं। हमको सन् १८१७ का अजमेर के स्वेदार बाप्रिंदि का एक पत्र जिसमें उदयपुर के महाराखा जी के एक पत्र को उद्धृत किया है ग्राप्त हुआ है, उससे पता चलता है कि

सन् १८१७ में राजपूत राजा अञ्चरेजों से सुलह करने के लिये तैयार नहीं थे, किन्तु सिंभिया होलकर की उदासीनता, तटस्थ नीति तथा पिएडारियों की गडवड़ी के कारण उन्हें सुलह करनी पड़ी। सार्राश, मराठा और राजपूतों का लगभग ३ शताब्दियों तक प्रत्यन्व-अप्रत्यन्त रूप से जो राजनैतिक सवन्थ रहा, तत्सवन्धी अभी तक बहुत कम खोज या चर्चा हुई है और इसी से लोनो प्रान्तों के डितहास में कई अमात्मक वातें अकित हुई हैं, अतएव सच्चा और निपष्त इतिहास लिखे जाने के लिये उभय प्रान्तों के इतिहास लेखकों को पारस्परिक विचार विनिमय एव आदान-प्रदान की नीति का अवलन्वन करने की अत्यंत आवश्यकता है।

स्थानामान एव विस्तार भय से इस सिन्धित लेख द्वारा इम अधिक विवेचन नहीं कर सके, तो भी इस लेख के द्वारा प्रमुख व्यक्ति, ऐतिहासिक घटनाएँ तथा समय का उल्लेख कर दिया गया है। राजपूताने में तो केयल स्वर्गीय मुसिक देवी प्रसाद जी, टेसी टोरी, रामकर्श जी, रेऊजी तथा श्रोमा जी आदि इस-पाँच महोदयों ने ही ऐतिहासिक खोज का कार्य किया, किन्दु महाराष्ट्र में तो गत ६० वर्षों मे १००।५० विद्वानों ने ऐतिहासिक सामग्री एकत्र की, जिससे अब तक लगभग १ लाख असली कागजात प्रकारित हो चुके हैं और इससे दूनी सामग्री अग्री अप्रकाशित पड़ी है। पूना का भारत-इतिहास-संशोधक-मण्डल, धूलिया का राजवाड़ सशोधन मन्दिर, सितार का पारसवीस म्यूजियम तथा इन्दौर, धार, ग्वालियर आदि विभिन्न स्थानों के व्यक्ति-गत सग्रहों में राजपूताना सवन्धी बहुत सी सामग्री पड़ी है, जो जिज्ञासुओं की वाट जोह रही है अतएव यदि इस लेख को पढ़कर किसी सञ्जन को उस दिशा में कार्य करने की स्कूर्ति हुई, तो मैं अपना श्रम सफल समग्रूँगा।

# The Author of the First Grammar of Hindustani

प्रो॰ डा॰ फ़ोल़ल, लहदन विद्यापीठ

[ सर जार्ज प्रियर्सन में भा० भा० प० में ठर्ज किया है कि हिन्हुस्तानी ना सर्वप्रथम स्थाकरखकार केंट्रजर था। इनी के विषय में कुछ विशेष टिप्पशियां यहां दी जाती है।

यह व्याकरस स्रोतंदेज (उच) भाषा में १६६० व १६६८ ई० के बीच जिस्ता गया। केट्लर का जन्म पूर्वी प्रशा में एिसंग नामक स्थान पर २१ दिसम्बर सन् १६१९ ई० को हुआ था। वह जीश्चित्रा नेटलर नामक जिल्डसाज का जडका था। सन् १६८२ ई० में उसने उच्च ईस्ट इण्डिया कम्पनी में नौकरी कर सी तथा भारत में आया। यहां पर उसने माफी पैसा कर जिया। उसकी मुख्य ईशन में हुई।

In his Linguistic Survey of India, Sir George Grierson has given a brief account of the first Hindustani Grammar written by John Joshua Ketelaar, a servant of the Dutch East India Company Sir George Grierson says "He wrote a grammar and a vocabulary of the 'Lingua hindostanica,' which were published by David Mill in 1743, in his Miscellanea Orientalia We may assume that they were composed about the year 1715"

In the present commemoration volume composed in honour of Mahamahopadhyaya Pandit Gauri Shankar Ojha, who, by his excellent works on the archeology and history of Rajputana, has done so much to promote the *lingua franca* of India, it will not be out of place to publish some further particulars regarding the author of the first Hindustani Grammar

As regards the grammar itself, it is true that it was published in Latin by David' Mill (or Millius), Professor of Oriental languages in the University of Utrecht, in his Miscellanea Orientalia (Leyden, 1743) The original, however, was written by Ketelaar in the Dutch language, a manuscript copy is preserved in the State Record Office ('Rijks Archief') at the Hague It contains a grammar and vocabulary both of the Hindustani and Persian languages I here give the Dutch title in English translation: Instruction or tuition in the Hindustani and Persian languages, besides their declension and conjugation, together with a comparison of the Hindustani with the Dutch weights and measures, likewise the significance of sundry Moorish names, etc By John Joshua Ketelaar, Elbingensem And copied by Isaac van der Hoeve, of Utrecht At Leckenauw Ao 1698"

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Languistic Survey of India, Vol IX (Calcutta, 1916), Part I, pp 6-8.

From this title it is evident that Ketelaar must have composed his grammarbetween AD 1682, the year in which he came to India and A.D. 1693. the date of the Lucknow copy. As he can hardly have undertaken a work of this description in the first years of his Indian career we may perhaps assume that he wrote it between 1690 and 1698

It further appears that Ketelaar was born at Elbing a town in East Prussia, situated on the coast of the Baltic Sea not far from Danzig. His real family name was Kettler, and it was only after he had entered the service of the Dutch East India Company that it was changed to Ketelaar this form being the Dutch equivalent of the German Kettler

He was of humble extraction,2 being the eldest son of a bookbinder Joshua Kettler by name The date of his birth was the 25th December. 1659 In certain books on the local history of Elbing we find some particulars regarding voung John Joshua which go to show that he was not exactly a promising and well-behaved or even an honest youth He had been apprenticed to a master-bookbinder named John Schwechausen Now it happened again and again that the latter missed small sums of money. He did not know who was the culprit but at last he caught voung Kettler in the act and gave him a sound scolding. The apprentice then hired a horse and bolted to Marienburg His master went after him and brought him back to his house. This compulsion evidently raised the young man's fury. He made an attempt to poison his master by secretly putting some arsenic in his jug of beer. The worthy master-bookbinder was saved from imminent death only by a considerable dose of liquid butter, administered to him by his neighbour, the apothecary Michael Wulf This happened on the 5th October, 1680 when John Joshua had nearly reached the age of twenty-one years Curiously enough he received no further punishment but was simply dismissed The same evening the young man left for Danzig, where he found employment with another book-binder without, however, mending his ways. After a few days he forced his new master's money-chest, stole three rix-dollars and absconded by sea to Stockholm, the capital of Sweden

For one year and a half we lose sight of John Joshua Kettler In the spring of the year 1682 we find him at Amsterdam the capital of Holland. He had taken service with the Dutch East India Company Like so many of his countrymen, he was probably allured by the tales of India's boundless wealth which unscrupulous crimps were in the habit of relating in order to entice poor Germans into the bondage of the powerful Company

From this moment it is the Company's well-kept and carefully preserved records which supply us with information regarding the further adventures of John Joshua.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> For the information here published I am greatly indebted to the Keeper of the Municipal Records of the town of Elbing, to whom I here wish to express my obligation

Ketelaar, as henceforth he was called by his newly adopted Dutch name <sup>3</sup> A remarkable career it was on which he now entered, and certainly a more honourable one than his early escapades would have led one to expect

8

In May, 1682, Ketelaar sailed from Texel on board the Company's ship "'t. Wapen van Alkmaar" belonging to the Amsterdam 'Chamber' of the Company It was as a common soldier that he started on his Indian career From the muster-rolls we find that in 1691 he served under the Directorate of Surat and was stationed at Broach in the capacity of 'Assistant' In 1695 he was 'Assistant' at Agra, in 1699 book-keeper of the factory at Ahmadābād, and in 1700, when he was transferred to Agra, he bore the title of book-keeper and provisional 'Chief'

We may perhaps assume that in the course of his first sojourn at Agra he alsovisited Lucknow We have seen above that the copy of his Hindustani Grammar now preserved at The Hague was prepared at Lucknow in AD 1698 In all probabilityit was made under Ketelaar's personal instructions and supervision

In the year 1710 it was resolved to send an embassy under Mr Cornelius Bezuijen, Director of the Dutch factories in Gujarat and Hindostan, to Shāh 'Alam Bahādur Shāh who had succeeded his father 'Alamgīr (Aurangzeb) in 1707 But in October 1710 the ambassador elected died at Surat after a lingering illness Some time previous to his demise he recommended Ketelaar, then Chief Merchant, to be his successorboth as Director of the Dutch factories and as Head of the proposed embassy 4

In the following year, 1711, the embassy started from Surat and, travelling by way of Agra, arrived on the 10th December of that year at a distance of 6 kos from Lahore where the Emperor was encamped The ambassador was still at Lahore waiting for his firman, when Bahadur Shah suddenly died on the 28th February, 1712 diary of the embassy gives a vivid account of the confusion that followed the death of the Emperor The Dutch ambassador was even solicited by the Wazīr Zulfiqār Khān to take an active part in the struggle for the throne on behalf of the eldest son of the deceasedmonarch; but he politely declined the invitation under the plea of ill-health When Jahandar Shah had come out victorious, negotiations for the firman were continued with his court They had not yet had the desired effect when on the 9th May the Emperor moved camp and with his whole army started for Delhi It should be remembered that his nephew Farrukhsiyar was making preparations in Bengal to dispute his uncle's possession of the crown The Dutch ambassador and his suite accompanied the Imperial Court on the march to the capital which was carried out under conditions of extreme discomfort in the hottest time of the year On the 24th June Delhi was reached Here the rest of the summer was passed with continuous solicita-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> I wish here to record my indebtedness to Di R Bylsma, Keeper of the State Records, The Hugue, for the information kindly supplied by him

An English translation of the journal of Ketelaar's embassy has been published in the-Journal of the Panjab Historical Society, Vol. X (1929), pp 1-94

tions to obtain the desired privileges from the Imperial Court It was not until the 9th of October that after endless delays on the part of the Emperor and his officials the Dutch ambassador, having attained his object, could leave Delhi

The return journey to Surat by way of Agra Gwalior, Narvar, Sarangpur, Ujjain, Jhabna, Godhra and Baroda, took four months and was attended with grave dangers and great difficulties as all along the road the country was infested with robbers, while the petty Rajas of Malwai made it their business to levy blackmail from the caravans passing through their territories. When at last Surat was reached on the 17th February, 1713, the first news which greeted the ambassador was that Jahāndār Shāh had been defeated and killed by his nephew Fairukhsiyar. This meant that the privileges granted by the former for the trade of the Dutch had become absolutely valueless and all the exertions and perils sustained had been in vain

All through this difficult enterprise Ketelaan had shown extraordinary ability. The prolonged negotiations with the Moghul Court required an uncommon degree of patience and tact, and on the long and dangerous journey from Lahore to Delhi and from Delhi to Sunat no small amount of courage and firmness was needed. What strikes us most in the account of Ketelaar's embassy is that singleness of purpose and devotion to duty which pervades it in the curious garb of its antiquated matter-of-fact and some times humorous style.

The Dutch East India Company was in the habit of sending an embassy to the Shāh of Persia every twenty years. It is not surprising that, when in 1716 the time for this embassy had arrived again, it was Ketelaar who was chosen to be its Head. We possess a detailed account of this Persian embassy composed by a German soldier. Johann Gottlieb Worms by name, who belonged to the ambassador's suite during this expedition. The writer was evidently a man of little education, but a shrewd observer who has faithfully recorded his experiences. In the beginning of his narrative he relates that Ketelaar was a Lutheran by religion and had then been in India for thirty years. This is not far from the truth, as we have seen that he had sailed for India in the year 1682.

Apparently Ketelaar was then at Batavia from where the embassy sailed towards the end of July, 1716 The ambassador's suite consisted of two Senior Merchants, two book-keepers, three 'Assistants' and twelve soldiers, the latter attired in brand-new uniforms, which Worms, who was one of them, describes with evident satisfaction The embassy was, moreover, attended by a French periwig-maker, a tailor and four or five musicians. According to the fashion of the period the gentlemen wore wigs!

The Company's ship 'Beverwaard,' which conveyed the ambassador and his suite,

<sup>&#</sup>x27;Johann Gottlieb Worms, Ost-Indian-und Persianische Reisen, etc., Dresden and Leipzig, 1737, pp 247—306 The official journal of Ketelaar's Persian embassy is preserved in the Record It covers 500 pages in manuscript

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> In English travels of the period the name is spelt Gombroon

arrived at Gamron<sup>6</sup> (the same as Bandar Abbās), the well-known port of the Persian-Gulf, after a voyage of eight weeks Thirty days later there arrived two other ships from Ceylon, carrying six elephants which were intended as a present for the king of Persia from the Dutch East India Company Worms expatiates with obvious delight on the tricks which some of these elephants could perform, an accomplishment which was nodoubt calculated to render them more acceptable to the royal recipient

The journey from Gamron to Ispahan, which was performed on horses provided by the Persian authorities, took eight weeks. On the way the famous ruins of Persepolis were duly inspected. The solemn entry of the embassy in Ispahan is described by Worms in great detail and is, moreover, illustrated by a quaint engraving. The six Ceylonese elephants headed the procession and were followed by ten horses likewise intended as a present for the King. Next came two trumpeters and ten soldiers, all on horseback. The ambassador followed by the gentlemen of his suite, all of them mounted on Persian steeds, formed the centre of the pageant, while a group of Persian attendants and more than a hundred camels and mules loaded with the embassy's requisites and presents for the Shāh brought up the rear

It was the policy of the Dutch East India Company to display great pomp in dealing with Oriental potentates. The ruler of Persia at the time of Ketelaar's visit-to Ispahan was Shāh Husain, who, according to Worms, was then fifty years old. He was the last unworthy scion of the renowned Safawi dynasty who sat on the Persian throne. The wretched condition of the population clearly betrayed misrule under the nominal authority of the weak and effeminate king. The country was famine-stricken, so that the poor died in the streets of the capital. The carcasses of camels, horses and mules were devoured by the starving people. Worms relates that, while the wealthy Persians showed no compassion, the Dutch ambassador distributed bread and wine among the poor.

Another trait, incidentally recorded by the honest German soldier, shows Ketelaar's interest in the eastern nations with which he came into contact Duringhis prolonged stay at Ispahan he caused large pictures to be made showing a man and a woman of each of the various nationalities to be met with in the Persian capital, including the fire-worshippers, every one of these wearing the dress peculiar to them. These pictures which were intended to be presented to the East India Company must have formed an interesting collection. It is not known what has become of them.

About this time a military expedition was directed against the Georgians and Khurasanians who had risen in rebellion against the central government. Worms witnessed the Persian army starting on this warlike enterprise,—a force of some 100,000 men including the camp followers. He was struck by the want of order and discipline which characterized these proceedings

Regarding the negotiations carried on by the ambassador with the Court we findvery little in the narrative of the German soldier Presumably his humble position-precluded his being initiated in these weighty affairs. We may assume that the Envoy-

while staying in the Persian capital, had to bear up against the same kind of procrastination which he had experienced in the course of his Indian mission. This may be inferred from the fact that his sojourn at Ispahan took no less than six months. At last the return journey to the coast could be undertaken

When the party had travelled as far as Shirāz, the ambassador received letters from the Dutch Director at Gamron conveying the alarming news that two ships manned with Arab soldiers had arrived before Hormuz' with the object of wresting that important fortress from the Persians. It was apprehended that they might also attack Gamron. On account of this eventuality the ambassador ordered, the twelve soldiers under his command to proceed to Gamron with all possible speed. Biding day and night they covered the distance in twelve days, during which time they enjoyed only twelve hours' sleep. Their arrival at Gamron was hailed with great joy by the Europeans belonging to the Dutch factory.

The ambassador himself arrived a fortnight later. In the meantime the Persian authorities had despatched some 1,000 men under a colonel to Gamron. The ambassador did not fail, on his arrival, to call on the military commander in his camp outside the town. On this occasion the latter demanded that the Company's ships which was to convey the members of the embassy back to Batavia, should, together with the Dutch sailors, be placed at his disposal in order to carry troops to Hormuz and relieve that place. This request, which was repeated on the following day through an officer deputed by the Persian commander, was met with a firm refusal. Ketelaar declared that, being himself a servant of the Company, he had no right to dispose of the Company's ship in this manner. He declined to assume this responsibility

The Persian commander now resorted to such measures as might coerce the ambassador to comply with his wishes. He posted some hundreds of his soldiers around the Dutch factory. Neither fresh water nor victuals were allowed to enter the building. The discomfort caused by this measure was extreme. Fresh water used to be brought daily on camels from the mountains, as the water in the local cisterns was unfit for drinking purposes. Only one cask of drinkable water was available in the factory besides a limited amount of dried provisions. Even in this distress. Ketelaar did not yield. When the blockade had lasted two days, the ambassador was attacked by a violent fever to which he succumbed after three days. The Persian commander, startled by this result of his high-handed action, now withdrew his soldiers.

The mortal remains of the ambassador were buried in great state in the Dutch cemetery which was situated half a mile outside the town of Gamion, not far from the English graveyard The chief mouiner was Samuel Gruttner, a nephew of the deceased, who evidently had seived under him The same relative caused a grand monument to be elected over the grave of his uncle at the cost of 600 guilders. It is described in Worms'

<sup>7</sup> Spelt Ormus in Worms' account

ſδ

itinerary as "a pyramid, 30 cubits high, more costly than any of the sepulchres at that place" Presumably we shall have to imagine a rather clumsy, obelisk-shaped pile, like the contemporaneous monuments still extant on the Dutch cemetery of Surat

From information kindly supplied by the British Consul at Bandar Abbās it appears that the tomb in question has disappeared. In a letter dated 13th March, 1933, that officer writes that "there used to be a very old ruin in the shape of a monument situated on the border of the oldest part of the town (once Gambroon) which was known as "Goor-i-Ferangh' (Europeans' grave), but this ruin, and others in close vicinity to it, were demolished about twenty-five years ago, when it was decided to build new houses on the site "8

From the fortune amassed by Ketelaar considerable endowments were bequeathed by him to the various Protestant churches in his native town. The church "zum Heiligen Leichnam" (i.e., Corpus Christi) spent the money on the purchase of a new organ which is still in use. Not far from it on the southern wall of the church there is a painted portrait of the donor. It shows a full face with ample forehead, a long straight nose, a resolute mouth and chin. He wears no beard or moustache, but a large periwig according to the fashion of the time. It is a face expressive of fortitude and sagacity

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> In 1900 the monuments in question were still extant, although in a ruinous condition Cf The Geographical Journal, Vol. XVI (1900), p 212, where a sketch of them will be found

# चौथ श्राणि सरदेशमुखी

#### श्रीयुत्त यशवंत वासुदेवशास्त्री रारे, मिरच

ियोष य सरदेशमुखी की मान सर्वप्रयम िनाप्ती ने सन् १६६१ ई० में जीसक्ष व सम्युष्त रण्डी थी। किस समय दिलानर ख़ाँ तथा मिर्मा राजा जर्थांसद की मेना ने महाराष्ट्र पर चनाई की तथा यहां पर विजय प्राप्त करना प्रारम्म किया तथ शिवाजी ने उनसे सुनह करने में ही अधिक दूरहर्शिता समकी। अन्य इतिहासकारों का यह कहना कि उस समय शिवाजी ने यह समक कर कि वे मुगल सैन्य का पराभार न कर सकेंगे सीर्थ कर ली, असल्य है। यह सिन्र केवल उन का एक राजर्थितक हाँव या तथा वह पूर्ण समुक्तिक भी था। उस संधि की शतों के पश्चित्तन से यह वात स्पष्ट हो जाती है। शिवाजी ने इम संधि हारा मुगल साम्राज्य में अपनी टांग छात्र दी तथा ऐसा करने में अंगुजी पकड़ कर पहुँचा पकड़ने की उन की नीति थी। यशिष इन शतों को औरक्ष ने नहीं माना परन्तु आगे चलकर यह नीति यहुत काम आई। मराठों की भनिष्य की सारी नीति उसी पर केंद्रित थी। प्रथम पेशवा वालाली विश्वनाथ ने सैक्यट यन्युओं के राजत्व काल में स्वराज्य तथा चौथ व सरदेशमुखी वस्त करने का अधिकार प्राप्त किया। उसमें विशेषत्व यह था कि यह वस्तु सरकारों उपनरों में दर्व उन स्वां की सब से अधिक शाय पर लिया वाला था। इस प्रकार मराठी साम्राज्य की पहिली सीड़ी वनाई गई। उद्दुन्तर इसी मार्ग पर चन्न से सगाठों की उत्तरोचर वृद्धि होती गई। अद्वर्शों की सहायक नीति भी तारिक स्थाया यही थी। सन् १७६६ ई० की दूमरी सनद के अनुमार मराठो को माजवा तथा नर्वदा व सम्बल्प नित्र में तारिक स्थाया यही थी। सन् १०६६ ई० की दूमरी सनद के अनुमार मराठों को माजवा तथा नर्वदा व सम्बल्प नित्र में कार्य प्रदेश की चौय व सरदेशमुखी का अधिकार प्राप्त हो गया। तीसरी व अन्तिम सनद से उन्हें मुखता प्राप्त हो सिंघ अंतरें का उत्तरहायित्व वह गया तथा इसी समय प्रदुक्त का प्रारम हो वाने से वे उसे पूर्णत्या सँभाज व सन्ते। इसी कारय सन् १०६१ ई० में उन्हें हार सानी पदी।]

राजकारण हा एक बुद्धि श्राणि शक्ति या दोन साधनानी खेळावथाचा हाव श्राहे। या दोनी साधनांचा पूर्णपणे मिलाप माल्यारिवाय राजकारणांत कोणतीही गोष्ट सिद्धीस जात नाही। सतराज्या श्राणि श्रठराज्या शतकांव मराठयानी सराज्याच्या राजकारणाचा एक मोठा हाव मांढला होता। मराठयानी विशेषेककृत बुद्धि बळाच्या जोरावरच हा हाव जिंकला होता श्रम्सें मराठी इतिहासावरून दिसून येतें। मोंगल, रोहिले, पठाण, रजपूत जाठ हे लोक शरीरसामध्यीने मराठयापेन्तां कांकणमर जास्तच होते। या सर्व लोकांचा पाहाव करस्थांत मराठयाना जे वेळोवेळ यशा आले त्याचे श्रेय बहुतांशी त्यांच्या सुसहीप गाला—वीद्विक श्रेष्ठतेलाच विळेपाहिने।

चौथसरदेशमुखी चा इक ही मराठी इतिहासांतील गुठ किल्ली होय। या हक्का च्या अभ्यासानेंच मराठी इतिहासांतील बहुतेक कोडी युटतात। मराठयांच्या लष्करी हालचाली आणि कारखानी डावपेंच— त्यांचे हर्षामर्थाचे प्रसङ्ग—त्यांची सोसलेल्या आपति किवा मिळविलेले विजय यांचे मर्म समज्न वेण्यासाठी चौथ सरदेशमुखीच्या हक्का चा प्रस्थ नेहमी टप्टीपुढे ढेवावा लागतो। अशा या महत्त्वाच्या विषयाचें त्रोटक विवेचन आणि त्रोटक इतिहास आम्ही या लेखांत देणार आहों। तसेकरण्या पूर्वी पुढील विवेचनांत उल्लेखिल्या जाणाच्या व्यक्ति व खळे या सम्बन्धी थोडीशी प्रास्ताविक माहिती प्रथम नमूद केली पाहिजे।

[ 8

दहाव्या शतकाच्या अखेरीस मुसलमानांच्या भरतखंडावर स्वार्या मुरू झाल्या। पहिलीं दोनशे वर्षे ते पञ्जाब व दिल्ली प्रान्त यांत घुमाकूळ घालीत होते। तेराच्या शतकांत ही परकी सत्ता सर्व हिन्दस्थान भर पसरली, श्राणि तिने दृष्टिणेस नर्भदा श्रोलांह्रन कृष्णानदी पर्यन्त मजल गांठली। तेराव्या शतकांतच दिवणेत बहासनी पातराही ची स्थापना झाली । सोळाव्या शतकांत उत्तरेकडे मोठी राज्यकांति होऊन मोंगल पातराहीची स्थापना झाली । अर्वाचीन हिंदुस्थानच्या इतिहासांत या मोंगल पातशाहीचें नांव चिरस्मरणीय होऊन राहिले आहे। पहिल्या पन्नास वर्षांतच मोगलानीं सर्व उत्तर हिन्द्रस्थान व्यापले आणि नन्तर त्यानी दिन्ने एकडे मोर्ची वळविला। मोगल दिज्ञाणेत येण्यापूर्वीत्र बहामनी पातशाही नष्ट होऊन तिच्या जागीं श्रहमदनगरची निजामशाही, विजापरची व्यक्तिशाही. आणि गीवळकोडयाची कुनुबशाही अशी तीन मोठी मुसलमानी राज्यें माली होतीं। मोंगलानीं दिल्लांत येऊन प्रथम निजामशाही बुडिवली आणि नन्तर ते विजापूरच्या आदिलशाहीच्या राशीला लागले। परंतु याच नेळीं द्विणेत स्वराज्य संस्थापक श्री शिवाजी महाराज यांचा मापाटवाने उत्कर्ष होत गेला त्यासुळे मोगलांच्या सत्तेस कायमचा पायबंद बसला। महाराजांचा जन्म इ० स० १६३० च्या फाल्गुन महिन्यांत माला। वयाच्या बाराज्या तेराज्या वधींच त्यानी बारा मावळे काबीज करून स्वराज्य संखापनेस प्रारम केला । पहिली सतरा श्रठरा वर्षे मराठी सत्ता सह्याद्रीच्या दुर्गम पठारांतूनच वावरत होती । त्या सुद्तींत महाराजानी विजापूरवाल्यांचा श्रतेकदां पराजय करून त्यांचा इस बराच मोडला। स० १६६० चे सुमारास मराठी सत्ता बद्धमूल होऊन महाराजांचा जयदुंदुभी चौमुलखीं गर्जूं लागला श्राणि त्यांच्या प्रतापाची मळ सोलापूर श्रहंमदनगर, नारीक, खानदेश, गुजराथ या मोगलांच्या प्रांतास लागणार असा सुमार दिसूं लागला आणि स॰ १६६१।६२ पासून मराठे व मोगल यांमघील खऱ्याखुऱ्या मगडयास सुखात माली।

मोगल व भोसते यांची शत्रु या नात्याने जानपञ्जान दोन पिढयांची होती। शिव छत्रपतींचे वडील शाहा जी राजे हे पूर्वा निजामशाहीत मीठया मान्यतेचे सरदार होते। मिलकंत्रर वजीराने जहांगीर व शहाजहान या मोगल पावशहाशीं श्रनेक युद्धे केली त्यांतून शहाजी राजानी भाठा पराक्रम गाजविला होना। मलिक बराच्या सृत्युनंतर शहा जी राजांचा लौकिक व दरारा अतिशय वाढला आणि त्यांच्या इच्छे प्रमाणे आदिलशहा व निजामशहा यांच्या दर-बारांचों सूत्रे हाल् लागली। शहाजी राजे हे स्वपराक्रमाने प्याद्याचे फर्जी माले होते आणि त्यांच्यापवढा प्रताप शाली पुरुष त्यावेळीं दिश्चणेत कोणी ही नव्हता। इंग्रज इतिहासकार त्यांना किंगमेकर अशी पदवी देतात ती सार्थ आहे। स० १६३१ साळी त्यानी एक ऋल्पवयी मुळगा निजामशाही तख्जावर बसविळा ऋाणि त्याचा नांबावर शहाजी राजानी मोगलाशीं उपड वैर श्रारंभिले हे युद्धसुमारे सहा वर्षे चालूं होते श्राणि त्या सुदतीत मराठे व मोगल यांमध्ये श्रतेक रणसंप्राम होऊन शहाजीराजानी पुष्कळ वेळां मोगली फौजांची दाणादाग उडवन दिली पुढे आदिलशाहा मोगलाना मिळाले त्यामुळे रात्रूचे पारडे पुष्कळ जड काले। तथापि राहाजी राजानी हिमत खर्चू ने देतां ऋादिलराहा व मोंगल या दोनी रात्र्रा। मोठ्या मद्ध मकीने टक्कर दिली । रोवटी प्रतिक्रल परिस्थिती मुळे राहाजीराजाना हार खावी लागली श्राणि रोवटी त्याना निजामशाही राज्य मोगलांच्या स्वाधीन करावे लागले। स० १६३६ साली शहाजी राजे श्रादि-लगहाँचे जहागीरदारदार बन्न कायमचे कर्नाटकांत गेले आणि तिकड़े ही त्यानी मोठे राज्य संगदन केले। याप्रमाणे दिक्तणेत मराठयांचे वर्चस्व प्रस्थापित करण्याचा शहाजी राजांचा प्रयन्न फसला तथापि त्यांच्यापराक्रमाचे महत्व को ग-त्याही प्रकारे कमी होत नाहीं। कार्थेजच्या इतिहासांत हानिवालच्या पराक्रमाने त्याच्या पित्याचे म्हणजे हॅमिलकार याचे कर्ट रेन मांकरुं गेरुं हे दिसते त्या प्रमाणे मराठी इतिहासांत महाराजांच्या ऋलौकिक प्रतापासुळे शहाजी राजांचे कर्ट रेन

चांगलेसे ह्यांत भरत नाही। वस्तुत. महाराजानी प्रारंभी ज्या चळवळी केल्या श्राणि श्रल्मावधीत जे मीठे यश मिळ-विले स्वाचे वरेचसे श्रेय शहाजी राजानाच दिलें पाहिजे। शहाजी राजांच्या कर्त स्वा युळें पुढील दोन परिणाम घहून श्रालेले स्वच्ट दिसतात। ते श्रसे—(१) सराठे सेनापतीनी तथार केलेले मराठी सैन्य हिंदुस्थानांतील नामांकित सुसलमानीसै-यांचा पराजय कि शहरे ही गोच्ट शहाजी राजानी प्रथमच सिद्ध केली त्यासुळें मराठ्यांचा श्राल-विस्वास वाढला श्राणि त्या मानाने मोगलांच्या लीकिकाचा श्रम कमी झाला। या श्रातमिश्वासाच्या वळावरच महा-राजांना श्रापल्या कारकोदींच्या प्रारमीच मराठी राष्ट्राचे स्वातंच्य जाहीर करण्याचे थारिष्ट वस्तम माळे। महाराजानी वयाच्या चौदाव्या वर्षी म्हणजे स० १६४४,४५ साली श्रापल्या नांवाचा शिका करविला त्यांत पुढील मजकूर श्राहे—

प्रतिपच्चद्र लेखेव वर्षिष्णु विश्ववदिता। शाहसुनोः शिवस्यैपा सुद्रा मद्राय राजते॥

या मुद्रेपैको 'प्रतिपच्चप्रलेक्षेत्र विशेष्णुं' आणि 'विरवविद्वार' हे दोन शब्द आतिशय अर्थपूर्ण आहेत । पहिल्या शब्दाने महाराजांचा आत्मिविश्वास व्यक्त होतो आणि हुसन्याने त्यांच्या महत्वकांत्रेची मर्यादा समजते । (२) शहाजी राजानी पचरा वीस वर्षे मोगलाशी राजकीय प्रतिस्पर्धी या नात्याने सामने दिले त्यामुळे महाराजांना मोंगलांच्या गुणदोपांची पारल उत्तम प्रकारे करता आली । मोगळ लोकांची कृष्ण काररथानावहळ मोठी ख्याति होतो । इद्यवेषघेणें, खोटी पत्रे तथार करणे, सूलवापा देउन शत्रूची विशामूल करणें, विश्वास दलवून शत्रूचा नाश करणे खोटया आणारापया घेणें वगैरे अनेक हुर्गुण मोंगली राजनीतीत प्रामुख्यानें वावरत होते । मोगलांच्या या दुर्तीकिकामुळेच कोण्याही वगलवाजीच्या कृत्याला 'मोंगली कावा' असे मराठी वलसीत्न नांव दिलेळें आढळतें । महाराजानी 'शठंपति शाठय' या न्यायानें मोंगलाशीं वगतना असे धूर्वपणाचे डावपेच लढिवेळें कीं, त्यामुळें मोंगलांची ही दगलवाजीची अकल शेवटी गुग होऊन गेळी। मराठयांच्या या धूर्वपणाला मोगळानी 'गिनिमीकावा' असे नांव दिळे आणि तो शब्द अजूनही मराठी भाषेत त्याच अर्थानें रुढ आहे । गिनिमीकाव्याचे वरक्रष्ठ उत्तहरण म्हणले चौयसरदेशमुसीची कल्पना हे होय ।

महाराजानी प्रारमीच आपळे स्नातज्य जाहीर फेळे तथापि काळवेळ झोळखुत झाणि स्वपरवलावल जाणून ते या स्वातंत्र्याच्या कल्पनेत फरक करावयास तयार असत। स० १६६० पर्यंत महाराजांची विजापूरकराशी युद्धें माली त्यांतृन झाविलगहांचें अवसान झोळखुन महाराजांनी शत्रूशी वरोबरोच्या नात्यांने सामने विल्ले झाणि शत्रूचा पुरा मोढ केला। पुढे मोगलाशी गांठ पडली तेव्हां मोगली सामाञ्याचे सामर्थ्य झोळखुन महाराजांनी स्वातं ज्याची मञ्च कल्पना उराशी बाळगून शत्रूशी कायमचे वैर वांवण्याची इर्षा घरली नाही। त्यानी प्रथम 'चौथसर-देशमुखीं या नांवाखां आपली एक नोकरीची कल्पना मोगला पादशह। पुढे मांडली। या कल्पनेचा चल्लेस मराठी इतिहासांत प्रथम स० १६६५ साली मालेला आढळतो, तो प्रसग असा—

त्या सालीं जयनगरचा मिर्मा राजा जयसिंग श्राणि दिलीरखान है दोन मोगल सरहार महाराजांवर चालून श्राले। प्रथम महाराजांना वठणीवर श्राण्न त्यांचा कायमचा चन्दोवस्त करावा श्राणि नन्तर विजापूरच्या श्राहिल-राहाना तवी देऊन त्यांव कहून सालावाद प्रमाणे खंढणी वसूल करावी श्रशी दोन सुख्य कार्मे या मोगल सेना पतीना सांगण्यांत श्राली होती। पित्रल महिन्यांत (स० १६६५) मोगली फीजेने पुणे प्रांती येऊन सिंहगढ व पुरन्दर या किल्ल्याना वेढा दिला। महाराज त्यावेळी मोठे श्रारमार वरोवर वेऊन मळशारप्रांती गेन्ने होते। विकडे त्यांनी गोज्यापा-सून वार्सिलोर, कुमठे, होनाबर, गोकण पर्यंत सुद्धल लुटुन मोठी लुट मिळविली। या श्रारमारी सारीला मराठी

[8

इतिहासांत 'बसनूरची खारी' असें नांव दिलेले आढळतें। महाराज या खारीहून रावगडावर परत वेतात तोच त्यांना मोंगळांची बातमी समजळी। महाराजांच्या गैरहजेरीत नेताजी पाळकर आणि काडतोजी गुजर या मराठे सेना-पतीनीं मोंगलाशीं टक्स देती। परन्तु तींत त्याना यश त्रालें नाहीं। मोगलांचा दिवसे दिवसें विजय होत चालला श्राणि त्यांच्या श्रवाहीच्या टोळ्यानीं खुद रायगहापर्यंत मजल गांठली तेव्हां पुढील मसलतीची चर्चा करण्या करितां प्रमुख मराठे सरदार व मुत्सद्दी महाराजां जवळ रायगडावर जमा माले। या लोकांच्या समेत काय चर्चा माली याची हकीगत कोठेंही दिलेली नाहीं। परिणामावरून या चर्चचे श्रतुमान बांधावयाचे तर मराठी राष्ट्रपुरुषांची ही समा चिरस्मरणीय समजली पाहिजे। या सभेत पुढील दोन गोष्टी निश्चित करण्यांत आल्या। त्या श्रशा—(१) मोग-लांची फौज आली आहे तिच्याशी लहून व्यर्थ तुकसान करून घेण्यापेनांपुढील फायबावर नजर देऊन तूर्त शत्र्शीं सलोखा करावा। तहाच्या निमित्ताने आपली नोकरीची कल्पना मोगल दरवारांत कितपत रुजते याचा एकदां ठाव ध्यावा । एकदां नोकरीच्या निमित्ताने मोगली राज्यांत चंत्रुप्रवेश माला म्हणजे पुढे सुसलप्रवेश करून शत्रुचे राज्य आपल्या काबृत आणतां येईल । (२) मोंगली राज्याशीं आपले पुढील घोरण निश्चित ठरेपर्यत तहाच्या निमित्तानें लढाई बद् ठेवावी आणि मोंगली फौजेचे लचांड आपणावर आहे आहे ते तूर्त विजापूरच्या आदिल शहावर परमारे सोहून द्यावे। मोगलाना मिळ्न आदिलशाही मुत्तूख लुटण्यांन आपला तूर्व फायदाच श्राहे। याप्रमाणे राज्यांतील प्रमुख मुत्सद्दी व सरदार यांच्या विचारें भावी घोरण निश्चित केल्यावर महाराज पुढील क्वोगास लागले। राजा जयसिंग आणि दिलीरखान पैकी दूसरा केवल आहसुठा पठाण सरदार होता । राजा जयसिंह हा मात्र दिल्ली दरबारांतील नामांकित शुत्सही व सरदार होता । दोन्हीं सरदारांचे पातशहांशीं विशेषसे रहस्य नव्हते । विशेषतः जयसिंगाबद्दल तर श्रीरंगजेवाला विशेषच श्रविश्वास वाटत होता । जयसिग व पातराहा यांमध्ये हे जे थोडेसे वैमनस्य होते त्याचा महाराजानीं ताबहतीब फायदा घेतला। रघुनाथपंत स्यायमंत्री यांच्या मार्फत त्यानी जयसिंगाशीं सख्यजांढले श्राणि नंतर त्याच्या मार्फत मोगलाशीं तह घडवून श्राणला। या तहात मुख्य कलमे ऋशीं होतीं--

१ निजामशाही राज्यापैकीं महाराजानीं मोंगलाकहून अलीकडे मुख्ल जिंकला होता त्यापैकीं सिंहगड, पुरंदर वगैरे वीस किल्ले आणि त्या किल्ल्याखालचा तीन लक्ष होनांचा मुख्ल महाराजानीं मोगलास परत द्यावा बाकीचे बारा किल्ले आणि त्या किल्ल्याखालचा एक लक्ष्होनांचा मुख्ल महाराजानी श्वतःकडे ठेवून ध्यावा। हा एक लक्ष होनांचा मुख्ल आणि महाराजांच्या ताज्यांत असलेला इतर मुख्ल ही सर्व पातशहा कहून महाराजां कडे चाललेली वहागीर समजावी।

२ संभाजी राजांच्या नावें पातशाही फौजेत पांच हजार फौजेची मनसबदारी मिळावी। महाराजानीं ही फौज वेऊन मोगलाना विजापूरचा मुल्लबिंग्यांत मदत करावी।

३ मोगली मुललावर महाराजाना पाँच लज्ज होनांची चौथ सरदेशमुखी मिळावी। चौथ सरदेश मुखीचा वस्ल महाराजानीं स्वतंत्रपर्खे परभारे च्यावा सरदेश मुखीच्या हक्कावहल मराठयानी माँगली रवतेचे चोरदखडे खोरापासून संरचण करावे। मराठयानी स्वतः ही मोगली रवतेस उपद्रव देऊ' नवे। चौथाईच्या हक्कावहल मराठयानीं फौज ठेवून पातशहा ची चाकरी करावी।

४ चौथ सरदेश मुखीच्या हका वहल पातराहास दर साल तीन लज्ज होन या हँत्या प्रमाणे चाळीस लज्ज होनांचा नजराणा द्यावा । तह होतांच भराठे व सोंगल यानी एकत्र होऊन विजापूर राज्यावर खारी करावी । या तहाच्या ऋटी उभयपत्ती पाळल्या जातील यावरलची जामीनवारी जयसिगाने पतकरली होती। या तहामुळे एक गोष्ट तावडतोव चढून आली। ती गोष्ट म्ह्यूजे तह होतांच मराठीआणि मोगली फौजा एकत्र होऊन विजापूर राज्यावर चालून गेल्या आणि छडाईचा सर्व हगामा परमारे आविलशाही मुळलांत पडला ही होय। तह माल्यावर महाराजानी आपली राजनिष्टा आणि नम्नता व्यक्त होईळ अशा द्रवारी भाषेत पातगहाकडे एक लांवलचक पत्र पाठविळे। सारांश, या तह्मकरणी आपल्या नोकरी पेशास अनुरूप ऋशी नम्नता महाराजानी या प्रसगी धारण केली होती।

महाराजांचे राजकीय दाव नेहमी खोल आणि दूरदर्शी असत। या तहांत महाराजांनी तीन लच्च होनांचा मुल्लू देउन मोंगलाची तावेदारी पतकरली ही गोष्टच प्रथमदर्शनी ठळकपणे नजरेत मरते परन्तु तहांतील सर्व फलमांची फोड फरून त्यांतील कार्यकारण भाव आणि परस्पर सम्बन्ध लच्चांत घेतले तर हा तह म्हणजे मोंगलाना फसविण्याकरितां महाराजानी योजलेली एक 'गनिमी काञ्याची मुकांदी होती एवढाच तात्पर्यार्थ शिलक राहतो। आमचे म्हणणे स्पष्ट करण्याकरितां महाराजानी या तहांत मागितलेल्या चौथ सरदेशमुखीचे स्वरूप आणि तहाच्या सर्व कल्पमांतून व्यक्त होणारे राजकारणाचे डावपेच थांचा चलगढा आमही येथे करतो।

स र दे श मु ली—मोंगली मुललावर दर शेकडा जादा टहा टक्के प्रमाणे मराठयानी वसूल करावे । म्हणजे एखाद्या प्रांताचे खरफ शभर क० घरले तर सरदेशमुर्खामुळे ते चरपन्न एकशे दहा क० समजावे । शभर मोंगळाचे श्राणि वरचे दहा मराठयांचे । या हक्काच्या मोवद्ल्यांत मराठयानी मोंगली रयतेचे सरचण करावें अशी तहामध्ये अट होती । आपल्या प्रजेचे सरचण करण्याचा हक्क मराठयास देणे म्हणजे त्या प्रांतापुरते मराठयांचे वर्चस्व पातशहाने मान्य करणे श्रसाच या गोष्टीचा राजकीय आर्थ होत होता ।

र चौथ प्र य वा चौ था ई:—सरदेशमुखी वजा जातां प्रांताचा वसूळ शिल्लक राहीळ त्यापैकी पचवीस टक्के वसूल मराठवानीध्यावा। तहा मध्ये पांच लच होनांचा चौथाईचा हक्क महाराजानी मागितला होता। याचा सरळ व्यर्थ असा का, वीस लच्च होन वसूल थेणाच्या मोंगली मुलला पैकी पघरा लच्च होन मोंगलानीध्यावे आणि पांच लच्च होन मराठयानीध्यावे। चौथाईच्या हकावहल महाराजानी फीज वाळगून पातराहाची चाकरी करावी। चौथाईचा वसूल मराठयानी मोंगल व्यमलवारांस न विचारतां परमारे स्वतंत्र हक्काने रयतेपासून ध्यावा अशी महाराजानी तहा मध्यें ब्यट घातली होती ती या वावतीत विचारांत वेतली पाहिजे। मराठयांचा ब्रसला चौथाईचा हक्क मान्य करणे क्हणजे त्या प्रांतपुरता मराठयांचा एक चतुर्थांश मालकी हक्क पातराहाने मान्य करणे श्रसाच या गोष्टीचा राजकीय अर्थ होत होता।

३ तहामच्ये महाराजानी मोंगलास तीन लच्च होंनांचा मुल्यूस दिला तोही एक लपडावीचा प्रकार होता। या मुलस्ताच्या मोवदल्यांत पांच लच्च होनांचा चौथाईचा हक्ष म्हणजे पर्यायाने वीस लच्च होन ख्लम येणाऱ्या मोंगली मुल खांत सचार करण्याची मुमा महाराजानी या तहात पातराहाजवळ मागितली होती ही गोष्ट या वावतीत विचारांत घेतली पाहिने। सर्परा, आवळा देऊन कोहळा काढण्या पैकीच हा सर्व प्रकार होता।

४ तद्दामच्ये दरसाल तीन लक्ष्द्दोन नजराणा भरण्याची ऋट होती तोही असाच लपंडायीचा प्रकार होता। तीन लक्ष्द्रोन म्हणजे त्यावेळच्या धारणी प्रमाणे सुमारे दहा श्रकरा लक्ष कपये होतात। सभाजी राजाना पातशहानें पांच हजार फौजेची मनसव द्यावी असें एक या तहांत कल्लम होते ते या ठिकाणी विचारात घेतले पाहिजे। मनसवदार हे नेहमी इतलाखी असत। म्हणजे फौजेच्या सर्चावहल त्याना सरकारी स्विन्यांतून नक्ष रुपये मिळत असत। संमा जी राजांच्या पांच हजार फ्रोजेच्या वार्षिक खर्चाची बेरीज तरकालीन हिरोबाप्रमाणे सुमारे दहा बारा लच्च रूपये होत होती। महाराजानीं पातराहाकडे भरावयाचा नजराखा आणि संभा जी राजाना फोजेच्या खर्चालहरू पातराहा कडून मिलावयाची रक्कम यांची वजावाट केली तर मराठे व मोंगल यानीं एकमेकांस कांही देऊं घेऊं नये असा सरल हिरोब होत होता।

सारांश, प्रजेचें संरत्मण आणि पातशहाची नोकरी या गोह दरवारी नांवाखालीं आपल्या वर्चस्वाचे आणि मालकीहकाचें ढंटाचे पिल्लूं शत्रू च्या मुलखांत हळूच साहून द्यावे एवढाच हा तह ठरिवण्यांत महाराजांचा हेतु होता असे स्पष्ट दिसतें। एखादा राजा अडचणींत सांपहून सर्वस्वीं नाडला गेल्याशिवाय तो असलो शिरजोरपणाची नोकरी कधींहीं कवूल करणार नाही। मोंगली राज्य त्यावेळीं अत्यत चिलष्ठ होते। त्यांतून औरंगजेव हा महाधूर्त आणि पाताळयंत्री पातशहा होता। तो महाराजांची असली ही नोकरी कसची मान्य करतो १ जयसिंगाने मराठयांशो ठरिवलेला तह पातशहाने योडासा फरक करून मंजूर केला। दरवारी रिवाजाप्रमाणे औरंगजेवाने महाराजां कडे मानाचा पोणक, तरवार वगैरे सरंजामही पाठिवला। पातशहाकहून महाराजांच्या पत्राचे उत्तर आले त्यांत महाराजाना उत्तेजन वांटेल असा वराच मजकूर होता। चौथ सरदेशमुखीच्या हकाचा मात्र पातशाहा ने आपल्या उत्तरांत उल्लेखमुद्धां केला नव्हता। मग तो हक मान्य करण्याचे दूरच राहिले।

या तहा संबंधी श्राम्ही श्रातां पर्यत थोडीशो जास्त विस्तारपूर्वक हकीगत दिली श्राहे त्याचे कारण चमूद केले पाहिजे । शिवचरित्रा पैकी ज्या गोष्टीचा अजून नीटसा डलगडा माला नहीं त्यापैकीच हे तहप्रकरण आहे! याप्रसंगों मोंगळांची चह्कडून जबरदस्ती भाली श्राणि मराठे सेनापतींचें चहुवाजूनी उपाय थकले—सर्व राज्य गमावण्याचा प्रसङ्ग प्राप्त माला तेव्हां महाराजानीं भवानीदेवीला कौल लाविला-नन्तर रात्र शी यासमयी कसा तरी समेट करून बचाव करून वे असा देवीने दृष्टांत दिला त्यामुळें महाराजानीं मोगलाशी हा तह केला अशी वस्तुश्यितीचा विषयीस करणारो एक भाकडक्या मराठो बलरोंनून दिलेलो आहे । मि॰ ग्रांट डक, न्यायमूति किंकेड, राव , सरदेसाई वगैरे ऋलीकडील मराठी इतिहास लेखकानीं ही भाकडकथा खरी मानून किंवा आपल्या कल्पनेनें एखादा असंबद्ध कार्यकारणमाव कल्रून या प्रसंगाची हकीगत आपापल्या प्रन्थांतून बिहुन ठेविली आहे। शिवचरि-त्राचे रहस्य समजून घेण्याचा किंवा वस्तुस्थितीचा श्रोध लज्ञांत घेण्याचा श्रातांपर्यन्त कोणाही लेखकाने प्रयत्न केला नाहीं त्यामुळे शिवचरित्रापैकी या महत्वाच्या प्रसंगाच्या बावतीत हकीगत आणि मांडणी या दृष्टीनेमोठा विपर्यास घद्दन त्रालेला त्राहे। न्यायमूर्ति रानडे यानी मात्र हा तह करण्यांत महाराजांचा कांहीं तरी कारस्थानीपणाचा डाव असला पाहिजे असा शेरा या प्रसगासम्बन्धे लिहून ठेवला श्राहे । परन्तु तो डाव कोणता हे त्यानाही उलगद्भन सांगता आले नाही । असो जयसिंगाची स्वारी आणि तहानन्तर घडलेल्या गोष्टी यांची माहिती आतां पर्यन्त प्रसिद्ध माली आहे तीवरून आमच्या मर्ते पुढील दोन गोध्टी स्पष्ट दिसतात (१) पहिली गोष्ट अशी की, महाराजांचा सर्वस्वी निरुपाय माला आणि कशी तरी बेळ मारुन नण्याकरितां त्यानी पड खात्रून शत्रूशी हा तह केला असा सर्व लेख-कानीं निष्कर्प काढळा आहे तो चुकीचा आहे। जयसिंग एप्रिल महिन्यांत (१६६५) पुरो प्रांती दारवल काला। पुढे दोन महिन्यानी महाराजानी हा तह घडत्रन आणला। त्या मुद्रतीत चार दोन किरकोळ लढायांतून मोगलांची सरशी भाली होती। मोठी लढाई होऊन मराठे व मोंगल यांच्या वलावलाचा निर्णय लागस्याचा प्रसङ्ग महाराजांनी या खारीत श्राणलाच नाही।या तह प्रकरणाचे मर्म वखरकारांना नीट समजले नाही त्यामुळे महाराजानी मुल्ख देऊन मोगलांची नोकरी पतकरली ही गोष्ट साजरी दिसण्याकरितां त्यांनी यापसङ्गी महाराजाना पडलेले

सकट श्राणि भवानीदेवीचा दृष्टांत वगैरे काल्पनिक मजङ्कराने हा प्रसंग सजविला श्राहे । महाराजाना खतः मोगलांच्या सामध्याची पर्वा कथीच बाटली नाही आणि त्यांच्या पिडाला भय हा विकार माहीतच नव्हता । शिवाय श्रीद्वजेबासार्ख्या कृद्रया दुव्मानाशी सख्य केले श्रसतां संकटकाली श्रापला श्रचाव होईल श्रसे मानण्याहतका अप्रवृद्धपणा महाराजांच्या ठायी खास नन्हता। या तहापूर्वी दोन वर्षे त्यान्ही शाहिस्तेखान आणि राजा जसवंत सिंग या मोंगळ सेनापतीची अगदी दाणादाण चडवून दिळी होती । तहाच्या आदल्या वर्षीच त्यांनी सुरत शहर लटले होते आणि सक्केचे सुसलमान यात्रेकरू मायडले होते । या तहाचा वेरग मालेला दिसर्तांच पुढेही महाराजानी मोगली फौजांची वेळोवेळ अशीच दुर्दशा केलेली दृष्टीस पहते। महाराज व औरङ्गजेव हे दोवेही एकमेकांचे वर्मकर्म पूर्णपरो जाएत होते आणि दोघेही महाधूर्त पाताळवंत्री मुत्सही होते । या सर्व गोष्टी जमेस घरल्या म्हरजे महाराजी एक मोठा राजकारणाचा डाव पोटांत ठेवृतच तहाचे बोल्रणे सुरू केले-जय-सिंगाने घठावठाचा विचार पाहूनच हा तह पतकरठा आणि औरक्रजेवाने कोण त्या तरी निमित्ताने एकदां महाराजाना हाताखाली घालून ठेवावे एवढयाच हेतूने हा तह तूर्तातूर्वे मजूर केला-या गोष्टी सप्ट होतात । (२) मोगलासारख्या वलाहय सरकाराशी मराठी राज्याचे भाषी धोरण काय रहावें आणि त्या धोरणाची श्रंमलुवजावणी करतां करतां शत्रूचे राज्य श्रास्ते श्रास्ते श्रापल्या कावृत कसे श्रा णावे या गोष्टीची रूपरेपा महाराजानी प्रमुख मुत्सही व सरदार यांच्या विचाराने या प्रसंगी निश्चित ठरविली होती चसे स्पष्ट दिसते । पूर्वानुसवान चसल्या शिवाय राजकारणांत कोणतीही गोष्ट एकाएकीं घडून येत नाही । पेशवार्ड श्रुखेरपर्यंत सर्व मराठयानी मोगल पावराहाशी जो एक ठराविक विशिष्ट घोरण ठेविले होते श्राणि चौथसरहेशमळी-च्या हकावहरू मराठयानी रोबट पर्यंत जो एवढा चट्टाहास वेतला होता त्याचे मूळ महाराजांच्या या घोरणांतच हहकले पहिने । हेघोरण त्राणि त्याची मांडणी यांचा पहिला प्रयोग या दृष्टीनेच महाराजानी मांगलाशी हा तह घड--वृत आणळा होता । महाराजांचे या प्रसंगीचे वर्तन या हपीने त्यांच्या सर्व चरित्राशी कसे सुसगत ठरते हे दर्श विण्याकरितांच आम्ही थोडासा विषयांतराचा दोपपतकरून या तहप्रकरणाची हकीगत इतकी विस्तार पूर्वक दिली श्राहे ।

तहांतील कलमें आणि त्यांत्न व्यक्त होणारे राजकीय घोरण यांचा विचार करतां महाराजानी संभाजी राजांच्या नांवावर पांच हजार फौज घेठन मोंगलाना विजापूर चा मुद्धल घेण्यांत मवत करावी आणि विच्या मोवदल्यांत त्यांना चौथसरदेरामुखीच्या नावाखालां मोंगली राज्यांत एक चतुर्थारा मालकी हक मिळावा एवताच तालपांथे शिक्षक राहतो। नोकरी आणि मालकीहक यांची आशी ही सांगढ घालण्यांतच महाराजांचे आलीकिक बुद्धिकौशल प्रगट होते। मोंगलांच्या नाशाकरितां महाराजांची हा एक राजकारणाचा सापळा तयार केला होता। सामान्य लोकाना महाराजांच्या नोकरीचे दूयमात्र दिसावे आणि दुयापाठी मागे जमा असलेला त्याचा मालकीहकाचा वड़गा मात्र सहसा कोणाच्याच लज्ञात् येठं नये आशी या कल्पनेत मोठीसोय होता। मोगली राज्य त्यावेळी अत्यत वलसपत्र होते आणि पूर्वेस वगाला-पश्चिमेस कदाहार, हिरात आणि ज्यारेस हिमालय विज्ञोस नामेदा नदी एवढ़या मोठ्या विस्तीर्ण मूप्रदेशावर ते राज्य पसरले होते। अशा वलाढ्य राष्ट्राशी कायमचे वैर न यांचता नोकरी करण्याच्या मिपाने त्या राज्यांत प्रथम आपल्या लडानसा मालकीहकाचा चंचु प्रवेश करावा-मोंगल मुखासमाधानाने नोकतील तर जवरवन्ती करून आपल्या मालकी हकाच्या नोकरीचे खोगीर त्यांजवर लाइावेपुढे पादशाही सत्ता जसअशी दुर्वेल होत जाईल किंवा मराठी सत्ता जसअशी प्रवल्या मानानें आपला

मालकीहक्कजास्त जास्त विस्तृत करून मोगली राज्य पादाक्रांत करावे-पादशाही नष्ट होई पर्यंत आपल्या नोकरीचा नम्र गुजरा पादशहाच्या होळ्यासमोर सतत घरावा असे महाराजानीं या प्रसंगी घोरण निश्चित केले होते। महाराजांचे हे घोरण त्यांच्या पश्चात् सर्वं मराठयानीं पेशवाई अलेर पर्यंत चालिले आणि त्याघोरणाच्या बळावरच पुढे मराठयानीं सर्व मोगली राज्य पादाक्रांत केले। महाराजांच्या हयातींत मात्र या घोरणाला व्यवस्थित आणि निश्चित स्वरूप प्राप्त मालें नाहीं। या राजकारणाच्या वोलण्यासाठीं महाराज पुढे जयसिंहाच्या मध्यस्थीने पातशहाच्या मेटी साठीं आग्न्यास गेले होते। तेथे औरंगजेवाच्या अवकृपेंत सांपहून ते कसे नजरवंदींत पहले आणि मिठाईच्या पेटान्यां तून त्यानी कैदे तून कशी मुदका करून घेतली हा सर्वं मजकूर हितहास प्रसिद्धच आहे। कैदेतून मुक्त होतांच महाराजानी मोगलांस दिलेला मुल्लू परत काबीज केला आणि मोगली मुल्लावर स्वान्या करकरून चौथ सरेदेशमुलीचा वसूल जबरदस्तीने घेण्यास मुरवात केली। पुढे गोल्याचे फिरंगी आणि विजापूरचा आदिलशहा यांच्या मुल्लांत्तही महाराज या हक्काचा वसूल सक्तीने घेडं लागले।

स० १६८० साली महाराज कैलासवासी काले। नंतर सर्वद्विण कावीज करण्याकरितां औरंगजेव स्वतः एक लच्च फौज घेऊन दिवणित आला। मोगलानी पिहल्याच सपाट्यांत विजापूरची आदिल्साही आणि गोवळकोड्याची कुतुवसाही ही होनी मुसलमान राज्ये समूळ बुडविली। नंतर ते मराठी राज्याच्या राशीला लागले। मराठे व मोगल यांमधील हा घनघोर समाम सतत सत्तावीस वर्षे चालू होता। त्या युद्धांत शेवटीं मोगलांचा पुरा मोड काला आणि अपेशाने ममृहत्य होत्साता औरंगजेव स० १७०७ साली औरंगावादेस मृत्यु पावला। तो पातसाहा मराठयांचा कहा हिंदा होता। त्याने मराठयांच्या चौथ सरदेशमुखीस वर्षे मालको हकाच्या नोकरीस कथीही मान्यता दिली नाही इतकेंच नव्हे, तर तो मराठी राष्ट्राचे स्वतंत्र राजकीय अखित्व मुद्धां कवूल करावयास तयार नव्हता। औरंजेवाच्या पश्चात् दिली दरवारांत वेवंदशाही माजली आणि मराठ्यांनी हातपाय पसरण्यास मुखात केली। गुजराथेत खढेराव दामाढे, व्यहाढांत परसोजी भोसले, खानदेशांत नेमाजी शिंदे, विजापूर प्रातीं च्वाजी चव्हाण, कर्नाटकांत सिदोजी घोरपढे अलेक मराठे सरदार जागजागी प्रवल होऊन वसले। औरंगजेव मरून पुरतीं दहा वर्षे कालीं नाहींत तोच मराठयानी नर्वदे अली कडील मोगली गुलखावर आपला चौथ सरदेशसुखीचा अंमल वसविला।

मराठयांची अशी जबरदस्ती पाहून जागोजागचे मोंगळ अंमळदार त्यांच्या था इक्षास मान्यता देव परंतु पाव-शाही सनदेशिवाय मराठ्यांच्या या आक्रमणास राजमान्यता येण्यासारखी नव्हती! मराठ्यांस ही राजमान्यता वर्ष पातशाही सनद मिळण्याचा संसव स० १७१८ पासून स्पच्ट दिसूं लागला। त्यांवेळीं फठकशेयर पातशहा दिल्लीच्या सिंहासनावर होता आणि सय्यदवंघु या नांवाने ओळखले जाणारे दोन जमराव त्यांचे प्रधान होते! पातशहा आणि दरवारांतीळ इतर जमराव यांचे सय्यद वंधूगों विदुष्ट होते आणि पातशहा तर त्यांचा नाश करण्या करिता संघीच पहात होता । सय्यद वंधूनी मराठ्याशीं राजकारण केले त्यावरून बाळा जी विश्वनाथ पेशवे हे शाहूक्षत्रपतीच्या आज्ञेवरून मोठी मराठी फीज वरोवर घेऊन दिख्लीस गेले आणि त्यांनी दिल्ली-दरवारांत सय्यद्वं यूंचे वर्चस्त्र पुन: प्रक्षापित केले । सय्यदानीं मराठयांच्या साह्य्यानें फठकशेयर यास पदच्युत करून त्याच्या जागी महंमदशहास गादीवर वसविले मराठयांच्या या कामिगरी वहल सय्यदानी स० १७१९ च्या मार्च महि-न्यांत महंमदशहाकडूनमराठयांस स्वराज्य चौथ आणि सरदेशसुखी अशा तीन हक्कांच्या सनदा देवविल्या। स० १७१९ हे साल मराठोइतिहासांत सुवर्णाचरानीं तिहून ठेवण्याइतके महत्वाचे आहे। स० १६६५ साली रिवाजी महाराजानी जो राजकारणाचा बाद टाकला होता त्याचा पहिला हमा पुढे पन्नास वर्षानी पेशल्यांनी या सनदा मिळवून मोगलाकहून जावन घेतला । जिवंत राष्ट्रांत राजकीय धोरणाचा जिवंतपणा श्वाणि एक सूत्री पणा विस्त येतो त्याचे हे प्रत्यतर होय । डाव टाकण्यांत ज्याप्रमाणे पहिल्या इत्रपतीचे म्हणजे शिवाजी महाराजांचें खलौकिक बुद्धिवैमव प्रत्ययास येते त्याप्रमाणेच त्या डावाचा पहिला हप्ता डगवून घेण्यांतही पहिल्या पेशन्यांचे म्हणजे वाळाजी विश्वनाय पेशन्यांचें तसेच छलौकिक बुद्धिक कौशल विस्तृन येते । महाराज हे ज्याप्रमाणे मराठी राजकारणाचे जनक होत त्याप्रमाणेंच पेशने हे मराठी राजकारणाचे जनक होत त्याप्रमाणेंच पेशने हे मराठी राजकाणाचे सरक्षक होत । महाराजानी गुरुस्थानी वस्तृन मराठयांना थोडेसे राजकारणांचे मत्र शिकविले आणि शिष्यानी पुढे त्या मत्रांचा मनन पूर्वक अध्यास आणि तर्कशुद्ध आचार करून राजकारणांतील महत्यह प्राप्त करून वेतले छसे मराठी इतिहासावरून दिस्तृन येते । असी, स० १७१९ साली पावशाही सनदांगुळे मराठयांस काय मिळालें आणि मिळालेल्या हकांचा पुढे मराठयांनी स्वराज्यसंवर्षनाकडे कसा उपयोग करून वेतला हे आता आधानेचा सांगीतनेले पाहिजे।

स्त्रराज्याची सनद्—श्रौरगजेव पातशहा मराठी राज्याचे स्वतत्र राजकीय श्रस्तित्वसुद्धा मानावयास तयार नम्हता हे पूर्वीं सागितलेच म्राहे । मोगली वमरात मराठी राज्याची श्रीरगाबाद सुम्यात श्रातापर्यंत गणना केली जात असे। या सराज्याच्या सनदेने मराठी राज्याचे राजकीय स्वातच्य पातशहाने मान्य केले एवढाच या सनदेचा राजकीय श्चर्य श्चाहे । या सनदेच्या व्यवहारांत प्रत्यत्त गुलूख देण्याघेण्याचा कांहीच सवध येत नव्हता । या सनदेत उल्लेखिलेला मूळ्ख पूर्वीपासून मराठयांच्याच वाब्यांत होवा । इतकेच नव्हे, तर सनदेत ब्याचा उन्नेख केलेला नव्हता श्रसा पुष्कळच मुळुख मराठवानी आनाऊच वळकाविला होता। इतर उदयोन्मुख राष्ट्राप्रमाणे मराठे लोक ही नवीन मुळुख जिंकताना तो आपल्य । खराज्यापैकी आहे किंवा परराज्यापैकी याचा विधिनिपेध कधीही बाळगीत नसत खराज्याविपयी मराट-यांची कल्पना प्रारंभी ज्ञावीच सकुचित खरूपाची ज्ञाणि जल्प प्रमाणावर होती। राहाजी राजे ज्ञाणि शिवाजी महाराज यानी सपादन केलेल्या मुलखासच भराठे जोक प्रारमी स्वराज्य समजत श्रसत । या शिवकालीन खराज्यापैकी सर्व सुलक्षाचा पातशाही सनदेत चङ्कोल 'केलेला नञ्हता । सामान्यतः जञ्हारपासून गोन्यापर्यंत कोकणपट्टी श्राणि घांट-माध्यावरील पुण्यापासून इल्याळ सांत्रराणीपर्यंत मावळपांत आणि तुंगमहेच्या उत्तरतीरी असलेले कोपळ, गृहग वृगैरे तालुके पवडयाच मुलसाचा पातशाही सनर्रेत समावेश केलेला होता। तुगमहेपत्तीकडे शिरे, वाळापूर, होसकोटे, बिदन्र, बगलोर, कोलार वगैरे फार मोठा सुलूख शहाजी राजानी मिळविला होता। तो सुलूख या वेळी मोगल किंवा सराठे या पैकी को खाच्याच प्रत्यच्च ताज्यांद नव्हता पुढे हैदरश्रल्लीने तो सुलूख जिंकून घेतला आणि सराठयाना हा शिवकालीन खराज्याचा माग पुन: कथी व्यापल्या ताव्यांत वेता व्याला नाही । ब्रसी, खराज्या बरोबर चौथ सरदेश मुखीच्याही सनदा मिळाल्या त्यामुळे पेशव्यानी खराज्याची कल्पना पुष्कळच व्यापक वनविछी । शिवछत्रपतीचा मुळ्ख त्राणि त्यानी मोंगलाक्रंडे मागिवलेला चौथ सरदेशमुखीचा हक्क थांस मराठे लोक या पुढे खराज्य म्हणू लागले । मरा-ठयाच्या स्वराज्याच्या कल्पनेत या इकांचा समावेश झाला होता ही गोष्ट मराठी इतिहास वाचताना नेहमी दृष्टी पुढें ठेवाबी ळागते । कारम जुन्या ऐतिहासिक पत्र न्यवहारांतून स्वरान्य श्राणि मोगलाई श्रसे शब्द येतात त्याठिकाणी स्वरा-ब्याचा द्यर्थ चौथ सरदेशमुखीचा वसूत श्रसाच नेहमी घ्यावयाचा श्रसतो। चौथ सरदेशमुखीच्या हक्काचा स्हणाजे मोगली राज्यावरील चौथाई मालकीहकाचा श्रापल्या स्वराज्याच्या कल्पनेंत श्रतर्भाव करण्यांतच पेराव्याच्या जियागा राजकारणाचे समें सांठिविछेछे त्राहे । स्वराज्याच्या या व्यापक कल्पने प्रसाणे दिवणेतील साँगली सुलखावर स्वराज्य श्राणि मोंगलाई असे दोन श्रमरु पावशाही सनदानी यावेळी प्रखापित झाले । याचा अर्थ श्रसा की, पसतीस टक्क्या-पुरते मराठी अमलदार आणि पाऊमरो टक्क्यापुरते मांगली अमलदार असा दुहेरी अमल मोगली मुललावर वसला।

या प्रमाणें मराठे हे एका दृष्टीनें पातराही सत्तेंत मागीदार होऊन बसले। ही भागीदारी केवळ करपनेंतच न राहतां प्रत्यक्ष ज्यवहारांत तिची अंमलबजावणीहोऊं लागली आणि प्रत्येक प्रांताच्या राजकीय व्यवहारांत स्वराच्य आणि मोगलाई असा स्वतंत्र हिरोव कागतोपत्री होऊं लागला। एखादे बलिष्ठ सरकार उल्लायून पडण्याकरितां पास्चात्य देशांतून हल्लों Parallel Government खापन करण्याची युक्ति निघाली आहे निचाच एक सुंदर आणि व्यवस्थित नमुना त्यावेळी मराठयाचीं आगाऊच निर्माण केला होता असे स्पष्ट दिसते। एका न्यानांत दोन तरवारी ज्याप्रमाखे नांदू शकत नाहीत त्याप्रमाणेच परस्परांच्या शत्रु स्थानीं असगारी दोन सरकारे एका प्रांतांत एका वेळी नांदू शकत नाहीत हा इतिहासाचा अनुभव आहे। राजसत्ता हा कथी भागीदारीचा विषय होऊं शकत नाहीं। मराठयाना अशी भागीदारी देऊन पातशहाने आपल्याच हाताने मोगली राज्यास पुरण्याकरितां एक खब्हाच तथार करून ठेवला होता। कारण पातशाही सनदेने निर्माण झालेले हे दोन अंमल हेच पुढे मोठे मांडणाचे मूळ होऊन बसले आणि त्या मांडणांत मोंगली सत्तेंचें हळू हळू उच्चाटण होत गेले। स्वराज्याची सतद मिळवून आणि स्वराज्याची कल्पना व्यापक करून ऐशव्यानी मोंगली मुलखावर आपल्या Parallel Government च्या कल्पनेचे खोगीर ठेवले होते हे वरील विवेचनावरून वाचकांच्या आतां लचांत रोईल।

[ 8

चौथ सरदेश मुखीची सनद्—दिन्योतील मोगली राज्याचे श्रौरंगाबाद, वन्हाड, वेदर, विजापूर, हैदरावाद श्राणि खानदेश श्रसे सहा सुभे होते । या सहाही सुभ्यावर चौथ सरदेशमुखी वसूल करण्याचा हक मराठगांस या पात शाही सनदेमुळे प्राप्त झाला या हक्कांच्या स्वरूपाचे विवेचन या पूर्वी करण्यांत आलेच श्राहे । पातराहाकडून सनदा मिळवितांना पेराज्यानीं त्यांत एक कारस्थानीपणाची मेख मारून ठेविली होती ती मेख म्हणजे या हक्कांचा वसुल मराठयांनी तनस्याच्या ख्रमन्नावर करावा असा त्यानीं पातशाही सनदांतून उल्लेख करवून घेतेला होता ही होय । तनखा हा शब्द जमावंदी पैकीं त्राहे । एखाचा प्रांताचे वसुली उत्पन्न श्राणि तनस्याचे उत्पन्न यांच्या श्रर्यात महद्ंतर श्राहे । एसाचा प्रांताचा श्राजमितीस नो प्रत्यत्त वसूल येत श्रसेल किंवा येण्यासारखा ऋसेल तेत्या प्रांताचे वसूली बत्पन्न होय । एखाद्या प्रांताचा कथीकाळी जास्तीत जास्तवसूल ऋालेला सरकारी दमरांत नमृद ऋसेल ते त्या प्रांताचे तनस्याचे उत्पन्न होय । या दृष्टीने एक लाख तनस्याच्या उत्पन्नाचा मुळ्ळाजीमतीस कांहीं अस्मानी सुलतानी मुळे फक्त दहा हजार वसूली ज्यमाचा असूं शकेल किंवा कदांचित् तो श्रोसाड मैदानही श्रसुं शकेल। त्या प्रांताचे वसुली उत्पन्न कितीही येवो सरकारी दप्तरांत मात्र त्या प्रांताचे तनख्याचे उत्पन्न एक लाखरुपयेच समजलें जाते । त्रसे मोगलांच्या दक्षिणेतील सहा सुभ्यांचे तनख्याचे ज्यात्र त्रवरा कोट रुपये ठरविलेले होते । या अठरा कोटी पैकीं साडेचार कोट रुपये चौथाई आणि अठरा कोटीवर दहा टक्केप्रमाणे एक कोट ऐशी लच्च रुपये सर-देशपुली एकूण सुमारें सन्वा सहा केट रूपये मराठयांस या सनदासुले मिळावयाचे होते। वस्तुतः मोंगलांचा हा तनखा म्हणजे एक पोकंळ ऋाणि ऋगडवंब ऋाकडेमोड होती। मोगळांच्या या सहा सुम्यांत न्याचा समावेश करण्यांत ऋाला होता तो मुलुख आतांपर्यंत मोगलांच्या निर्वेधपयो कघींही ताव्यांत आलेला नव्हता त्यामुळे काही तरी ऐकीव माहिती जमेस धरून मोगलानी हा तनसाठरविलेला होता। सर्व मुलूख मोगलांच्या निर्वेधपणे ताव्यांत आला असता तरी सुद्धां या सहा सुभ्यांचे वसुली उत्पन्न श्राठरा कोट रुपये येण्यासारखे नव्हते । त्यांतून स० १६८० पासून पुढे चाळोस वर्षेपर्यंत दिवाणेत सोंगल व्याणि सराठे थांसच्ये प्रचंड झगडा चाल् होता प्रत्येक प्रांतांत दंगे, लूट ऋाणि लढाया यांचे साम्राज्य पसरले होतें—ऋणि लब्करांच्या पायमङ्गीमुळे बहुतेक सर्व प्रांतच्य्वस्त झाला होता त्यामुळे अठरा कोट रुपये तनस्याच्या या मोंनली मुलखांतून घड दोन कोट रुपये <u>सुद्धां</u>वगूल येण्यासारला नव्हाता । अशा स्थितीत मोगलअंमलदारानी या दोन कोटीतून मराठयांस सब्बा सहा कोट रुपये दावे अद्भन

आणि मराठी श्रंमलदारानी ते वस्ल करावे कसे ? पातशाहानें वसुली जरपत्रापैकीं मराठ्यांस चौथाई दिली श्रसती तर हा घोटाळा झाला नसता। परतु घोटाळा करण्याकरितांच पेराज्यानी ही तनल्यावरील वसुलीहकाची राजकारणाची मेस जाणून बुजून मारली होती। त्यासुळे मोगली श्रमलदारांच्या दृष्टीने ही चौथ सरदेशसुखीची सनद न्हण के एक श्रशक्य सनद होऊन वसली। मोंगलानी श्रापखुपीने कितीही दिलें किया मराठ्यानी जवरदस्तीने कितीही मिळविले तरी शेवटी मराठ्यांचीच वाकी मोगल श्रमलदारांकडे निधावी श्रशी पेराज्यानी सनदा मिळवितांना श्रागाऊच सोय करून ठेविली होती।

् भोंगली प्रांतांत मराठी अमलाचे व टाचें पिल्लू शिरणे ही गोष्ट स्वभावतःच मोंगली सत्तेला नाशकारक होती। त्यांत्न मराठी पद्मास या तनस्यावरील वस्ली हक्षाची नोड मिळाल्यासुळे मराठयाचे पारडे जासाच जड झाले। पेशल्यानी पुढे चौधसरदेशसुखीची आपापसांत बांटणी केली तीतही त्याचे धूर्त आणि दूरदर्शी राजकीय घोरणच प्रत्ययास वेतें चैथसरदेशसुखीसुळे पाऊणशे टक्के मोंगलाई आणि पसतीस टक्के स्वराज्य अशी दिचणेतील मोंगली करपनाची वाटणी झाली हे पूर्वी सांगितलेच आहे। पाऊणशे टक्के मोंगलाईत दोन वाटण्या होत्या। पनास टक्के जहागीर आणि पचवीस टक्के फौजदारी। जहागीरच्या उत्पन्नाची मांजकी मोगल पातशाहा कडे होती। फोजदारीचें वत्पन्न स्थानिक सर्च आणि वदोवस्त यांसठी राखून ठेवलेले असे। पेशल्यानी स्वराज्याची वांटणी ठरविली ती अशी—सरदेशसुखी हे अत्रपतीचे वतन ठरविण्यांत आले। चैथाई पैकी पचवीस टक्के राजवावती, सहा टक्के साहोत्रा आणि तीन टक्के नादगीडी असे आणसी तीन हक्क अत्रपतींचा देण्यांत आले। चाकीच्या सासप्ट टक्क्यांचा हक्क मोकासा या नांवाखाली निरिनराळ्या राजपथकी सरदारांचा देण्यांत आला। चदा —एखाद्या प्रांताचा तनसा चारशे उपये घरला तर सरदेशसुखीसुळे ते उत्पन्न चारशे चाळीस समजण्यांत येत असे या चारशे चाळीस ठ० ची पहिली वाटणी म्हणजे तीनशे र० मोगलाई आणि तनस्थापैकी चैथाई शंमर र० आणि तनस्थावरील सरदेशसुखी चाळीस एकूण एकशे चाळीस र० स्वराज्य ही होय। मोगलाई व स्वराज्य यांच्या पुढील वाटण्यांचे कोष्टक असे मांडता येईल :—

| मोंगलाई     | स्वराज्य     |
|-------------|--------------|
| २०० जहागीर  | ४० सरदेशमुखी |
| १०० फौजदारी | २५ राजबावती  |
| ३००         | ६ साहोत्रा   |
|             | ३ नादगौदी    |
|             | ६६ मोकासा    |
|             | १४०          |

मोंगलाची बाटणी मोठी असूनही तीत त्यांचे फक दोतच इक्षदार असत । सराठयांची वाटणी छोटी असूनही तीत पेश व्यानी पाच इक्षदार बातले होते । स्वराज्याच्यां सदरालालील पहिले चार इक्ष छत्रपतींचे होते । गावंचे लहात लहात गट पाइन आणि या चारी इक्षांबहल निरिनराले अमलदार नेमून छत्रपती या इक्षांचा वस्तूल बेत असत । मोकासा च्याना बाहून दिलेला होता अशा राजपथकी सरदाराची सच्या तर शेकहों-हजारोंनी मोजण्याइतकी मोठी होती । अशा या लहान बाटण्या पाडण्यांत पेशन्यांचा एक खोल राजकीय डाव होता । मोगली सुलखांतून या इक्षांचा वसल सुधेप गानें येणार नाही है जाणून मराठी पत्ताचे मनुष्यबळ राक्य तेवढे वाढिवण्याकरितांच पेराञ्यानी हा सर्व खटाटोप केला होता। पेराञ्यांच्या या ज्यवस्थे मुळे केणि छत्रपतींच्या एकांचा हक्काचे अंगलदार किंवा वतनदार या नात्याने तर कोणी मोकाशांत वांटणी असलेले सरदार या नात्याने अशा निरिनराळ्या नात्यानीं महाराष्ट्रांतील बहुतेक सर्व कर्यत्ववान माणसांचे हितसबंध हक्कांच्या प्रकरणांत गुतले गेले आणि राजकीयहष्ट्या खार्थ आणि परमार्थ यांचा वत्छ्य मिलाफ होऊन मोंगलाशी लढण्याचा प्रसंग पंढला म्हणजे हजारो मराठे एका निशाणाखाली आपोआपच जमूं लगाने । पेराज्यानी तुत्या राष्ट्रामिमानाच्या कल्पनेवरच विशेषशी मिक्त न ठेवतां व्यवहारिक हण्डीने हजारो मराठयांचे हितसबंध या हक्कांच्या वसुलीत गुंतिवले त्यासुळे मराठी पद्यास यापुढे मनुष्यवलाची कथीही वाण पढली नाही।

रियाजी महाराजानी मोगली राज्यांत दुहेरी श्रंमलाचा चचुप्रवेश करण्याची कल्पना काढली त्यांवेळी ती श्राग्रीच श्रोवह घोवड स्वरूपाची होती । मोगल सरकार त्यावेळी जवरहस्त होते त्यामुळे या कल्पनेस विशेष से ज्यविक्षत मूर्त स्वरूप येण्याचा त्यावेळी फारसा संमव नव्हला । पुढे मोगली राज्याची उत्तरती कळा लक्षांत घेउन पेशल्यानी या कल्पनेस व्यवस्थित मूर्त स्वरूप दिले श्राणि तनस्यावरील चसुली हक्काची जोड देउन श्राणि सर्वाचे हित संबध या कल्पनेस व्यवस्थित मूर्त स्वरूप दिले श्राणि तनस्यावरील चसुली हक्काची जोड देउन श्राणि सर्वाचे हित संबध या कल्पनेस त्यात्रकोय शक्षच बनविले । हक्कांची मांडणी करताना पेशल्यानी श्रशी सोय तील करून ठेविली होती की जीमुळे मोगलाचे हातपाय सर्व बाजूनी श्राणेश्रापच वांघले जावेत श्राण मराठ्यांचे हातपाय सर्व वाजूनी श्राणेश्रापच पसरले जावेत । मूळ कल्पना जशी श्रपृत्व होती त्याप्रमाणेच पुढे तिची मांडणीही श्रपृत्वच करण्यांत श्राली । या दृष्टीने या कल्पनेचे मूळ जनक शिवाजी महाराज श्राणि संस्थापक बाळाजी विश्वनाथ पेशवे या दोघांच्याही बुद्धीची करामात सारसीच प्रत्यवास येते श्राणि कृणमर श्रमा संदेह उत्पन्न होतो की, या बावतीत गुरुचो करामत श्रयोक को शिष्याची करामत श्रयीक । श्राच्याची करामत श्रयोक का शिष्याची करामत श्रयीक । श्राचाजी महाराजांसारसे राजकारणाचे गुरु जसे विरळा त्याप्रमाणेच बाळाजी विश्वनाथासारसे शिष्यही विरळाच होत श्राणे स्हणूनच चौथ सरदेश मुखीच्या चावतीत पहिले ब्रत्रपति श्राणि भट घराण्यापैकी पहिले पेशवे ही गुकशिष्यांची जोड़ी मराठी इतिहासांत श्रवामर होउन वसली श्राहे।

बाळाजी विरवनाथ पेशञ्यानी या पातशाही सनदा मिळ्डून मराठी इतिहासास निराळ बळण लाविले आणि त्यानो पुढे या हक्कांची ज्यवस्थित आणि ज्यापक मांडणी केली त्यामुळे मराठयांच्या कर्मुं त्यास भरपूर वाथ सांगडला। आतांपर्यत मराठी सत्ता सहयात्रीच्या दुर्गम पठारांज्ञ्न किंवा कर्नाटकांतील श्रोसाड आणि निर्जल प्रदेशां-तृत्तच वावरत होती। राजसत्तेचे खरे सुख आणि वैभव मराठयानी आतांपर्यत श्रुमिविले नव्हते। इतकेच नन्दे, तर पादिलेमुद्धा नव्हते। पेशञ्याच्या या कामगिरीमुळे मराठी राजकारणाने यापुढे विक्रणेक्टे पाठ कहन उत्तर हिंदु-स्थानाकडे तोड वळिवले। त्या प्रांतांतील श्रवेक विलासानी सपन्न असलेले पाठमाही राजवाडे, श्रवेक मुख सायनानी संपन्न श्रसलेलो मोठमोठीं शहरे, धनधान्याने सपन्न असलेले मोठमोठीले सूमदेश हे सर्व मराठी राजकारणाच्या यापुढे सत्वात्रीच्या रहरे, धनधान्याने सपन्न असलेले मोठमोठीले सूमदेश हे सर्व मराठी राजकारणाच्या यापुढे सत्त हच्टीसमोर दिसू लागले मराठयांची स्वराज्याची कल्पना यापुढे सहयात्रीच्या पठारां-पुरतीच मर्यादित न राहतां तिने यापुढे विराट रूप धारण करून पूर्वेस वंगाल्यापासून परिचमेस कंटाहार—हिरात पर्यंत मजल गांठली। व्योगास क्षेत्र मिळाले म्हणूजे ख्योग करणारी माणुसे आपोश्रापच निर्माण होतात। मराठी साधुसंत आणि शिवाजी महाराज यांच्या लोकोत्तर शिकवणीवरून महाराष्ट्रांत नवजीवनाचा संचार आम्लाम माला

होता आणि महाराष्ट्रांतिजिकडे तिकडे उत्साह आणि पराक्रम यांचे पाट जागजागीं तुवले होते । नदी मुखाने समुद्रांत प्रवेश व्हाचा त्याप्रमाणे चौयसरदेशमुखीच्या रूपाने मराठ्यांचा पातशाही राजकारणांत प्रवेश काला त्यावरोवर या नवजीवनाच्या शक्तील नवीन चेत्र मिळाले आणि हजारो नवीन नवीन माणसे निर्माण होऊन त्यानी हां हां न्हण्यता सर्व मोगली राज्य प्रास्त टाक्ले। मराठी इतिहासांतील या महत्वच्या खित्यन्तराचे सर्व अये वाळाजी विश्वनाय पेशल्यानाव दिलेपाहिजे।

चौथ सरदेशसुंखी या विषयाचे तात्विक विवेचन हाच या छेखाचा मुख्य विषय आग्ही किल्पछेछा आहे। आणि त्या हपीने या हक्कांचे स्वरूप आणि त्यांतीछ राजकारणाचे घागेदोरे यांचे त्रोटक विवेचन आग्ही आतांपर्यंत ने छे आहे। एक्टां या हक्कांचे स्वरूप आणि सांडणी निश्चित काल्यावर ज्यवहारिक दृष्टीने त्या कल्पनेचा विकार कसकसा होत गेला या माहितीचा समावेश या लहानशा लेखात होण्याजोगा नाही। कारण चौथ सरदेशसुंखीचा विकार आणि स० १७२० पुढील मराठी राज्याचा इतिहास या गोष्टी परस्पराहून फारशा मित्र नाहीत तथापि या कल्पनेचा पुढील विकार लजात घेतल्याशिवाय घाचकांना या विषयाचें महत्व नीटपणें अजमावितां येणार नाही। सवव विषयाच्या पूर्व वेसाठीं त्या दृष्टीने आग्ही थोड़ीशी माहिती येथे सच्चेपाने नमूट करतों।

वाळाजी विश्वनाथानी पातशाही सनदा मिळविल्या त्यांत द्वि ग्रेत मराठी श्रंमलाचे वर्चस्य प्रशापित करावे हाच त्यांचा प्रधान हेतु होता। परतु या हक्कांचे स्वरूप श्राणि मांहणी या गोष्टी मुळांतच श्रशा स्वरूपाच्या होत्या कीं, प्रत्यच्च प्राणावर वेतल्याशिवाय केणजाही मोगल सुमेदार त्या कबूल करावयास तयार नव्हता। त्यावेळीं निजामुल्युख्स नावाचा वृद्धि पेत मोंगल सुमेदार होता। हा निजामुल्युल्यूब श्राणि त्याचा मुलगा निजामञ्चल्ली यांचा मराठी इतिहासाशीं निकटचा सवध येतो। हे पितापुत्र स० १७२० पासून स० १८०३ पर्यत दिखणेत मोंगल सुमेदार होते श्राणि त्यानी त्या सुदतीत पहिल्या वाळाजी विश्वनाथापासून शेवटच्या राववाजीपर्यंत साती पेशच्यांच्या कारकीदी पाहिल्या। होचेही घोरणी मुत्तदी श्राणि परात्र मी सरदार होते त्यासुळे त्यांजवर या इक्कांचे खोगीर ठेवताना पेशच्याचा वहुत प्रयक्ष करावा लगला । मराठे व निजाम वामधील हा लढा स० १७२० पासून स० १७६० पर्यंत विशेष जोराने चालू होता। त्या सुदतीत मराठ्यांची निजामवर वेळोवेळ खान्या करून श्राणि नाना कारस्थाने करून विणेपील बहुतेक मोंगली सुल्यूब जिकून घेलता। स० १७६० प्रदेदी निजामास मराठ्यांचा यहुत त्रास सोसावा लागला शेवटी निजामाने वा त्रासास कटाळून इंप्रजांचा श्राथय केला त्यासुळें त्याचा वचाव हो उन निजामाचे राज्य या जुन्या नांवाखाली मोगलाई पैकी योडासा अवश्रय अल्पनही विश्वणेत शिलक राहिला श्राहे।

वाळाजी विश्वनाथानी पातशाही सनदा मिळविल्या त्यावेळी माळवा आणि गुजराथ या प्रांतांची ही चैथ सर देशमुखी मराठयांस देण्याचे पातशहा आणि सय्यदवयु यानी कवूळ केळे होते। या वावतीत वोळणे करण्यासाठी पेराज्यानी देवराय हिंगणे नांवाचा बकीळ आपल्या पाठी मागे दिल्ळींत ठेविळा होता। पुढे दिक्की दरवारांत्त सय्यदांचे उचाटण माळे त्यामुळे त्यावेळी या प्रांतांवहळ पातशाही सनदा मराठ्यांस मिळ् शाकल्या नाहींत। परतु नवीन मुख्ख जिकताना मराठे पातशाही सनदांची थोडीच अपेचा ठेवीत होते! ववीन मुख्ख प्रथम कावीज करावा आणि नतर त्या वहळ साघेळ वेज्हां आणि साघेळ तशा पातशाही सनदा मिळवाज्या असा मराठ्यांचा नेहमीचाच व्यक्त हपळेळा होता। त्याहणीने स० १७२० पूर्वी च मराठ्यांनी वहुतेक गुजराथ प्रात आगाऊच ज्यापून टाकळा होता। पुढे दिम्रणेपुरत्या पातशाही सनदा हाती पहल्यावर मराठे माळवा प्रांतांत शिरळे आणि स० १७२४ पास्त स० १७३९ पर्यंत अवस्था आठ वर्षांचच राजा गिरियर आणि द्यावहाहर हे दोन मोंगळ

सर्व पातशाही मुल्रखावर मराठी श्रमल प्रखापित करण्याचा मुयोग मराठ्यांस श्रातां दिस् लागला। या सनदे प्रमाणे पाहिले तर दिल्ली शेजारचा पांच पन्नास मैलांचा टापू श्राणि शहानशहा ही भपकेबाज पदवी एवढेंच वैभव श्रातां दुर्देची दिल्लीच्या पातशहाजवळ शिल्तक राहिले होते। पातशहाकडून ही तिसरी सनद स० १७५० सालीं मराठ्यांस प्राप्त माली।

या सनदेमुळे मोंगल पातशाहीचे डोईजड श्रोमे मराठयानी डोक्यावर घेतले ते मात्र त्याना नीटसे मेपवां श्राले नाहीं आणि त्या उद्योगांत मराठे श्राणि रोहिले—पठाण याचे हाउवैर जु पत्ते । ही सनद हाती पडतांच स० १७५१ सालोजयाजी शिरे आणि महारराव होळकर यानी दुष्टावात शिवन एकाच स्वारींत साठ सत्तर हजार रोहिले—पठा-णाची फौज बुडिवली । रघुनाथराव पेराज्यानीही स० १७५४, ५५ साली श्राणि १७५७, ५८ साली श्राण श्रा चत्तराती दोन स्वान्या फेल्या पहिल्या स्वारीत मराठयानी रजपूत व जाठ राजे आणि श्रंतवेंदोतील पठाण सरदार यांना नरम केले, दुस्या खारीत तर सराठयानी झफगाणिख्याना पर्यंत मजल गांठून श्रटके पावेतो भगवा मेहा नाचिवला। याप्रमाणे मराठयांच्या खान्या चाल् होत्या तरी त्याच्या विशेषसा चपयोग होत नसे। कारण मराठे स्वारीहून परत दिवणेत वेतात वोच त्यांच्या पाठोपाठअववालीही दिल्लो प्रांतांत येत श्रमे आणि मराठयांची केलेल्या सर्व कार्यांचा विश्वेष करीत श्रमे । श्रवदालीचा हा त्रास चुकविण्याकरितां स० १७५० साली दत्ता जी शिदे साठ सत्तर हजार फौज वरोवर घेउन पजाब श्राणि श्रंतवेंदी या प्रांतांत गेले । या खारीत श्रकगाण, रोहिले आणि पठाण यानी एजकूट करून शिष्यांचा मोडकेला आणि दिल्लीशेजारी बदाऊ घाटावर उभवपत्तांत मोठी लडाई माली तीत दत्ता जी शिदे आणि इजारी मराठे याची शत्रुकहृत कत्तत माली । शिद्याच्या या खारीचे श्रपेश धुत्रून काठण्या करितां सदाशिवराव पेरावे एक लाख फौज वरोवर घेउन स० १७६० साली दिल्लीशंती दावल काले । पेराज्यांची ही खारी 'पानिपतची मोहीम' या नावाचे मराठी इतिहासांत प्रसिद्ध आहे । या मोहिसेतही मराठयांना मर्यंकर अपेश आले आणि वहतेक मराठी फौज या खारीत गारद काली ।

याप्रमाणे मोंगल पातराही ताब्यात घेययाच्या प्रयत्नांत मराठ्यांना द्रव्य आणि मनुष्यवल यांची भयंकर हानी सोसावी लागळी तथापि विकाटी घरून त्यांनी हाती घेतळेळा ज्योग सोहळा नाही। माधवराव पेराज्यांच्या कारकीही त स० १७६९, ७० साली रामचन्द्र गणेरा कानडे आणि विसाजी कृष्ण विनीवाळे हे होवे सरहार पत्रास साठ हजार फौज वेऊन पुन: दिल्ली प्रांती आळे आणि राहाआलम यांची तब्लावर स्थापना करून त्यांनी दिल्ली दरवार हाती घेतळे। मराठ्यांचे हे दिज्ञीवरीळ वर्चस फार दिवस राहिळे नाही कारण स० १००३ साली दिल्ली त्रायणराव पेराज्यांचा खून माला आणि पुढें मराठ मंडळांत गृहकलहांचो थादवी माजली त्यामुळे मराठ्यांना दिल्लीत् न आपोआपच पाय कादून व्यावा लागळा मराठ्यातील हा गृहकलह स० १०८२ साली समाप्त माळा आणि लागळीचा महादजी शिंखांनी ही दिल्लीची मसलत पुन: हानीवे हां।। शिद्यांनी आठ रहा वर्षे सब्त मेहनत करून दिल्ली प्रांतांतील रोहिले—पठाण सर दारांचा असा वीमोड करून टाकला कीं, मराठ्यांना विरोध करण्यास यापुढे त्यापैकी कोणी शिल्लकच राहिला नाही।। शिद्यांच्या वा पराक्रमामुळे मराठे विद्य रोहिले-पठाण या तट्यांचा कायमचा निकाल लागला आणि पातराहा मराठ्यांच्या कायमचा हाती सापडला। शिवांजी महाराजानी स० १६६५ साली जो राजकारणाचा ढाव मांडला होतां तो पुढे सवाशे वर्शनी महादजी शिद्यांनी याप्रमासे सिद्धीस नेला त्यामुळे मराठो इतिहासांत त्यांचे नांव विरस्मरणीय होऊन राहिले आहे।

वरील विवेचना वहन मराठी राज्याच्या वाढीत चौथसरदेशमुखीच्या फल्पनेचा केवटा मेाठा सवध होता है आतां वाचकांच्या लचांत येईल । या विवेचनावहन आणखीही एक गोष्ट स्पष्ट होते । ती अशी की, राजकारणांत महत्व भार करून स्याव्याचे तर मुत्सद्यांजी बुद्धि आणि वीरांची तरवार यांचा पूर्णपर्शे मिलाफ व्हावा लागतो । मुत्सद्यांच्या बुद्धीची करामत केवढीहीं मोठी असली तरी तिचा झंमल मंत्रसमेपुरताच मर्यादित असतो । व्यवहारांत त्या करामतीची झंमलकजावणी नेहमीं मनगटाच्या जोरावरच करावी लागते । मराठ्यांची बुद्धि जशी व्यापक आणि पञ्चेदार होती त्याप्रमाणेच त्यांचें मनगटही तसेंच वळकट आणि खंबीर होते आणि त्यामुळेच सहवाद्रीच्या पठारांतून वावरणाग्या कंगाल मराठ्याना स्वराज्य आणि स्वधर्म यांचा बद्धार करून हिंदुपद्गातशाही स्थापन करतां आली । चौथ सरदेशसुखीचे आम्ही आतांपर्यत विवेचन केलें आहे त्यावरून मराठे केवळ हुटारू होतेत्यांच्या हालचालींत शिक्स नव्हती—त्यांचा राजकीय धोरण माहीतच नव्हतें—त्यांच्यांत माणुसकीचा गंधसुद्धां नव्हता—मराठी राज्य म्हणजे वस्तुगतीच्या झोघांतील एक वात्याचा पुगारा—तो आपोआपच वाढला आणि आपोपच पुटला—अश्या प्रकारचीं विधाने मुसल्लमान आणि इंग्रज हितहासकारानी लिहून ठेविलीं आहेत तीं किती हेचमूलक, अग्रबुद्ध आणि खोटीं आहेत हेही वांचकांस दिस्त येईल । सतराव्या आणि अठराव्या शतकांत मराह्यानी स्वराव्याचा फगावा चालिवला होता तो सर्व हिंदुस्थानाच्या इतिहासांत केवळ अपूर्व होता आणि त्या मगहयांत स्वराच्य आणि स्वर्म यासाठीं क्यानीं देह किजविले आणि प्रसंगी प्राणसुख्यां अर्पण केले त्या पुर्यास्थाना जेवढे धन्योद्गार वावेत तेवढे योडेच ठरणार आहेत ।

चौथ सरदेशमुखीच्या कल्पनेत नोकरी आणि मालकीहक यांची जी मुळांत सांगड घाळण्यांत आली ज्ञाणि त्या कल्पनेची पुढें जी मांडणी करखांत आछी त्याछा तोड दुसर्या कोणत्याही इतिहासांत सांपडत नाहीं राजकारणांत असली ही अघटित घटना घडवून ऋाणण्याचा पहिला मान मराठी इतिहासानेच पटकावला आहे ञ्चाणि त्या गोष्टीतच शिवञ्चत्रपति ञ्चाणि बाळाजी विश्वनाय पेशवे यांच्या बुद्धिवैभवाचे ञ्चपूर्वत्व सांठविलेलें आहे । पुढे हिन्दुस्थानचे रास्य जिंकताना इंप्रजानीं मराठर्याच्या या चौथसरदेशसुखीची नक्कत श्रंमलांत आणलेली दिसून येते । इंग्रजानी पुढे या नांवाखाली ही कल्पना श्रमलांत श्राणून श्रनेक लहान मोठी राज्यें घरांत टाकली । या कल्पनेला पगारी मैत्री ऋसे नांव देतां वेईल । मराठयानी' मालकीहक्काची नोकरी करतां करतां साम्राज्य डमारऌं तर इंग्रजानी पुढे पगारी मैन्नीकरतां करतां सर्व हिन्दुस्थान जिकले । मराठयांची चौथ सग्देशसुखी दर्फ मालकी हकाची नोकरी श्राणि इंगांजची पगारी मैत्री या दोनी कल्पनांतृन मूलभूत तत्व, साय श्राणि साधने या दृष्टीने विलचण साम्य श्राहे। मराठयांची मूळ कल्पना जास्त व्यापक ऋाणि गुंतागुतीची होती। इंग्रजानी नक्क्ल करताना कल्पनेचा व्यापक पणा वहुतांशीं कायम ठेवला आणि गुंतागुंत मात्र बरीच कमी केली। इंग्रज व मराठे यांच्या राजनीतींत मात्र बराच फरक हटीस पडतो । इत्रज हे ज्यापारी होते त्यासुले त्यांची ही पगारी मैत्री म्हणजे केवळ एक ताकापुरतें रामायण होतें। फायदाचा प्रसंग दिसला म्हणजे ते मैत्रीच्या जोरावर हात पुढे करीत आणि नुकसानीचा प्रसंग दिसला म्हणके मात्र ते मैत्री गुंडाळून ठेवून खाका वर करीत। निजामाने इंप्रजाशी ही मैत्री केली परंतु खडर्याचे लढाईंत इंप्रजानी त्याला तोंडघशी पाडळे। रजपूत राजानी ही पगारी मैत्री पतकरत्नी परंतु नुकसानीचा प्रसंग पहतांच लॉर्ड कार्न-वालिस याने वचन भंग करून त्या रजपूत राजाना शिंदे होळकरांच्या भस्यस्थानी' सुशाल सोडून दिले। अयोध्येचा नवाव सुजाउदौला याने या पगारी मैत्रीचा आश्रय केला परन्तु पुढें सुजाचा सुलगा असफउदौला याच्या हातीं भिकेची मोळी देउन त्राणि सुजाची वायको व ऋाई यांची इच्यासाठीं वेत्रव्रू करून वॉरन हेस्टिंग्सने या मैत्रीचें चीज कसे करून दाखिवले हे इतिहास प्रसिद्ध च श्राहे। सार्याश, इंग्रजांच्या पगारी मैत्रीतं श्रवःकरणाचा श्रोलावा नन्हता। मराठे हे राजे होते त्यामुळे त्यांच्या राजनीतीत जास्त सौजन्य दिसून येतें। त्यानी शत्रु ताज्यांत सांपहला ऋसतां त्याची विटंवना केसी नहीं किंवा मैत्रीच्या मिषाने त्यांनी कोणाची वंचना केसी नाही। मराठयानी नोकरी करताना

आपला प्रामाणिकपगाही कथी सोडला नाही। मोगल रियासवीतील सुसलमान वमरावानीच दिल्लीच्या सुसलमान पादशहाची वेळोवेळ अप्रतिष्ठा करण्यांव पुढाकार घेतल्याचे दिस्त येवे। सप्यद्वधृनीं फरुकरोयर पातराहाचा खूत केला गाजीवरीन वजीराने अहमदशहा आणि अलमगीर या दोन पातराहांचे पाठोपाठ खून केले। गुलाम काद्र्राने तर शहाआलम पावराहांचे डोले काहून आणि पातशाही वेगमावर अध्याचार करून पातशाही राजवाढ्यांत नगा नाचच घातला। मराठे हे पातराहांचे राजु असताही त्यानीं पातशाही पदाची कथीं अप्रतिष्ठा केली नाही। उलट पातराहांचे अबूसाठीं मराठयांचीं अनेक हालअपेष्टा आणि नुकसाने सोसलीं आणि पानिपताचा दुर्घर प्रसंग आपल्या राष्ट्रावर औढ रून चेतला। या सर्व गोटो लज्ञांन घेता इमजाच्या पगारी मैत्रीपेचां मराठयांची मालकीहकाची नोकरी जास्त प्रामाणिक स्वरूपाची होती असे स्पट म्हणांचे लागते।

पहित गौरीशकर श्रोक्ता यांचा इतिहासाचा व्यासग दांडगा श्राहे। मराठी इतिहासापैकी या महत्वाच्या विषयावर श्रामचं विचार प्रदर्शित करून श्राम्ही पिडतजीची एक नम्र सेवा केली श्राहे। पिडतजीच्या वयाला सत्तर वर्षे पुरी काली श्रसतांही त्यांचा उद्योग श्रज्ञून श्रख्ड चालू श्राहे। दीर्घायुष्य श्राणि दीर्घोद्योग याचा श्रसा हा मेळ कचितच हपीस पडतो। पिडत महाशयाना दिवसेदिवस श्रायुरारोग्य लाभो श्राणि त्यांच्या हातून उत्तरोत्तर वाडमयसेवा घडो श्रसे चित्त श्राम्ही हा लेख पुरा करतों।

# हिंदुस्थानचा लष्करी इतिहास

### ननरन मानासाहेव शिदे, वडोड़ा

वैदिककाळी आर्य लेक हिंदुस्थानांव आले त्यावेळी वे हिंदुस्थानांनील अनार्य लोकांपेजां, युद्धकलेमव्यें व राक्षास्त्रांत जास्त निष्णाव होते, हे कवूल करावे लागते । त्यावेळी चारी वर्णांची स्थापना झालेली नव्हती । लाहं करीव वे चित्रक काल समाजाची रचना होती । हिंदुस्थानांतील रानटी लोकास पेढियाची माहिती नव्हती । आर्य लोकांवरोवर दिवका म्हणजे थेढि होते, व त्या घोढयावर वसून अगर रखांत वसून वे लढत असत, त्यासुळे पाय-दळापेचां त्यांचा वेग जास्त असला पाहिले । त्यास भिजन अनार्य लोक परभाव पावत व पळून जात असत । अनार्य लोकांच्या सुसत्या तीरकमळ्योपेचा आर्यलोकांची लढाईची हत्यारे जास्त सुधारलेली होती । वाण, तीर, तृणीर, ढाल, तरवार, भाला, परशु वगैरे हत्यारे आर्यलोकांची लढाईची हत्यारे जास्त सुधारलेली होती । वाण, तीर, तृणीर, ढाल, तरवार, भाला, परशु वगैरे हत्यारे आर्यलोकांची लढाईची हत्यारे जास्त सुधारलेली होती । वाण, तीर, तृणीर, ढाल, तरवार, भाला, परशु वगैरे हत्यारे आर्यलोक लटाईत वापरीति असत । याशिवाय दुष्धानांच्या क्षीरापासून शरीराचें रच्य करण्याकरिता चिलखत व शिरस्नाणही वापरण्यांत येत असे । दुष्धानावरजास्त वेगाने व कोराचा हला करण्याकरितां विलखत व शिरस्नाणही वापरण्यांत येत असे । दुष्धानावरजास्त वेगाने व कोराचा हला करण्याकरितां वाललेली असत । त्याचममाणे आर्यलेक जुटीने रात्रूरी लढत असत । या कारणाने या मृठभर आर्य लोकांनी अनार्यलोकांचा लढाईंत परामव करून, त्यांच्या ग्रुलाखात आपली कायमची वसाहत केली व तेये लहान लढाई त परामव करून, त्यांच्या ग्रुलाखात आपली कायमची वसाहत केली व तेये लहान लढाई त परामव कर्ला। स्थापनांची एक असलेली व शिरस शिकलेली शमर शिरपायांची एक

कपनी, ठासण्याच्या बंदुका असलेल्या बीन शिस्तीच्या हजार लोकांसही भारी असते, असा अर्वाचीन युद्धकलेचा अनुभव श्राहे । यावरून ज्यांची शासाखे उत्तम व शिस्त चांगली, ते लटाईन विजयी होणार हा नियम सिद्ध होतो ।

२ भारतीय युद्धाचे वेळी भरतभूमीचे लब्करी वैभव अगदीं शिखरास पोचले होते. व युद्ध कलाशास्त्र ऋगवी पर्णत्वास गेले होते. असे म्हटले असतां अतिरायोक्ती होणार नाही । परतु मोठ्या दु:खाची गोष्ट ही श्राहे की, हया युद्धकलेचा उपयोग स्वतःच्या क्रलाचा व इतर इत्रिय क्रलांचा भारतीय युद्ध संहार करण्याकडेसच करण्यांत आला। राष्ट्रवृद्धि करण्याकडेस हया कलेचा उपयोग माला नाही। त्याकाळी सुद्धां लढाईचें काम सुख्यतः चत्रिय वर्गासच करावे लागत असे। घोडदळ, पायदळ, हत्ती व रथ श्रसे फ्रीजेचे मुख्य चार साग श्रसत। हयाशिवाय ट्रान्सपोर्ट, नौका, हेर, इटेलिजन्स हिपार्टमेन्ट (शत्रूची माहिती ठेवणारे खाते ) अशी चार निर्तिराळी खाती होती । ही फौजेची रचना व व्यवस्था अर्थाचीन काळच्या अगदी सुधार-लेल्या फीजेप्रमाणेच होती। तोफलान्याचे काम रथ करीत श्रसत। विमानाची कलाही त्यावेळी माहित होती व तिचा उपयोग द्वारकेच्या वेढयांत करण्यांत श्राला होता । विमानांतन बॉबच्या एवजी त्यावेळी दगढ व बाण फेकण्यांत येत असत । तोफांचा उपयोग किल्यावरून करण्यांत येत असे, असे वर्णन आहे । परंतु हयावेळी तोफेची व बंदुकीची दारू माहित होती की नाही याबद्द संराय आहे। हयावेळच्या तोफा म्हणजे दगढी गोळे फेकण्याची विशिष्ट प्रकारची एका तन्हेची यत्रे होती श्रसे सानण्यांत येते । बंदुकीचे काम धनुष्यवाण करीत श्रसत । त्रार्यलोकांनी ही कला फार उन्नतीला नेली होती। बाणाचा पक्षा एका मैलपर्यंत जात श्रसे। हत्तीची योजनाही लढाईत करण्याची चाल होती, परंतु या गजसेनेपासून कथी कथी स्वपन्नाचेही तुकसान होत ऋसे । मंत्रविद्येचाही उपयोग लढाईत करण्यांत येत ऋसे । परंतु हल्लीच्या सुधारळेल्या विसाव्या शतकांत, हया मत्रविद्येस कोणी महत्व देईल की काय हयाचा संशयच त्राहे । अशक्य कोटीतंच या विधेची गणना हल्ली करण्यांत येईला।

३ कंपनी, बटालियन, त्रिगेड, डिव्हीजन, श्रामीकोर वगैरे हल्लीच्यां सुधारहोल्या फौजे प्रमाणे त्यावेळच्या फौजेची रचना होती व तीवर हल्हीं प्रमाणेच निर निराळ्या दर्जाचे श्रंमलदार नेमण्यांत येत श्रसत। निरनिराळ्या मारतोव युद्धाच्या काली प्रकारची, शत्रुसंहार करण्यांची हत्यारे वापरण्यांत येत श्रसत। प्रत्येक राजाजवळ कांही उराविक खडी फौज श्रसे। सक्तीची लब्करी नोकरी त्यावेळी श्रंमलांत नव्हती। फौजेस वेळ वर प्यार दोण्यांत येत श्रसे।

द्धांत इतके लोक एकसमयावच्छेदेकरून मारले गेले नाहीत, म्हणून झाजपर्यवच्या सर्व युद्धांत भारतीय युद्ध महायुद्ध ठरते । भारतीय युद्ध फक १८ दिवसच चालले होते, परत इल्लीचे युद्ध माले, परंतु इल्लीच्या युद्धाच्या रणांगणाची कं में राहण्यास जितकी जागा लागली झसेल वितक्या टापू तच हे युद्ध माले, परंतु इल्लीच्या युद्धाच्या रणांगणाची कं दी पांचरो मैलांच्या वर होती । इल्लीच्या महायुद्धांतील सेनापति किती तरी मागे झसे व त्याला तरवारही वाळगावी लगत नसे; परंतु भारतीय युद्धाच्या सेनापतीस स्वतः धनुष्यवयाण घेऊन रोज लढावे लगत झसे । इल्लीच्या सेनापतीस हातांतील शक्कांपेचां स्वतःच्या डोक्याचाच फार उपयोग फरावा लगातो । लढाईच्या प्रदेशाचे नकारो, तारायंत्रे, टेलिफोन, विमाने, वगैरेच्या साझावर इल्लीच्या सेनापतीस रोकंडो मैलांच्या झतरावरून लढाई चालवावी लगते । ही युवारणा भारतीय युद्धाच्या वेळी नन्हती । वाकी इतर गोष्टीत भारतीय युद्धच्या वेळी हिद्धुस्थानांतील युद्धकलाशास्त्र व शिस्त इल्ली प्रमाणेच होती झसे म्हटले झसतां झतिशयोक्ति होणार नाही । फोजेची रचना, घटना व व्यवस्था झगदी मुवारलेल्या पारिचमात्य राष्ट्राप्रमाणे होती । या युद्धांत सामील मालेल्या १८ झजीहिणी सैन्यापैकी फक १० इसम जिवत राहिले, वाकीची सर्व फोज कत्तल माली। अठरा दिवसात इतका मोठा मनुष्य सद्दार माल्याचे जगाच्या इतिहासात एकही उदाहरण सांपहणार नाही । हे महायुद्धम्हणजे चित्रय कुलांचा —ळढवय्यांचा नि:पात असेच महणावे लागते ।

८ वौद्ध व पौराणिक काळामध्ये लघ्करची रचना, न्यवस्था व शिच्चण सुघारण्याकडेस राजे लोकाचे फारसे लच्च होते असे दिसत नाही। पूर्वी जे चालत आले होते, तेच चाल् ठेवण्यांत आले। वौद्व व हिंदु धर्माच्या मांडणा मध्येच राजे छोकांचा बहुतेक काळ जात होता असे दिसते । आर्य छोक या काळांत मनुष्याच्या बौद्ध व पोराशिक काल उ ची इतके मोठे धनुष्य वापरीत होते। तीन हात लांबीची तरवार दोन्डी हातांत धरस्त मारण्यांत येत असे। घोडेस्वाराजवळ दोन माले असत, त्यांचा उपयोग ते एकावेळी कसा करीत असत हे समजणे कठीण आहे। घोडयाच्या तॉडांत लोखडी लगाम न देतां नुसती ओठाळीदेउन ते लोक घोड्यावर वसत असत । घाट्याच्या वेळी हे घोडे त्याच्या कायू त कसे रहात असत हेनवल आहे अरवस्तानामध्ये इया प्रमाणेच अद्याप अरव लोक घोडयावर वसतात, व एका लाकडीच्या इशाधाने ते आपत्या घोडयास . बाटेल त्या ठिकाणी चमा करितात श्रगर बळिबतात । हे लोक घोड्यावर वसण्याच्या कामांत फार पटाईत म्हणून द्याची ख्याती छाहे । लढाईच्या वेळी शेतकरत्र्यांस उभयपद्मांकडून कोणत्याही प्रकारचा त्रास पोचत नसे, चद्रगुप्ताच्या वेळी फौजेच्या सहा भागांची देखरेख तीस असलदारांचे कौन्सील नेमून त्याच्या मार्फतीने ठेव-ण्यांत येत ऋसे । ऋशोक राजापासून "ऋहिसा परमो धर्म " हें बौद्धवर्माचे आदितत्व ऋमलांत ऋाल्याने वहुतेक लढाया वट पडल्या । श्रर्थात् लष्कराचे महत्वही कमी भाले । लष्करी उन्नतिपेन्नां श्रासिक उन्नतीकडे सर्वाचे तन लागलें । उत्तर हिदुस्थानांत प्रख्यात राजा हर्पवर्वन हा माला । या चक्रवर्ती राजाने ३५ वर्पेपर्यंत लढाया सुरू ठेवून सर्व उत्तरहिद्धस्थान पक छत्रासाली आणिले। हर्याने आपल्याजवळ फार मोठी सडी फौज ठेविली होती, रयांचा लढाईत उपयोग होत नसे, म्हणून हर्**या राजाने रथ ठेवण्याचे प्रथम वद के**छे । सन्ते लडाईसंववी वरीच माहिती आपल्या प्रथात्न दिलेछी आहे। किले कसे असावे, त्याचा वंदोवस्त कसा करावा, लढाई कोणत्या ऋतूत सुरू करावी। लढाईमध्ये फीजे ची वाटणी कराो करावी, दुष्मनाच्या फौजेत फर्गफेनूर कसा करावा वगैरे वहलची ठोकळ घोरणे त्याने नमृद केलेली स्राहेता या कालात निर्दानिराळ्या प्रकारची मनुष्यसहारक हत्यारे वापण्यांत येत असत । परन्तु वंदुकीच्या दारूचा शोघ लागला

होता श्रसें दिसून येत नाहीं । श्रप्निश्रस विश्वकर्म्यानें शोधून काढीले म्हणून म्हटलें श्राहे, परन्तु ते श्रस म्हणजे दारूचे फेकण्याचे वाण श्रसावेत श्रसे वाटतें।

६ महंगुदाच्या वेळची हिंदुस्थानची स्थिति मात्र शोचनीय दिसते। अनेक प्रसंगी रजपूत राजे एकत्र होऊन महंगुदाशीं छढण्यास आछे त्यांच्या फौजेची संल्या अतोनात होती। असें असता एकाही प्रसंगीं त्यांस यश मिळालें नाहीं। युद्धाची शिरत अगाऊ ठरवून ठेवणे हे जे युद्धकलेचे महत्तत्व, ते हिंदु छोकांनी कथीहीं पाळिछे नाहों। अनेक प्रसंगी जयप्राप्ती होण्याच्या अगदी ऐन गर्दीत, सेनापति पढछा अगर त्यास हत्त्वीघेऊन पळाछा, किवा निशाण दिसेनासे माळे, की हिंदु फौज भयभीत होऊन समर सोह्रन पळून जाई। महंगुदानों परमेश्वराची आहाधनात कराची म्हणने जय ठेविलेछा असे त्याचे छोकांस बाटे, पण शौयैवीयोदि गुणांमध्ये पुरातन काळापासून नांवांजलेल्या रजपूत छोकांच्या हात्व, महंगुदाच्या यःकश्चित फौजेचा मोड एकदांही होऊं नये हे मोठें नवछ आहे। एकंदरीत हिंदु राज्यांचा युद्धापकाळ माळा होता; छोकांचे शौर्याचे व पराक्रमांचे दिवस गेले होते, कोण आछा व कोण गेळा ह्याची चाड राहिलेली नव्हती। अंगांतील सत्व निघून गेल्यामुळें जुनुमास्तव हातपाय हाळवावे, अशांतली त्यांची स्थिति होती। महंगुदाचे राज्यास नुकता आरम मालेला; गुसळमानी धर्माची मरक्वानी; परदेशी गेतवा शिवाय स्वदेशी राहुन काम भागणारे नव्हते। तेन्हां अर्थात गुसळमानांचा तीत्र वेग वृद्ध हिंदूस सहन माळा नाही।

७ त्या वेळच्या मानाने रजपुतांचे युद्धकलेचें ज्ञान परिपूर्ण नसून, त्यांनीं नवीन युत्तया किंवा नवीन पद्धति स्वीकारल्या नाहींत । ते जुन्यांचाच आश्रय घरून राहिन्छे । शस्त्रास्वाच्या व युद्धकौशल्याच्या चावतींत ते

नवीन युद्धकलेचा रजपुतां सच्चे अमाव होता मुसलमानांहून फार मागे होते। मुक्तीचा किया काञ्याचा ते आश्रय करीत नसत।
युद्धाच्या वेळीऐन प्रसर्गी ते आळशी राहत। हेर पाठवून शत्रूच्या हालचालीची
बातमी आण्न त्यांजवर नजर ठेवणे, रात्रीचे छापेशालणे, हुलकावणी दाखवून

रात्रूस पेचांत आणणे, असल्या गोष्टींचा त्यांनीं अवलंब केला नाही; तसेच अतेक बारीक बावतीची तजवीज अगाऊ लावून ठेवणे जरूर असते। आयल्यावेळीं विपरीत प्रकार झाल्यास त्याच्या प्रतिकाराचा विचार अगाऊ लावून ठेवणे जरूर असते। आयल्यावेळीं विपरीत प्रकार झाल्यास त्याच्या प्रतिकाराचा विचार अगाऊ ठरवून ठेवावा लागतो। हे काम हिंदू राजांनीं केल्याचें दिसत नाही। त्यांच्या फौजांत सर्व प्रकारचा गोघळ व अव्यवस्था असे। गज्जवी महमूद, महंमद घोरी, अज्ञाउदीन खिल्जजी, तयपूरलंग, बाबर, हे सर्व कसलेले योद्धे अस्तव तत्कालोन युद्धकलेव पूर्णपणें वाकव होते। त्यांच्या तोहीचा एक ही पुरुष हिंदूच्या बाजूस दिसून आला नाही। रजपूर तांचे युद्धकलेचें झान हजारों वर्षों जीणें झालेले होते। आपसांतल्या युद्धांत त्यांस त्या झानाचा कितीही उपयोग होत असला, तरी परकीयांशी त्यांचा सामना झाल्यावरोवर ते फिके पडले। युद्धकलेचा तरी बारवार अनुभव पाहिजे। बाह्य जगाशीं वरचेवर युद्धप्रसंग येऊन राष्ट्र कसत गेले पाहिजे। तसे प्रसंग हिंदु लोकांस पूर्वी फार दिवस आले नसल्याने, युसलमानांशीं त्यांची एकदम गांठ पडली तेव्हां त्यांचा निभाव लगाला नाही।

८ युद्धकले संबंधी आगसी दुसरा एक ग्रहा आसा आहे की, रजपुतांनी केवल स्वसंरचणापुरताच विचार पाहिला; आपण होऊन शत्र वर स्वार्या करून त्यांस त्यांच्या मुलखांत जेरीस आणण्याचा प्रयक्षच कोणी केला

रवपुतांची युद्धकता संरचणात्मक होती। नाही । सरक्तणात्मक व श्रमिघातात्मक अशी युद्धाची दोन अंगे आहेत । एकदा युद्ध सुरू झाल्यावर जरूरी प्रमाणे ह्या दोन ही अंगांचा अवलंब करावा लागतो । शत्रूच्या मूळठिकाणावर प्रहार केल्याशिवाय त्याचा नि:पात होत नाही । गज्नवी महंमृद किवा महसद घोरी ज्याप्रमाणे हिदुस्थानावर स्वार्ण करीत होते, त्याचप्रमाणे जयपाळ किवा पृथ्वीराज ह्यांनी अफगाणिस्तानावर स्वाज्या केल्या पाहिजेहोत्या। त्यांनी पृष्कळदां मेाठमेाठे जमाव करून सुसलमानांशी टक्कर मारली, पण किल्याचा आश्रय करून ते शत्रूच्या इल्यांची वाट पहात स्वस्थ वसत। अशा पद्धतीने सुसलमानांचे तुकास होणारे नव्हते! त्यांचां पराभव साला, तरी होगरांपलीकडील त्यांचे स्वतःचे राज्य सुरिक्त असे। हिंदुस्थानांत इप्रजांनी आपली राज्यस्थापना ज्या पद्धतीवर केली, तीचे उदाहरण प्रस्तुत विवेचन करितांना ध्यानांत ठेवण्याजोगे आहे।

९ हया काळी खामच्या रजपूत चत्रियाची कशी हुर्दशा झाली होती, हें समजण्यास तत्कालीन रासा प्रथ फार चपयोगी पडतील । विशेषतः चद भाटाचा प्रथ विस्तृत व वाचनीय खाहे । निरनिराज्या राजवराण्यांतील परस्पर वैम-नस्ये, पैशाच्या लोमाने सुसलमान शत्रुस वातमी पोचविणान्या राष्ट्रहोही लोकांचासुळ-

ा प्रंय काय सागतो सुळाट, रजपूत फौजाची अञ्यवस्थित रचना, राजूकडील वातमी मिळविण्याविषयी श्रास-च्या वीर एक्पांनी केलेली हयगय, जातिमेदाच्या व्यवस्थेसुळे एकटया चत्रियांवरच पढ

छेलायुद्धाचा सर्व बोजा, आणि इतर वर्गा च्या ठिकाणी असलेली खबेश संरक्षणियणी अनाखा, इत्यादि कारणा मुळेच इतक्या दूर अतरा बहन मुसळमानांचा रिचाव हिदुस्थानांत कसकसा झाला, त्याची उमज ह्या रासा प्रधावहन पडणारी आहे। येथील रातकरी व कामकरी कामकरी वर्ग इतक्या निकृष्टावस्थेतपडला होता की, ब्राह्मणास व चित्रयांस ते रात्रुसमांन समजत, आणि त्यांच्या जाचणुकीत्न सुटका होईल तर वरी असे त्यास होऊन गेले होते अशा स्थितीत मुसलमानांशी छढण्याची सर्व मिस्त केवळ एका वर्गावर पडली, आणि ब्राह्मण, वैश्य व शुद्ध हे अगवी अफिम राहिले। त्यास युद्ध शिवण व रात्राक्षांचा उपयोगही ठाऊक नव्हता। "देशाचे कांही का होईना, कसा तरी आपछा वचाव माला म्हणजे वस" एवढीच भावना ब्रह्मणांच्या ठिकाणी राहिली होती, वैश्यांनी इव्यार्जनाच्या नादी राहून आपला घनसचय राष्ट्रकार्यास दिला नाही, शुद्धांस तर परशाचू क्या आगमनाने आनद्व वाटला। आपसातील वैमनस्याचा सूढ घेण्याकरितां जयचद राठोड वगैरे कित्येक राजांचे पाठवळ मुसलमानांस होते। कनोजच्या फीले त मुसलमानांचा मरणा होता। पृथ्वीराजाच्या हालचालीची खडानखडा वातमी महंमद घोरीस जयचदा कहून समजत होती।

१० पूर्वापार चालत ब्रालेले रजपुतांचे सुद्ध समदाय व वीर्यशालीपणाचे सकेत व्यनेक वेळां त्यासच वाषक ब्राले ब्राहेत। ब्राहेत। ब्राहेत। ब्राहेत। व्याहेत एकटयानेच पाळिले असतां ते पाळणारास वाषक होतात। व्हाहरणार्य, समरांगणी परामव झाला स्वप्रतानी 'क्यास क्सें अवेलें वेशें वर्षों अपना सम्बन्ध पारिपल्य करावयाचे नाही, हे रजपुतांचे संकेत प्राचीनकाळी त्यांस कितीही सम्मान्य

वाहले, तरी मुसलमानांशी झगहण्यांत त्यांजपास्न रजपुतांचे तुकसानच झाले आहे, हे जयपाळ पृथ्वी राज इत्यादि-कांच्या गोष्टीवरून व्यक्त होईल सबकागिन हाती लागला होता त्याचवेळी त्यास जर पृथ्वीराजाने ठार केला असता, तर पुढील भयकर प्रसग त्याजवर खोढवला नसता। एकवार पराभव झाला खसतां गोवळून न जाता व्यवस्थितपणे फौजेस परत झाणून, पुन: सर्व युद्धाची सर्व तजवीज नीटपणे लावून शत्रूस जिंकाये, ते सोहून वेऊन रजपुतांनी आपल्या सम्मान्य सकेतांस झतुसरून अनेक भसगी वायकामुलांची कराल करून धारातियां मोचपद मिकळिले आहे। पहता काळ आला असतां युक्तीने स्वसरचण करून कावेवाजपणाने शत्रूस जिंकण्याचा अवस्थ मार्ग आरमी आरमी तरी रजपुतांनी सीकारिला नाही। ज्याच व वीर्यशासी वर्षन, तशाच प्रकारचा सामने बाला श्रसेल तरच फायदेशीर होते, नाही तर प्रसंग पहेल शीच तजवीज ठेवणे माग श्राहे। रणजितसिंगाचा सेना-पति हरिसिंग ललवा याने श्रफगाणिस्तानांत गोमांसाचे, डुकराचे मांस कसे करून दाखविले याजबद्दलची हकीकत शीखलोकांच्या प्रकरणांत दिलेली श्राहे। त्याप्रमाणे जशास तसे वर्तन ठेवल्याशिवाय श्रशा कासी निसावण्क नसते।

११ आरंभीच्या शंभर दीखरो वर्षांत विजयनगरच्या राजांची सत्ता व ऐश्वर्य बहामनी राज्याच्या मानाने फारच मोठे होते । पण ह्या हिंदु राज्याच्या पायास न्याय व नीति ह्यांची भर नव्हती पुष्कळसा धनसवय करून रोषआराम व वैन करावी, इकडेच बहुतेक राजांची व दरवारी मंडळीची विशेष प्रवृत्ति होती । सभो-

विजयसारच्या

सर्वाची परिक्षिति श्रोळवृत्त तद्नुसार श्रापली राजन्यवस्था करण्यास लागणारी उदार व

चस्तर दृष्टि राजकर्र्यपैकी कोणाच्याच ठायीं श्रसल्ली दिसत नाहीं । वहतेक राजे विषयी

व सीलंपट होते। त्यांचे छच्च सदा चैन करण्याकडे असे। प्रांतिक कामदारांस नेहमी असे हुकूम दिलेले असत की, कोठेही सुदर किंवा विशेष देखणी सुलगी आढलून आली कीं, लगेच तीच्या आइवापांच्या संमतीने ती राजाकडे पाठवून साली हू हा प्रघात राज्यांत विशेष जाचक झाला असेल हे सांगणे नकोच। राज्यांतील बन्याचशा व लढायाववहतेक मानगढी अशा श्रीविपयक कारणांनीं उद्वलेल्या होत्या बायकासुलांची मानहानि सहन करण्यापेचां लहूत जीव गेलेला बरा, अशा प्रकारची उत्तरेतिल रजपुतांची उस मावना, दिचणेतील ह्याराजांच्या मनास कथीं शिवली नाही। पुष्कलसे हन्य दिले नहणजे आपणांस पाहिने ती गोष्ट आनुकूल करून वेतां येईल, अशीच त्यांची नेहमी समजूत होती।

१२ शील फोजेची शिला व लब्करी तथारी रखाजितसिंगाच्या वेळीं कंपनी सरकारचा फोजेसारलीच्या होती। पायवळाचे खरे महत्व ह्यास चांगले समजले होते। यूरोपियन अमलदार नेमून आपल्या फोजेस ह्याने नवीन तन्हेचें शील शिपाई लब्करी शिचण दिले होते। इंग्रज सरकारची दोस्ती ठेवण्यांतच आपल्या राज्याची वळकटी आहे, हे रणजितसिंगास पक्के माहित होते। महाराजा रखाजितसिंग मरण पावतांच फोजेत

गोधळ सुरू झाला। युरोपियन श्रंमलदारांस फौजेत्न कमी करण्यांत आले। पराक्रमी, करारी व घोरणी राजा अगर सेनापित नसल्ययाने फौज शिरजोर झाली। इतक्या उदयास आलेली शीख फौज, पुढे चांगल्या राजाच्या व सेनापित नसल्ययाने फौज शिरजोर झाली। इतक्या उदयास आलेली शीख फौज, पुढे चांगल्या राजाच्या व सेनापित च्या अभावी बेलगामी झाली। कोणाच्या पायपेस कोणाच्या पायांत राहिला नाही। राजवाड्यांत चाल, असलेल्या नीतिमत्तेच्या अभावाचा परिणामही शीख फौजेवर झाला। महाराजा रणजितस्गाने स्थापन केलेले शीख लोकांचे राज्य फौजेच्या बेहुकमीपणासुळे च लयास गेलें। शीख शिपाई चत्तम लढवय्या, झाची जाणीव कंपनी सरकारास होती म्हणून शीखाचे राज्य खालसा करतांच शीख लोकांस आपल्या फौजेंत त्यांनी दाखल केले। तथार असलेल्या साधनांचा इमजांस पुढे फार फायदा झाला। रणजीतसिंगाने केलेल्या प्रयत्नाचे फळ इंमजांस मिळाले। इंमजी फौजेनमच्ये शीख शिपायांची गयाना उत्तम लढवय्यांत करण्यांत येत असते। बेलगामी शीख शिपाई इंमजी फौजेत शिस्तीचा दास वनला। सर्व अकलेचे काम!

१३ हिंदुस्थानांत असलमानाचे राज्य, गुळामवंशांतील कुलुहीन ह्याने प्रथम स्थापन केले व दिल्ली ही त्याने स्थाप राजधानी केली । गुलामवंशानंतर खिलजी घराणे दिल्लीच्या तस्तावर स्थाले । या घराण्यांते स्थालवहीन खिलजीं, हा प्रस्थात व शूर अलतान झाला । ह्यानें देविगरीच्या लुटीत मिळविलेल्या इच्याचा मोगल वादग्रहाशिवाय उपयोग आपल्या फौलेची सुधारणा करण्याकडेस केला । मोगलांच्या स्वारीस टक्कर देऊन हत्तर सुसलमान राजांचा त्याने त्यांस पळावयांस लाविले । पद्मिनीकरितां झाने चितोहगढास वेढा घालून चितोडगढ काला । चेत्रला, परंत पद्मिनी मात्र मिळाली नाही । दिल्ली येथे झाने एक मोठा किला वांधला ।

मांगलांच्या स्तारीपासन हा पुष्कळ श्रकल शिकला । नवीन तोफा श्रोतण्याचा व इत्यारे तयार करण्याचा कारखाना ह्याने सरू केला। फीजेचे पगार कायम केले, व घान्याचे भावही नकी ठलून दिले होते। खिलजी घरा-ण्यानंतर तन्छल घराणे दिर्जाच्या तकावर श्राले । या घराण्यांतील "श्रचाट कल्पनांचा" वादशहा महमद तुष्छल हा प्रसिद्ध खाहे। चीनवर स्वारी करण्याकरितां ह्याने एक लाख फीज पाठविली होती, परतु त्यापैकी फक्त १० इसमच परत श्राले, तसेच तुर्कम्थान व इराण जिकण्याकरितां याने मोठी फौज तयार केली होती । हयाच्या पदरी नऊ लाख घोडवल होते असे महणतात । तुर्की घोडदळाचे घोडे उत्तम जातीवंत होते । फौजेची हजरी वादशहा स्वतः घेई, व. सर्व फौजेस पगार सरकारी तिजारीतृन मिळत ऋसं । तुष्त्रस्त घराण्यानतर दुसरे वादराहा झाले, परतु ते सर्व दुर्वल होते । दिन्नणे-मध्यं मसलमानांचे वहायनी राज्य उदयास श्राले । हया सलतानाजनळ फार मोठी खढी फौज रहात श्रसे । फौजेस पगार इ'प्रजी फीजेच्या पगारपेत्तां जास्त मिळत असे । गुजराथमध्येही सहसद वेगहा व वहादुरशहा हे फार शूर सुल-तान माले । गुजरायच्या मुलतानाच्या फौजेत ढाल, दोन तरवारी, खजीर, गढा व तुकी तीरकमठे वापरीत श्रस्त । शिपाई लोक श्रंगात चिललते श्रगर कापूस घाल्व शिवलेले जाड कोट घालीत श्रसत । ह्या मुलवाना जवळ उत्क्रुप्ट तोफलाना होता व ताफा खोतण्याचा कारखानाही होता। दक्षिणेसध्ये वहासनी सुलतानानतर हैदरखली व टिपू सुल-वान हे प्रस्थात मुसलमान राजे झाले। हैदरश्रक्षीने कवायती फीज ठेविली होती, व त्याच्या मुलाने ह्या फीजेची फारच सुधारणा केली होती । त्यांनी धापल्या फौजेत फेंच ध्रमलदार नोकरीस देविले होते । सांच्या लढाइच्या युक्त्या फारच युधाग्छेल्या होत्या । टिपू युस्ततानने परेट कवायतीचे एक पुस्तक तयार केले होते । कवायतीचे फ्रेंच शब्द वदल्त ते परियन व तुर्की केले होते । तोभा श्रोतण्याचा कारखानाही काढिला होता । हिंदुस्थानांतील इतर राजांत्रमाणे तरवारीवर व भाल्यावर भिल्त ठेवणारा टिपू सुलतान नव्हता तोफाचेत । बहुकांचे खरे महत्व त्यास समजले होते। त्याच्या तोफखान्यांत हाविट्मर जानीची तोफही होती। डोन नळी व तीन नळी बहुकाही त्याचा कारखान्यांत तयार होत असत । बंदुकीची गोळी आरपार जाऊ नये अशा प्रकारच्या ढालीही तयार करण्यांत येत आसत ।

१४ मांगल वादराहांनी युद्धकला हिद्धसानांत ऊर्जित दशेस आणिली। पूर्वी ने हिद्ध राजे सेनांने मालक होते, पण नायक नव्हते। लाखो लोकांची फोल व्यवस्थितपणे वागवृन व तिजवर हुकमत चालवृन काम वेणे, ही गोष्ट मोगल वादराहानीच केली। खरे युद्धकलानेपुण्य दाखविण्याचे प्रसग दादराहांमच आले। बहुसा

मोगल रियासदीचा काल

प्रत्येक वावतीत सोगल लप्कराची व्यवस्था परिपूर्ण होती। लक्कराच्या सायीचे रस्तेही सर्व देशभर सोगलांनीच वांधीले, तसेच शहरासमोंवती मजबूद तटवदी करून वदोवस्त

करण्याची पडत, जरी पूर्वी येथें ठाकक असली, तरी ती तत्कालीन सुधारणांनी परिपूर्ण करण्याचे काम मोगलांनीच केलें। आया, दिन्ली, अहमदावाद, सुरत, लाहीर, अलाहावाद इत्यादि घाटेल तितक्या शहरांची उदाहरणे द्यासवधी देता येतील। मोगल वादरहाच्या वेली घोडस्वाराचे माहात्म्य वाहून, पायदळ फोज निकामी ठरली। हिंदुस्थानांत प्रथम नोफांच्या उपयोग यावरने केला। सुसत्तमान लोकास तोफाच्या व बहुकीच्या दाक्वी माहिती मालेली होती। त्याच्या लफ्कराची शिन्न फारच उत्तम होती। शिपायाप्रमाणे हाही थडीवार्यात पहून रहात असे। त्याने आपल्या फीजेंस उद्य प्रतीच लफ्करी शिवाण देउन तयार केले होते। अकबर वादशहान लफ्करची रचना व व्यवस्था फारच उत्तम गीतीने ठेविली। वावशाही फीजेंसखे सुमलसानांची व रजपुताची, अस्मा दोन्ही जातीच्या फीजा होत्या। वादशाही सनसवदारी मध्ये व उमरावासक्ये दोन्ही जातींचे लोक होते। रजपूत राजेलोकाशी शरीर सर्वय करून. त्यास त्यानी आपलें फेटे होने। शिपायापासून मनसवदारी पर्यत सर्वाचे प्रगार नककी करण्यात आले सोने। मोटमोठाया

मनसबदारांस जहागिरी देण्याची पद्धत याच बादशहाने सुरू केली । अशा जहागिरी रजपूत मनसबदारांस फार देण्यांत येत असत । किरयेक मुसलमान मनसबदारांसही जहागिरी देण्यांत येत असत । या जहागिरीच्या पद्धनीनेच मनसबदार पुढे बलाढ्य काले, व मोगल बादशाहीच्याचतरत्या कालांत स्वतंत्र काले । फौजेतील सर्व घोड्यांस बादशाही डाग देण्यांत येत असे । मानाच्या पद्व्या देण्याची चाल मोगल बादशाहीच्या वेळी अंमलांत होती । घोड्दल, पायदळ व तोफलाना, झाप्रमाणे फौजेचे तीन प्रकार होते । तरी लडाइमध्ये सर्वभिस्त घोड्दळावरच असे । घोड्दळाचा मान पायदळांपेचा फार होता । या तिन्ही प्रकारच्या फौजेमध्ये हलीं प्रमाणे रेजिमेट विगेह, डिव्हीजन असे ठरीव माग नव्हते । मनसबदार लोक खोटी हजरी दाखवून पगार चपटीन असत । तोफात तयार करण्या चा कारखाना अकवर बादशहान होता । युढे पुढे फेच, पोतुगीज वगैरे लोकांकह्वन सुद्धां तोफा विकत घोण्यांत येत असत । तोफांस वहुतकरून वैलांच्या जोड्या जोडीत असत । कांही हलक्या तोफा असत त्यांस घोडे जोडीत असत ।

१५ प्रथम मुखातीस छढाइमध्ये हत्तीचा उपयोग करीत श्रसत परन्तु पुढे हत्तीचा उपयोग मुख्य सेनापतीस वसण्याकरितां व राजमेडे नेण्याकरितांच करूं छागले। बादशाही जनाना व सामान नेण्याकरितांही हत्तीचा उपयोग

मोगबफौजेचे जष्करी शिचय करीत श्रसत। वंदुकांचा उपयोग छढाईत होऊं छागल्यापासून हत्तीस कोणीही छढाईत नेत नसत। निरनिराळया जातीचे छोक श्रापञ्चापल्या रिवाजाप्रमाणे पोषाख करीत श्रसत। श्रापछी फौज सोइन दुष्मनाच्या फौजेस मिळणाऱ्या छोकांस

देहांत शासन देण्यांत येत ऋसे । शिपायास कोणत्याही प्रकारचे कवायतीचे शिचण दिले जात नसे परन्तु प्रत्येक शिपाई स्वतंत्रपणे कसरत करून द्यापल्या शरीराची जोपासना करीत ऋसे । लढाईमध्ये सांपडलेल्या लोकांची कत्तल करून त्यांच्या शिरकमलांवर मनोरे बांघण्याची दुष्ट चाल मोगल वादशाहीत होती ।

१६ त्रारंमी मोगल लोक हे साहसी व स्वोन्नति प्रित्यर्थ कटणारे होते, परन्तु त्यांस स्वास्थ्य मिळूं लागल्या वरीवर ते चैनी व त्राळशी वनले । बाबर बादशहा दोन दिवसांत घोडयावर १६० मैल मजल करून गंगानदीत्न दोन वेळ पोहून गेला। त्याच्याच पांचवा वंशज औरंगजेव तकावर असतां दरवारच्या मोगल वादशाही स्थातबास लोकांस मृदु मलमलीचा पोषाखसुहदां जड वाटे। बादशहाच्या स्वारीवरोवर प्रवासांता असतां ते लोक पलंगावर निज्न रहात व नोकर त्यांस पलंगासकट वाहून नेत । आणि

मुक्कमावर पोचल्या बरोवर भोजन त्यांची वाट पाहात तयार असे । अस्या ऐसी व मिजासी लोकांची दिल्लिमध्ये कांदा भाकर खाणाऱ्या चपळ मराठयांनी त्रेघा उडवून दिली यांत कांही नवल नाही। मराठयांचा छापा आला म्हणजे जामानिमा घाल्ययांत व दाढी मिशीची कंगई करण्यांतच या लोकांचा पुष्कळ वेळ जात असे । "अल्ला, अल्ला, या तोवा, ये मराठे कैसे सैतान है" असे म्हणून छोडयावर स्वार होईपर्यत मराठे निघून ही जात असत । सोगल वादशाही नाहीशी होण्यास मुख्य कारण फौजेची बरोवर तथारी नव्हती व फौजेमध्ये शिस्त विलक्कल राहिली नव्हती । फौजेमध्ये राजनिप्टेचा अभाव होता व स्वाभिमान अगर देशाभिमान विलक्कल नव्हता, कांही मुसलमान फौजचे वादशाही तकावर प्रेम होते, परंतु मोठो संख्या हिन्दूंची असल्याने वरील प्रेमाचा कांही एक उपयोग झाला नाही । औरंवेवानंतर कोणीही खंदा वादशहा दिल्लीच्या तकावर वसला नाही। त्यामुळे मोगल वादशाही लवकरच उवाधईस आली । प्रत्येक स्वारास आपला घोडा मरावा लागत असल्याने तो त्याची फार काळजी घेत असे । घोडा लढाईत मेला की आपले कायमचे त्यास माहित असे । म्हणून तो शुर शिपाई असला तरी अपला घोडा वचविण्याकरितां लढाईत

कुचराइ करीत श्रसे । रुष्करी शिवण व शिस्त याचा श्रमाव व सरजामी पद्धत यामुळेच मोगल वादशाही रसावळास गेली श्रसेही कित्येकांचे स्वणणे श्राहे ।

१७ श्री छ० शिवाजी महाराजानी मराठी राज्याची स्थापना केली । पूर्वीच्या हिंदु राजांची व यवनी घादशहाची पद्धत तत्त्रांत घेऊन व त्यात स्वतःच्या श्रतुभवानें थोग्य त्या सुवारणा करून, महाराजानी श्रापल्या फौजेची रचना व व्यवस्था केली होती । त्यांच्या फौजेचे घोडदळ व पायदळ श्रसे दोन सुख्य भाग होते ।

थ्री छः शिवाती महाराजांचा

तोफाखाना त्यांचेजवल फार थोडा होता । गनिमा काच्याने, डोगराळ मुलखात त्यास लडावें जागत असल्याने त्यांना तोफखान्याची जरूरीही भासत नसे । डोंगरी किल्लयावर मात्र

तीफा ठेवण्यांत आल्या होत्या । तोफा बहुतकरून, हं प्रज, फेच व पोर्चु गीज ज्यापारयांकहून खरेती करण्यांत येत असत। तोफा अगर बहुका तयार करण्याचा कारखाना नज्हता । सुरवातीस मायळे छोकांच्या पायदळ फौजेवर छढाईचें काम मागत असे, परतु पुढे राज्यवृद्धी जास्त काल्यावर व सुसलमानांच्या मोठमोठ्या फौजावरोवर सामने करण्याचे प्रसगयें छागछे तेव्हां, बोहदळ ठेवणे भाग पहलें । घोहदळांत वारगीर व शिछेदार असे दोन प्रकार होते । हीच पद्धत हल्लीच्या इग्रज सरकारच्या देशी फौजेतही आहे । घोहरवारास चांगछा पोपाख देण्यात आछा होता । तरवार माछा व हाछ ही घोहस्वाराची सुख्य हत्यारें असत । हत्यारे व्यांनी त्यांनी आपल्या पवरची आणावी असा नियम होता, दारूगोछा मात्र सरकारात्व मिळत असे, सेक्शन, हू, प, एक्कॉब्रून, रेजिमेंट, क्रिगेड हया अर्वाचीन क्षकरी पद्धतिप्रमाणें घोहद-छाची रचना होती, व त्यावर लहान मोठे अमळदार सुकर केछेछे असत । प्रत्येकाच्या पगाराचा अक नक्की केछेछा असे । पायदळात मावळे आणि हेटकरी हेच लोक नोकर असत । प्रत्येक पायदळा जवळ ढाळ, तरवार व बहुक ही तीन हत्यारे असत । प्रायदळांत सुद्धां छहान मोठ्या तुक्हया अस्त । त्यांच्यावर नाईक, हवालदार, जुमछेदार, हजारी वगैरे अमलदार असत । हा लक्कराशिवाय महाराजांच्या पमतीने केली जात असे, व प्रत्येक इसमाने जुल्या शिपायाची जामीनकी च्यानी लगने असे ।

१८ महाराष्ट्रांतील लढाईच्या सैन्यरचनेच्या कसवाची सर्व मवार डोगरी किल्लयावर असे, म्हणून अशा डोगरी किल्लयावर महाराजानी फारच चत्तम व्यवस्था ठेविली होती। पावसाळा पुरा झाला की, बोडदळास परसुल्जांत किल्लयावर महाराजानी फारच चत्तम व्यवस्था ठेविली होती। पावसाळा पुरा झाला की, बोडदळास परसुल्जांत किवाजी महाराज कीजेचा स्वर्च, परभारे शत्रूच्या सुल्लातील लुटीवर मागविण्यांत यावा व फीज नेहमी लढाईच्या उपयोग क्सा करीव स्वत कामी तयार रहावी। स्वारीस जाणत्या ल्ल्करा पैकी कोणीही इसमाने आपली वायको, बटीक किवा कलावतीण बरोवर धेऊ नये व स्वारी वरोवर कलाल नसावे अशी सक ताकीह स्वसे। हा नियम तोडणारास देहात शासन देण्यांत येत स्वर्म किती सक्त शिखा। स्वारीस निषण्यापूर्वा सर्व मौजेची महाराज स्वत. तपासणी करीत असत। स्वार, घोडा व त्याचे सामान वरोवर आहे की नाही हे पाहण्यांत येत असे। हल्लीच्या मोविलीमेशन इन्स्पेन्शन सारसीच ही तपासणी होती। जहागिरी देण्याची पद्धत महाराजांनी अगदी बंद केली होती। सवीस लावकीप्रमाणे रोकड पगार देण्यांत येत असे। वश परपरा एकाच हुद्यावर कोणासच ठेवण्यांत येत तसे। कर्तवगारी दासवावी आणि वहडती मिळनावी स्वसा प्रकार होता। प्रत्येक किल्ला, व छावणी व स्वररी यांतील अधिकात्यांवर नजर ठेवण्याकरितां हेर ठेविले होते। रात्रूकडील वातमी काडण्याकरिताही हटेलिजन्स डिपार्टमेन्ट होते। महाराज स्वतः उत्तम लडवच्ये होते। दोन्ही हातांत पट्टे चढनून लडाईच्या आगदी गर्दी त वे घुसत असत। यासुळे

त्यांच्या फौजेची त्यांच्यावर नेपोलियन बोनापार्टी प्रमाणे भक्ति होती । महाराज बिचर्से देण्यांत ज्याप्रमाणें उदार होते, त्याच प्रमाणे कोणाही कामांत कसूर केसी तर त्यास सक्त शासन देण्यांत ते पुढेमागें पहात नसत ।

१९ डफ व एलफिस्टन यासारखे मराठेशाहीचे इतिहासकार, यांचे म्हणणे असे होते की, मराठयांचा जदय सम्राद्रि पर्वतावरील वाळलेल्या गवतांत अकस्मात उद्भवणाज्या वणव्याप्रमाणे होता। या वणव्याचा ज्याप्रमाणे आधीं कांहींएक माराम्यूस नसतो, पणतो एकदम पेट घेतो व त्याचा चणार्घात जिकडेतिकडे मराज्यांचा उदय कसा काला फैलाव होतो व तो वणवा लवकरच विलयस जातो। तीच तन्हा मराठ्यांच्या राजकीय जदयाची आहे। शिवाजीपासून या राजकीय जदयास एकाएकी प्रारम काला। योडयाच काळांत सराठेशाहीचा सर्व हिंदुस्थानमर विस्तार काला व योडयाच काळांत स्थाचा विलयही काला। डफ साहेबांचे हे सत त्यावेळी सर्वसंमत असे समजले जात असे, पण न्यायमूर्ती रानडे यांनी आपत्या "मराठयांच्या सत्तेचा जदय" या ऐतिहासिक अंथांत मत खोडून काढिले आहे।

२० पेशवाईच्या त्रमदानीत, श्री० छ० शिवाजी महाराजांनीं केलेली लक्करची रचना व व्यवस्था पुढे चालविण्यांत आठी नाहीं । सातारकर राजेपेशन्यांचे मालक न राहतां त्यांच्या कैद्या सारले राहिले। पेशन्यांसवस्त्रे देण्यापुरतीच त्यांची नांवाची सत्ता राहिली, बाकी सर्व सत्ता संप्रष्टांत येऊन पेशवेच सर्व मराठी पेशवाइच्या श्रमदानीचा काल राज्याचे मालक बनले। पेशव्यांनी सरंजामी पद्धत सुरू करून त्रापल्या हाताखालील सरदारांस मोठमोठया जहागिरी दिल्याने ते स्वतंत्रपणे वागूं छागछे। भोसछे, शिंदे, होळकर, गायकवाड, पवार वगैरे मोठमोठे सरदार मोठमोठया लढाऊ फौजा वाळगून मुल्ल्लिगरी करीत श्रसत। पेशान्यांची खडी फोज अशी दहापांच हजारांवर नवहती । मराठी फोजेत पायदळापेत्तां घोडदळाचा भरणा अधिक होऊं लागला । गनिमी कान्याने मैदानांत लढण्याच्या पद्धतीला घोढदळाचाच रुपयोग जास्त होऊं लागला, त्यासुळे पायदळ मार्गे पडले। खड़ी पायदळ फौज व पागा ही बारमहा नोकरींत ऋसे, परंत्र शिलेदार वगैरे इतर फौज तासुरती नमविल्लेली ऋसे। तिच्या नोकरीस ठराविक सुदत नसे। सुलुखगिरीवर फीज निघाली म्हणने हे लोक येऊन सामील होत व मुलुखिगरी सपूंत फौज परत फिरली म्हणजे हे लोक त्र्यापत्रापल्या गांवी परत जात। यांच्यामध्ये शिस्त बिलकूल नव्हती । भरतीकरितां केव्हांही माणसांची ऋगर घोडयांची खोट नसे । शिपाईगिरी हा त्यावेळच्या मराठ्यांचा पेशाच काला होता। बंदुका व तोफा मराठे करीत असत, परन्तु त्या चांगल्या होत नसत। ही हत्यारे इंग्रज फ्रेन व पोर्तु गीज ज्यापान्यांकहून विकत घेत असत । तोफांची व बदुकांची दारुही चांगली होत नसे। मराठ्यांच्या स्वारी बरोबर तोफलाना श्रसे, परन्तु त्यांची सारी भिस्त घोड़दळावर श्रसे। कवायती पायदळचा व तोफखान्याचा उपयोग प्रथम पानिपतच्या लढाईंत मराठ्यांनी केला। पुढे कवायती फौजेची ही पचत, महादजी शिद्याने तर चांगलीच यशस्त्री करूत दाखविली। महादजीने ही कला यूरोपयन लोकांपासून उचलली। त्याची महलाकांचा मोठी असल्याने सम्करी सामध्याचे हे साधन त्याने ताबडतोव उपयोगांत आण हो, व डिवॉइनच्या हाताखाली त्याने कवायती कंपू तयार करिवले। हत्यारे व तोफा श्रोतण्याचा कारलाना शिद्याने श्राप्रयासा काढिला। बढगांव व खर्डा येथील लढायांत या कवायती कपूंचा उपयोग विशेष काला। या कपूत मराठ्यांशिवाय अठरापगढ जाती होत्या। "मराठ्यांच्या खाळचा घोडा च्या दिवशी निघृन गेळा, त्या दिवशीच त्यांचे राज्य गेल्लेंग ऋसे एकाने म्हटले ऋहि । सराठयांनी गनिमी कान्याची युद्धपद्धति टाकून कवायती पद्धति स्वीकारली ही गोष्ट त्यांच्या फायद्याची भाली नाही असे पुष्कल लोकांचे म्हणण आहे। मुख्य सत्ता कमजोर

माल्याने सरदार स्वतत्र माले। जो तो श्रापत्रापल्या पुरता पाहू लागला, यासुळे मराठी साम्राज्याचें तुकडे तुकडे माले। श्री०छ० शिवाजी महाराज, पहिले वाजीराव पेशवे व महादजी शिदे खांच्या मराठी साम्राज्य स्थापनेच्या च्या महत्वकांचा होत्या त्या रसातळास गेल्या। इंग्रजासारख्या परकीयांचा प्रवेश हिंदुस्थानांत होण्यास एकच्या मराठ्यांचाच काय तो श्राह्यका होता तो श्राह्यका मराठा साम्राज्याचे तुकडे झाल्याने नाहिसा झाला।

२१ मराठा शिपायाने श्रापछा दरारा सर्वे हिंदुस्थानमर वसविक्रेला होता । त्याने मोगल पातशाही नामधारी पातराही केली, अफगाणांना खंडे चारून अटकेपार घातवून दिले, रोहिल्यांची रग जिरविली, आणि शूरपणामध्ये सान्याजगांत गाजलेले ने रनपूत, त्यांस ऋापल्या ताटाखालची मांजरे वनविली । रजपूत मराठ्यांची महु मकी कवी कपटाने लढणारे नन्हते, परंतु मराठयांशी लढताना ते इतके नेरीस आले की, त्यांनी श्रापली धर्म युद्धाची परपरा सोद्धन जवाप्पा शिवाचा कपटाने मारेकन्याद्धन खून करविला। मराठे गनिमी काव्यांत पटाईत होते. तसेच समोरासमोर दोन हात करण्यांत ही कोणाला हार जाणारे नव्हते। त्याच्या तरवारीचे पाणी व भाल्याची फेक यांना अफगाण व रजपूत हे चांगल्या रीतीने श्रोळखीत असत । फिरग्यांनाही मराठयांच्या शौर्याची श्रोळख वसईच्या वेढयांत व श्रन्य प्रसगी चांगल्या रीतीने पटली होती। परतु मराठेशाहीचा श्रत झाल्यालर मराठयांना बाईट दिवस झाले । त्याच्या तरवारीला गज चढ़ लागला व त्यांच्या चात्रतेजाला श्रोत्साहन मिळे नासे झाले । पुढे इग्रज सरकारच्या देशी फौजेत मराठे नोकर राहूँ लागले मुबई सरकाचे चीफ सेकेटरी मि० पी० श्रार० कॅडेल यांनी "मराठा शिपाया सवधी" तारीख २६ फेब्रुवारी सन् १९१९ मध्ये अन्यूगे पोलॉजिकल नावाच्या मुवईतील वजनतार सस्ये पुढे एक निवध वाचला। त्यामध्ये त्यानी मराठा शिपायाची फारच तारीफ केली आहे। मराठा शिपाई देखने मे ढव्यू नाही। तो पठाण किंवा शिख शिपाया प्रमाणे घिष्पाह किंवा मजवृत वांध्याचा दिसत नाही। त्याचा पोषारव सपके-दार नसतो। "जी हुज्रु" "जी गरीव परवर" श्रशी द्रवारी थाटाची श्रदवशीर हिंदुस्थानी मिठास भाषा तो बोलत नाही, म्हणन इप्रजी फौजेमध्ये मराठयांची भरती कमी करण्याकडे कल होऊ लागला। चालू महायुद्धांव "मरेन पण हटणार नाही व "सराठा" हे नांव खरे करीन," अशा प्रतिज्ञेने तो रणांगणावर लढला। महाराष्ट्रांत सैन्य भरतीचे काम जोराने सरू झाले तेव्हां पुन्हा मराठे सार्वभीम सरकारास मदत करण्यास पुढे आले। मोठमोठे लष्करी अमलदार मराठा शिपायाचा पराक्रम, घाडस, हुवारी, कावेवाजपणा, काटकपणा, चिकाटी, इमान इत्यादि विपयी चोहोंकडे बोलाबाला करीत आहेत । फ्रान्स, मेसॉपोटेमिया, ईस्ट आफ्रिका, इजिप्त, पॅलेस्टाईन वगैरे वेशांतल्या रणांगणामध्ये सराठवांनी श्चापले ज्ञात्रतेज प्रत्यवाला श्चाणून दिले। जर्मनांना श्चाणि तुर्कोंना जेरीस श्चाणण्याच्या कामी मराठयांनी उत्क्रप्ट सहाय्य केले । मराठ्यांच्या लब्करी वाण्याची परपरा फार जुनी आहे । त्याच्या ज्ञात्रतेजाबद्दल तुसती कागदावर अगर भाषणांत बोलवाला करून त्यांचे समाधान होणार नाही। इंग्रज सरकारास जर ह्या लब्करी वाण्याच्या लोकांचा खरा बपयोग कहन बेणे ऋसेल तर यांच्यातील सुरिाचित मराठ्यांस लब्करी कॉलेज मद्रो शिचण देऊन सरकाने या तहण मराठ्यांस लायक करून सढळ हाताने फौजेमध्ये घरिष्ठ श्रंमलदाराच्या जागा देऊन, त्यांची वृज करणेंच योग्य होईल । प्रत्येक मराठा जातीने शिपाई आहे । लब्करी पेशा हा मराठयांचा आवडता पेशा आहे । त्यांच्या नैसर्गिक गुणाचे चीज होण्यास त्यांस सधी व उत्तेजन मात्र दिले पाहिजे।

## शिवाजी का क्षत्रियत्व

#### शे॰ बालकृष्य एम॰ ए॰, पी-एच॰ डी॰, कोल्हापुर

बृहत्तर महाराष्ट्र के संस्थापक शाहजी मोसले का वंश सीसोद के सूर्य वंश से जुड़ा हुआ है। राजपूताना मे वित्तौड़ श्रौर बदयपुर तथा दक्खन में कोल्हापुर श्रौर सुधोल के राजाओं का परस्पर रिखा था श्रौर वह सम्बन्ध श्रव तक भी चला जाता है। सुघोल के सरदारों को बहमनी श्रौर श्रादिलशाही बादशाहों से

शिवाजी की पूर्व पीटिका जो फारसी सनदें मिली थी, उन से मोसलो का मूलतः राजपूत होना निःसंशय रूप से सिद्ध हो गया है। सात पीटियो तक वे 'रासाग नाम से प्रसिद्ध थे। यह उपाधि १४७१ ई०

मे मीमसिंह के समय मे राजा नाम से बदल दी गई। उस साल से मुघोल के शासकों ने 'राजा घोरपढ़े बहादुर' यह विरुद् धारण किया और दूसरी शाखा; देविगिरि जागीर के जागीरदार, मोंसले नाम से प्रसिद्ध रहे। मोसले शब्द ही उन का भास्वत कुल या सूर्यवंशी होना सूचित करता है। दिच्चण मे उन्हों ने प्रचयह पराक्रम और उम वीरता के काम किए थे; इस लिए भी उन को 'मृशवल' व भोंसले कहते थे। पुराणों ने यह सिद्धांत प्रचारित किया कि किलेग्रुग मे केवल दो ही वर्ण है—एक ब्राह्मण और दूसरा शूद्ध; क्योंकि सच्चे चृत्रिय और वैश्व विद्या होगये है। इस कारण दक्खन में चृत्रिय भोसले ब्राह्मणों की परिभाषा के अनुसार शूद्ध हो गये। ब्राह्मणों के इस बद्ध मूल विश्वास ने शिवाजी को चृत्रिय राजा की तरह वैदिक रीति से राज्यामिषेक कराने के अयोग्य ठहरा दिया। यह प्रचलित विश्वास तात्कालिक एक डच-पत्र में प्रकट होता है। उस मे लिखा है कि "राज्यामिषेक से ८ दिन पहले २९ मई १६०४ ई० को शिवाजी को चृत्रिय बनाया गया। उसी दिन वे ब्राह्मणों के समान हो गये; क्योंकि अन्य ब्राह्मणों के विरोध करने पर भी गागामृह ने उन के सामने वेद्मन्त्रों का पाठ किया।" यह समरण रखना चाहिए कि १० वी सदी के ब्राह्मणों का राजपूतो को चृत्रिय मानने से इनकार करना उन के वास्तिवक ऐतिहासिक पूर्व-पीढ़ी और उच-वंश को नहीं बदल सकता। शिवाजी के मूल पुठव भोंसलों का सम्बन्ध सीसोदिया से है और इस कारण वे राजपूत कुलों में सर्व श्रेष्ट हैं।

शिवाजी महाराज के पूर्वज किस वंश के थे, इस की खोज में कई ऐतिहासिकों ने मनगढ़न्त कल्पनाओं और कहानियों का सहारा लिया है। इस रोग से मुसलमान, पुर्तगाली डच और अंत्रज ऐतिहासिकों में से कोई भी अखूता

६। इस राग स सुसलमान, पुतगाला डच आर अप्र ज सावहासका न च कार ना अङ्गा नहीं बचा है। सुगल साम्राज्य और बीजापुर की च्यादिलशाही के प्रसिद्ध क्रान्तिकारी

ऐतिहासिकों की शिवाजी को नीच वंश का सिद्ध करने में मुस्लिम ऐतिहासिकों ने कुछ उठा नहीं रक्सा है। आन्त घारवा शिवाजी के महत्त्व को कम करने और उन को एक साधारण किसान का लड़का सिद्ध करने के उद्देश से उन्हों ने निराधार काल्पनिक कहानियाँ गढ़ी हैं। अज्ञानवश कुछ लोगो

ने इन निराधार वातो को तथ्य के रूप में मान लिया और अपनी पुस्तकों में भी इसी मत को स्थान दिया। जैसे फाइर नवराट (१६७०) ने शिवाजी को एक मुगल लिखा है। इसी तरह Relation on Journal d'un voyage fait aux Indes Orientales एक फ्रेंच लेखक ने भी महाराज शिवाजी को मुग़ल-सम्नाट् का रिश्तेदार बनाया है। गाढी लिखता है कि शिवाजी वसीन शहर के पास के विरार गांव के स्वामी मेनेजेज़ का लड़का है। थेवनों ने भी यह ग़लती की है और वह लिखता है कि शिवाजी बसीन में पैदा हुए थे। भीमसेन ने 'तुशक्-पु-दिलकशा' नामक अपने रोज़नामचे

में शिवाजी के पूर्ववशजों के विषय में एक किएत मत प्रचित्तव किया है। इस का लिखना है कि रागा भीम-सिंह का एक दासी-पुत्र पहले ख़ानदेश आया और वहाँ से वाद को पूना चला गया। इस में जो वंशाविल दी गई है, वह सर्वथा असम्बद्ध है। इस लिए यह विश्वास-योग्य नहीं है। मन्पी भी इसी वात पर विश्वास कर के लिखता है कि राग्या का एक दासी-पुत्र मेवाइ से भाग कर वीजापुर के दरवार में आया और उस को दरवार के चौल, खम्भात, वसीन और वम्बई का इलाका जागीर में मिला। खाफीखां और फरिश्ता ने भी इसी मत को स्वीकार किया है। ये चारो ऐति-हासिक मुगल-सम्राटो और मुसलमान शासकों के यहाँ नौकर थे। इस लिए इन लोगों का शाहजी और शिवाजी के पूर्वजों के वृत्तान्त को पद्मपात-रहित हो कर लिखना सम्भव नहीं था। अब यह वात निर्वेचाद मान ली गई है कि शिवा-जी और उस के पूर्वज सीसोब और वित्तीड़ के शासक विश्वक और सर्वोच्च सूर्यवशी राजपूर्तों के वशज थे।

राजा जसवतसिंह ने शिवाजी के साथ पूना मे गुप्त सिन्ध करते समय उसे राजपूत माना था। यह घटना राज्या-भिषेक से नौ साल पहले की है। पर यह च्याश्वर्य-जनक है कि प्रो० यदुनाथ सरकार ने चपने चरित्र-नायक की महत्ता पर सब से वड़ी चोट लगाई है; क्योंकि उस के वारे में लिखा है कि "शह का लड़का हो कर

सर बहुनाथ सरकार का भ्रम भी उसने चित्रयों के लिए उचित अधिकार और सम्मान की इच्छा की है। ए सरकार के सताजुसार भोंसले न तो चित्रय थे और न द्विज, पर एक खेती करने वाले किसान थे। प्रायः सब स्पृतिकार खेतिहरों को वैश्यों के अन्तर्गत मानते हैं और वैश्य द्विजों के अन्तर्

र्गत हैं। इस पर भी सरकार भोसलो को हिजो से बाहर रखते हैं। सरकार वावाजों को चिटनीस और दूसरे लेखकों की वखरों के आधार पर किसान बताते हैं। पर वस्तुत शिवाजों के पूर्व सेनापित और दक्खन के राज्यों के सामन्त थे। चिटनीस के वखर में शिवाजों के आदि-पूर्व को के जो नाम दिये हैं, वे इक्खन के वादशाहो हारा दी गई सनदो से पुष्ट होते हैं, इस लिए वे पूर्ण रूप से प्रामाणिक हैं। सरकार एक और गागामह को जस समय का सब से वड़ा धर्मशाखी, वागमी, चारों वेदों और झओ शाखों का पूर्ण विद्वान वनाते हैं। हिन्दू जाित में गागामह जस समय का ज्यास और ब्रह्मदेव के नाम से प्रसिद्ध था। परन्तु दूसरी ओर यह लिख कर कि, "क्पयों के लोम में पड़ कर उस समय के ज्यास और ब्रह्मदेव ने शिवाजों को चित्रय उद्घोषित कर दिया। यद्यपि वह वस्तुत: चित्रय नहीं था। इस तरह इस ब्रह्मदेव ने अपनी अन्तरारमा के। स्वर्ण के टुकड़ा पर वेच दिया। ए इस प्रकार गागामह पर यह | लांहन लगा कर उस को साधारण लोगों की नजरों में भी सरकार ने गिरा दिया। इस के अतिरिक्त उन का यह | भी कहना है कि। मोसले वरा की वशावली चतुर मंत्री वालाजी आवाजी और दूसरे कर्मचारियों ने जाली वनाई है। पर सरकार का यह आरोप ठीक नहीं है। क्योंकि चिटनीस घराने और वखरों का वरा-दृक्त अधिकांश में सनदों से प्रमाणित हो चुका है। शिवाजों के चतुर मन्त्रियों की यह जालसाजी नहीं है, पर वस्तुत: सरकार की यह चातुरी है कि अना कोई कारण दिये उन्हों ने वरा-दृक्त को किल्यत वना दिया है।

रिवाजी चत्रिय कुलोत्पन्न सूर्यवरी श्रीर सीसोदिया वरा के हैं इस वात पर शिव-काल से किसी को सन्देह ही नहा हुआ था। उस समय या उस के बाद के साहित्य में शिवाजी को सूर्यवशी साहित्यक सावियाँ चत्रिय सव ने स्वीकार किया है। खालीपुलाक न्याय से इम क्षत्र साहियां नीचे देते हैं—

१ 'शिवभारत' लिखता है कि भालोजी श्रौर शाहजी सूर्यवश से सम्बन्ध रखते हैं-

तं सूर्यवंशमनघ कथ्यंमानं मयादितः। सर्वेऽप्यवहितात्मनः शृण्वं शृणवतां वराः॥ दित्तणस्यां दिशि श्रीमान् माल वर्मा नरेश्वरः। बभूव वशे सूर्यस्य स्वयं सूर्य इवैा जसा॥

शि० भा० छ० १,४१-४२

एक जगह अन्यत्र शिवभारत का कर्त्ता लिखता है कि सूर्यवंशी लोग डरे हुए पर अपना पराक्रम नहीं दिखाते, इस कारण शिवाजी ने भागती हुई रुरतम की सेना को पकड़ा नही---

> तद्तु शिव नुपस्तं प्राप्त सगं पुरस्तात् प्रसममपसरन्तं रुस्तुमं त्रस्तमुच्चैः। निकटगमपि नैव न्य प्रहीन्निप्रहा ई न हि विद्धति भीरौ शुरतां सूर्यवंश्याः॥

> > **খি০**না০স্থ০২৪ ৩৪

- २. 'परनाल पर्वत ब्रह्णांख्यान' शिवाजी का सीसोदिया वंश बताता है।
- शिवाजी के राज्यामिषेक के समय हुई उन के वश की खोज का परिणाम तिस्तिते हुए 'समासद' तिस्तिता है—

"गागासट्ट ने राजा के वंश की खोज कर के कहा कि राजा शुद्ध चंत्रिय सीसोदिया वंश के उत्तर से दिखण में आये एक घराने में हैं। उत्तर में चत्रियों के जिस प्रकार संस्कार होते हैं उसी प्रकार राजा का संस्कार कराओं।"?

शवाजी के दरवारी, वीर-रस के हिन्दी-किथ भूषण ने शिवाजी को सूर्यकुलवंशोद्भव लिखा है—

सूर सिरोमिन स्रकुल सिव सरजा मकरंद।

भूषन क्यो औरग जिते कुल मिलच्छ कुल चंद ॥ १६३॥
सीता संग सोमित सुलच्छन सहाय जाके भूपर भरत नाम माई नीति चार है।
भूषन मनत कुल सूर कुल भूषन है दासरथी सब जाके मुज सुव भार है।
श्रारे लंक तोर जोर जाके संग वानर हैं सिंधुर है बांधे जाके दल को न पार है।
तेगहि कै भेटे जीन राकस मरद जाने सरजा सिवाजी राम ही को श्रवतार है। १६६
(श्री शिवराज-भूषण)

राजवश का वर्णन करता हुआ राज-कवि लिखता है-

राजत है दिन राज को वंश अविन अवतंस।
जा मे पुनि पुनि अवतरे कंस मथन-प्रमु-अस ॥ ४॥
महाबीर ता वंस मैं भयो एक अवनीस।
सियो विरद "सीसोदिया" दियो ईस को सीस॥ ५॥

१. प्रष्ठ मरा

ता कुल मैं नृप बृद सव वपजे वस्तत बुलद्। भूमिपाल तिन मैं भयो वडो "भाल मकरद्"॥६॥ (श्री शिवराज-भूपण)

५. शाहजी ने ६-७-१६५७ ई० को कर्णाटक से वीजापुर के सुलतान श्रजी आदिलशाह के नाम एक पत्र लिखा था, जिस मे उस के न्यवहार की शिकायत करते हुए उसे निम्न शब्दों में चेतावनी दी थी—'मैं सुलतान को स्मरण कराना चाहता हूँ कि मैं राजपृत हूँ। श्राज तक मैंने चार वादशाहों की नौकरी की है, पर कहीं भी वेइन्जती और गैर मेहरवानगी की नौकरी नहीं की है।"

६ स्कॉट की हिस्ट्री चाॅफ डक्क्न के बुन्देला प्रकरण पृ० ४ मे शिवाजी को सीसे। दिया राजपूत लिखा हुआ है।

- ख़फ़ी ख़ाँ ने लिखा है कि शिवाजी चित्तीड़ के राणा के वशज हैं।
- ८. रामचन्द्र पत आमात्य को, जो शिवाजी, सम्भाजी और राजाराम के समयों में मन्त्री-पह पर काम करता रहा, शिवाजी के विषय में पूर्ण ज्ञान या। वह अपने एक राजकीय आदेश में शिवाजी को 'चृत्रिय-कुला-वतस' लिखता है।
- ९ शिवाजी के पिता शाहजी के दरवार के राज-कवि 'जयराम' ने अपने 'राथा-माधव-विलास चम्यू' नामक प्रन्थ मे, जो उस ने १६५४-५८ ई० में लिखा था, शाहजी को मूर्यवशी और सीसोदिया राजपूनो का वशज वताया है.—

सुनियतु करन विस मोज वो करन— साहे सम साता को मनता कोहि करतु है। शील को सुद्धत वंस उन में न एको क्षस— सि सो दि या व्य व त स सहजुधरतु है।।४०। महीच्या महेद्रा मधे सुख्य राणा। व (द) ती पास त्याचे कुली जन्म जाणा।। त्याचे कुळी 'माल' सूपाल माला। जयाने जले शसु सपूर्ण केला ॥ ८५॥

इद भयो सब हीदुन को अरु आयु खमान यो झत्र कियो है। ज्यो हि गोवर्षन कृष्ण धरयो तर गोकुल व लोक जियो है।। साहे खुमान को डान कहा विधि कैसे क्यो निधि मोल लियो है। कारनिया को कहा करतार ने सी सो दि ये कु छ सी सा दि यो है।। १०४॥

पुच्छत भावकु आनेर के नर वान लगे गुन कीन किये ते।
माट कहे रूप साह वियो रे सि से। दि यो देत आसीस दिये ते।।१०८।
शाह महीसुर फीजे चले महामंदल वान चक्र हले।
गढ़ मढ ढाप ढव डुहले वैसे खमठ विपिट्ट मले।
कह रूप भूप जस तज सुचन्तु सु मन्तु किले।
विक्रम कसिवीसे चसीनर सीसोविये ईस जित्तिलिले।। ११५ ॥(२०० पृ०)

- १०. प्रसिद्ध ऐतिहासिक श्रीयुत गौरीशंकर हीराचंद श्रोमा ने श्रपने 'राजपूताना का इतिहास' प्रथम भाग ( १० ५१४) मे लिखा है—"इस पर उस ( श्रजयसिंह ) के दोनो पुत्र—सजनसिंह श्रीर हेमसिंह—अप्रसन्न हो कर दिल्लण चले गये । मेवाड़ की ख्यातो के कथनानुसार इसी सज्जनसिंह के वंश मे मरहटों का राज्य खापित करने वाले प्रसिद्ध शिवाजी उत्पन्न हुए।"
- ११. उदवपुर राज्य के 'वीर-विनोद' नामक बृहत् इतिहास मे शिवाजी का महाराणा खजयसिंह के वंश मे होना लिखा है। (वीर-विनोद, खंड २। ए० १५८१-८२) इस पर टिप्पणी करते हुए श्री ख्रोमा ने लिखा है कि---

"शिवाजी और उन के वंशज मेवाड़ के सिसोदिया राजवंश से निकले होने के कारण सितारे के राजा शाहू के कोई संतान न होने से उस ने उदयपुर के महाराणा जगतिसंह ( दूसरे ) के छोटे भाई नाथजी को सितारे की गदी के लिए दत्तक लेना चाहा था।"

- १२. २८ नवम्बर १६५९ ई० के एक ऋँगरेजी पत्र मे शिवाजी को "एक महान् राजपूत लिखा है।"
- १३. १० दिसम्बर १६५९ ई० के एक क्रॅंगरेजी पत्र में लिखा है कि "राजपूत इतर हिन्दुक्रों से ब्रलग समकें जाते हैं  $|y|^3$
- १४. टॉड ने आपने राजस्थान के इतिहास के प्रथम भाग मे शिवाजी का वंश-युत्त दे कर उन को अजयसिंह व अजयसी के पुत्र सञ्जनसिंह का वशज बताया है<sup>8</sup>।
- १५. कास्ट एण्ड ट्रइन्स के लेखक मि० रसल ने (मा० ४०, पृ० २००) लिखा है कि—"मि० एतथोवन ने १८३६ ई० मे लिखा है कि पवित्र राजपूत घराने के शिरोमिण उदयपुर के महाराणा ने अपने एक कर्मचारी द्वारा जॉच करा कर स्वीकार किया कि भोसले और अन्य कुछ घराने राजपूत होने का हक रखते हैं।"
- १६. वंश की जांच का परिणाम वो पत्रों में ।सि० डोगरे कुत 'सिद्धान्त विजय में प्रकाशित हुआ था। एक पत्र महाराणा उदयपुर का और दूसरा उन के राजगुरु अमरेश्वर के पुरोहित का, सतारा के महाराजा श्री प्रतापसिंह के नाम लिखा हुआ है। उन में लिखा है कि—"आप हमारे निकट के सम्बन्धी हैं। उस बात के लिए कोई भेद-भाव नहीं है। हम इस बात को सदा अपने हृदय में स्थान देंगे। मुलतः हम दोनो एक है।"
- १७. कर्नल जी० बी० भालसन (१८७५) ने अपनी पुस्तक हिस्टॉरिकल स्केचेन ऑफ दि निटिन स्टेट्स (ए० २५४-२५५) मे लिखा है—''मराठा अनुअति के अनुसार शिवाजी उदयपुर के उस राजकीय परिवार के वंशाज है, जो हुगरपुर में राज्य करता था। इस राजधराने के राज्याधिकार से वंचित १३ पुत्रो मे से एक अपने पैतृक घर की छोड़ कर बीजापुर के दरबार मे आया और उस की सेवाओं के बदले उसे दरबार से मुघोल जिले मे ८४ गांवो की जागीर और 'राजा' की उपाधि मिली। इस ज्यक्ति का नाम सज्जनसी था और इस के चार पुत्र थे, जिन मे सब से छोटे पुत्र सुगाजी का शिवाजी को सीधा वंशाज बताया जाता है।"

लेखक का Shivaji the Great Vol I. P. 54

१ - डॉ॰ वालकृष्य-शिवानी दि ग्रेट, नि॰ १, पृ॰ ४४

२ वही, पृ० १४१ ।

३ टा॰ रा॰ नि॰ १०, प्र॰ ३१४।

१८. मि॰ क्लून्स ने Historical Sketch of the princes of India ( पू॰ १३०) में लिखा है-

"उनमें से 'सब्जन सींग नाम का एक व्यक्ति द्वस्तन में आया और बीजापुर राज्य की सेवा में भरती हुआ, जिसने बसे मुघोल जिले के ८४ गॉव और राजा की पदवी दी। सब्जनसी के बार पुत्र थे—वाजीराजे, जिसके घराने में मुघोल की जागीर है, दूसरा निःसन्तान मर गया, वलव्सी से किपशा के घोरपड़े चरफ हुए हैं। सब से छोटे स्गा जी के भोसा जी नाम का एक लड़का था, जिससे मोंसले शाखा की बरनीत हुई है। इसके दस पुत्र थे, जिनमें से सब से बड़ा पाद्स के समीप देवलगढ़ में जाकर बसा, जिस गांव का पटेल मालो जी था। वह अहमदनगर के मुलतान के आधीन कह त्ववान पुरुष था और जिसको मुलतान की ओर से एक जागीर मिली थी, जो बसके वाद बसके पुत्र शाह जी को मिली। बाद में बह बीजापुर के मुलतान के नीचे एक प्रधान मराठा सरदार हुआ। उसने अपनी जागीर में सतारा पूना—जितने का आजकल पूना जिले में समावेश होता है—और सतारा जिले का कुछ भाग मिला लिया। इन्ही घाटियों में उसके पुत्र शिवाजी ने उसकी स्वतन्त्र हिन्दू-राज्य की कल्पना को पूर्ण किया।"

इस उद्धरण मे बहुत सी बाते छाशुद्ध हैं, पर मुख्य बात कि शिवाजी राजपूत थे, निर्ववाद और सन्देह-रहित है।

इस मे एक बात ब्यान देने की है कि 'शिवमारत' 'परनाल-पर्वत-महणाख्यान' 'राधामाधव विज्ञास चम्यू और 'शिवराज-मुक्ण' शिवाजी के राज्यामिपेक से पहले या छुछ काल बाद उन्हीं के जीवन-काल मे ही लिखे जा चुके थे; और वे सब मानते थे कि शिवाजी चित्रय हैं और चित्रय छुजावर्तस उदयपुर के सीसोदिया राणा के वशज हैं। इस कारण यह कथा कि शिवाजी के राज्यामिपेक के समय यह मरन उठा कि शिवाजी चित्रय हैं या नहीं और गागा मह ने उन्हें चित्रय उद्योपित किया, सर्वथा किल्पत प्रतीत होती हैं, क्योंकि इस की कोई आवरयकता ही नहीं थी। सब जानते थे और मानते थे कि शिवाजी चित्रयक्षता शिरामिण सूर्यवशी हैं। इस मे यि छुछ सच्चाई का छश है, तो इतना ही है कि इनक्खन मे त्राह्मणों के सिवाय छौर तीनों वर्षों के सरकार शुरों के समान होते थे। इस कारण सम्मव है कि महाराष्ट्रीय त्राह्मणों ने यह परन उठाया हो कि शिवाजी का राज्यामिपेक किस विधि से किया जाय और इस विषय मे गागा मह का निर्णय मान कर उन का राज्यामिपेक-सरकार उत्तर के चित्रय राजाओं के समान किया गया। इस के अतिरिक्त इस प्रचलित कथा मे और छुछ सच्चाई नही मालूम होती।

यह ऊपर दिखाया गया है कि शिवाजी सूर्यवशी राजपूर श्रीर महारागा उत्यपुर के वशज थे। पर शिवाजी श्रीर भोंसते वश को चत्रिय मान लेने से ही सारा काम नहीं समाप्त हो जाता। इस के लिए यह भी श्रावश्यक है कि सञ्जनसिंह से ले कर शिवाजी तक का वश-कृत पेश कर के वशाविल द्वारा सिद्धकिया जाय

प्राप्त कर कर राजातात के का पराप्त्र कर के वसावात हारा सिद्धाकर्या जाय प्राप्त कि शिवाजी चित्रय थे। इस समय चार वंशावितयाँ—कोल्हापुर हरवार, टॉड-राजस्थान, विटनीस की वसर श्रीर सतारा स्युजियम श्रीर तंजीर का शिलाजेल प्राप्त है। इन के

अनुसार शिवाजी का वशकृत आगे दिये वश-कृतों के अनुसार होगा:--

|                 |                                       | शिव          | ाजाक पूवजाक | र वश-वृक्ष |                  |    |                 |  |
|-----------------|---------------------------------------|--------------|-------------|------------|------------------|----|-----------------|--|
| मोल्हापुर दरवार |                                       | टॉड-राजस्थान |             | चिटनी      | चिटनीस की बखर    |    | सकोर का         |  |
|                 |                                       |              |             | श्रीर स    | तारा का ग्युजियम | 1  | <b>याजाचे</b> स |  |
| ę               | त्तस्मग्रसी १३०३ (मृत्यु)             | ۶.           | श्रजयसी     | ₹.         | तस्मणसिंह        | ₹. | येकोजी          |  |
| ۶,              | सजनसिंह १३१० मे<br>साहावाहा मे त्राया | ₹,           | सजनसी       | ₹          | सञ्जनसिंहजी      | ₹, | शरभजी           |  |

| कोरहापुर व्रवार | टॉट-राजस्थान | चिटनीस की बखर<br>भीर सतारा का ग्युज़ियम | -<br>तंत्रीर का<br>शिकालेख |
|-----------------|--------------|-----------------------------------------|----------------------------|
| ३. दलीपसिंह     | ३. दलीपजी    | ३. दलीपसिंहजी                           | ३. महासेन                  |
| ४. शिवाजी       | ४. शीस्रोजी  | ४. सिइजी                                | ४. एकशिव                   |
| ५ भोसाजी        | ५ मोरजी      | ५ भोसाजी                                | ५ रामचन्द्र                |
| ६ देवराजजी      | ६ देवराज     | ६ देवराजजी                              | ६ मीमारी                   |
| ,               | •            | १४१५ ई० मे दक्षिण में श्राये            |                            |
| ७, उप्रसेन      | ७. जगरसेन    | ७ इन्दुसेनजी                            | ७ एकोजी                    |
| ८. माहुलजी      | ८. माह्त्तजी | ८. शुमकृष्ण                             | ८. वराह्                   |
| ९. खेलोजी       | ९. खेल्जी    | ९. रूपसिंहजी                            | ९, एकोजी                   |
| १०. जनकोजी      | १०. जनकोजी   | १०. भूमीन्दुजी                          | १०. ब्रह्मजी               |
| ११. सम्भाजी     | ११. सत्तुजी  | ११. घापाजी                              | ११. शाहजी                  |
| १२ बाबाजी       | १२_ सम्भाजी  | १२. बरबटजी                              | १२. श्रम्बाजी रेवायु       |
| १३. भालोजी      | १३ शिवाजी    | १३. खेलकर्ण व खेलोजी                    | १३. परसोजी                 |
| १४. शाहजी       |              | १४. कर्णसिंह व जयकर्ण                   | १४ बाबाजी रेवायु           |
| १५. शिवाजी      |              | १५. सम्माजी                             | १५. भालोजी उभा             |
|                 |              | १६. बाबाजी                              | १६. साहजी                  |
|                 |              | १७. भालोजी                              | १७. एकोजी                  |
|                 |              | १८. शाहजी                               |                            |

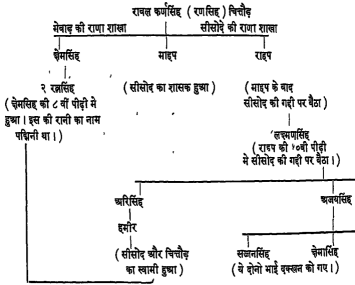
तंजीर-रिशता लेख से दी गई वंशावती सर्वथा अशुद्ध अप्रामाणिक और अनुपयोगी है। कोल्हापुर और विदन्तीस के दिये वंश-युत्त से तत्क्सणसिंह के पुत्र सक्जासिंह के पिता अजयसिंह व अजयसी का उल्लेख नहीं है। वे सम्राह हैं समर्वों से इस में क्रमशा शिवाजी और सिंहजी तिला है जो दोनो अशुद्ध हैं। सनदों से इस को सिघोजी लिला है। ध्वीं पीड़ी में विदनीस ने उपसेन के खान पर इन्दुसेन लिला है। हत्त लिखित सुपोलक्खर (ए० ८८) में लिला है कि इन्द्रसेन शत्रु के हृदय से अपना सर और आतंक विदान से उपसेन के नाम से प्रसिद्ध था। वह उपसिंह के नाम से मा सराहूर था, पर इसने उपसेन को खीकार किया है क्योंक सनदों से उसका यही नाम सिजता है। ८वीं पीड़ी का नाम चारो वंश-युनों से मिल किन्न है। पर अन्तिम तीन नाम वावाजी, भालोजी और शाहजी पांचों वंशाविलयों से एक ही हैं। शिवाजी के इन तीन पूर्वजों के नाम बहुत से इस्तिलिख पत्रों से सिलते हैं। बीच के नाम उस समय तक सन्देहास्पद रहेंगे, जब तक कि कोई सनद या पत्र न मिले। अब तक ब्राव श्रद्ध वंशावजी तीचे वी जाती हैं —

# शिवाजी के पूर्वजों की शुद्ध वंशावली

|                   | · ·                          |
|-------------------|------------------------------|
|                   | १. तस्मणसिंह                 |
|                   | २. श्रजयसिंह                 |
|                   | ३ सङ्जनसिंह१३२० ई० के लगसग   |
|                   | दिच्या के लिए प्रस्थान किया। |
| सनदो के           | ४ द्रतीपसिंह                 |
| श्राधार पर        | े ५. सिघोजी                  |
|                   | ६. मैरोजी व भोसाजी           |
|                   | ७. देवराजजी                  |
|                   | ८ खप्रसेन                    |
|                   | ે ९. શુમજીવ્ય                |
|                   | ् १०. रूपसिंह                |
|                   | ११. भूमेन्दुजी               |
| पुस्तकों के       | १२. घोपाजी                   |
| श्राघार पर        | १३. बारहटजी                  |
|                   | १४ खेलोजी                    |
|                   | १५. परसोजी                   |
|                   | ि १६. बाबाजी                 |
| * *               | १७. मास्तोजी                 |
| पत्रों के आधार पर | १८. शाहजी                    |
|                   | १९ शिवाजी                    |
|                   |                              |

शिवाजी का खादिपुरुष उपर्युक्त वंशावित्वयों में सक्जनसिंह दिखाया गया है, और वस्तुत: वही था भी। यह शिवाजी के पूर्वन अजयसिंह व खजयसी का ज्येष्ट पुत्र था। इस के पूर्व ज वित्तीड़ और सीसोद के शासक थे। इसे निम्न वंश-शृज में दिखाया गया है—

#### ्सङ्जनसिंह के पूर्वजों का वंशवृद्ध १ 🧸



उक्त दो पीढ़ियाँ सज्जनसिंह और उस के पिता का नाम नवस्वर १३५२ में सज्जनसिंह के पुत्र राणा दिलीपसिंह को मिले हुए फर्मान से पुष्ट होते हैं और यह भी पंता लगता है कि देविगिरि या दौलताबाद के प्रान्त में उन को दस गाँव इनाम में दिये गये थे। दिलीपसिंह के पुत्र राणा सिथोजी ने गुलबर्गा के बहमनी बादशाहों को बहुत सहायता दी और इस के बदले में उसे 'मीर नौबत' की उपाधि दी गई, ऐसा फरिरता का कथन है। सिथोजी के पुत्र मैरोजी ने भी बादशाह की सेवा में कुछ कसर बाक़ी न रक्की। इसलिए इस राणा को १३९८ ई० में मुघोल का नगर और उसके पास के ८४ गाँव इनाम में दिये गये। यह फीरोजशाह की दी हुई सनद से पता लगता है। उसके पुत्र देवराज ने १६ वर्ष तक बादशाह की सेवा की। फिर उसके पुत्र उपसेन ने अलाउदीन अहमदशाह बहमनी की जान बचाई। इस असाधारख सेवा के बदले में उसे १४२४ ई० में फर्मीन दिया गया; जिसमे चार पीढ़ियों केनाम स्पष्ट रूप से दिये गये हैं। वे ये हैं—

राणा सिघोजी, मैरोसिंह जी, राजसिंह देवराणा श्रीर उसका पुत्र राणा उपसेन । राणा उपसेन का नाम इन्दु-सेन भी प्रसिद्ध है। यह अपने साई प्रवापसिंह के साथ कोंकणपट्टी को जीवने में लगा रहा। एक बार वह विशालगढ़ या खेलना के शिकें सरहारों के हाथ में पढ़ गया। परन्तु कुछ सुहत बाद उस के बहादुर पुत्रों ने उसे छुड़ा लिया। सनहों से ऐसा प्रवीत होता है कि १४५४ ई० तक इन सीसोदिया भोसलों को देविगिरि, सुधोल, रायबाग श्रीर वॉई जैसे दूरस्य इलाकों में जागीरे मिली हुई थी। उपसिंह की मृत्यु के परवात् उस के दो पुत्रों कर्णसिंह श्रीर अमकुष्ण में परस्पर वैमनस्य हो गया। इस पर छोटा माई शुभकुष्ण अपने चाचा प्रतापसिंह के साथ देविगिरि की जागीर पर १४६० ई० के करीब चला गया श्रीर इस तरह इन दो भाइयों के अलग श्रलग होने पर भोसलों की दो शाखाएँ

१ विशेष के जिए देखिए श्री गौरीशंकर दीराचंद श्रोमा का राजपुताने का इतिहास भाग १. पृ० ४२२

हो गईं। बढ़ी शाखा सुभोस्र में राज्य करती रही और उस के सम्बन्य में बहुत से फर्मान राजा साहब सुपोल के पास मौजूद हैं।

दूसरी शास्त्रा देविगिरि की जागीर पर कुछ काल तक सन्तुष्ट रही। परन्तु उन्हें भी निजामशाही के बाद-शाहों ने अपना सरदार बनाया और पूना के आस-पास की जागीर उन्हें इनाम में दी। बावाजी, भालोजी और शाहजी के सम्बन्ध में बहुत से हस्तिसित पत्र मिलते हैं, जिन से पता लगता है कि उन्हों ने बहुत बहादुरी के काम कर के यश प्राप्त किया।

इस बात को सिद्ध करने के लिए कि देविगिरि की शाखा मुघोल के राजाओं के साथ सम्बन्ध रखती थी, दो सनदे मौजूद हैं। एक १४९४ ई० में कर्णसिंह और रामकृष्ण नामक दोनों माइयों को वाई में जागीर दी गई। इस में से कुछ हिस्सा शाहजी ने घोरपढ़ों से वापिस लिया। इस बात को बताने के लिए १६४६ई० की एक सनद मौजूद है, जिस में दोनों शाखाओं का परस्पर सम्बन्ध स्पष्ट तौर पर बताया गया है। इस की पुष्टि उस पत्र से भी होती है जो शिवाजी ने वाजीराजे के पुत्र मालोजी घोरपढ़ें को लिखा था।

इस तरह बीच के थोड़े से नामों को छोड़ कर पहले और पिछले बंशजों के नाम सनदो, इस्तिलिखित पत्रों छादि से पुष्ट होते हैं। उन साचियों से सिद्ध होता है कि शिवाजी के पूर्वज सूर्य-वशकुलीत्पन्न थे और सीसोद और चित्तीड़ के राणाओं के वशज थे।

सच्चेप में कहा जा सकता है कि तत्कालीन सनवों और अन्य वातों के आधार पर सिद्ध हो चुका है कि सतारा और कोल्हापुर के शासक और उन के रिस्तेदार मुचोल कापशी आदि घोरपड़े शासक सूर्यवश से सम्बन्ध रखते हैं और चित्तीड़ और उदयपुर के राणा के वशज हैं। इस लिए

सिंदावलोकन न्याय-पूर्वक वे स्रपना सम्बन्ध ऐतिहासिक महाकाव्य काल के श्री रामचन्द्र से जोड़ सकते हैं। महाराष्ट्र साम्राज्य के संस्थापक शिवाजी, शिवराम, शिवराज व शिव छत्र-

पित की नसो मे राजपूरों का विद्युद्ध रक्त प्रवाहित हो रहा था। उन के पूर्वज सुद्ध किसान न थे, दिक्खनी सुल-तानों के नीचे १३५०ई० से एक विशाल प्रदेश के शासक थे। इस के क्षातिरिक्त माता की क्षोर से देविगिरि के यादवों के वंशज होने का ने गौरन कर सकते थे। बहुत से लोगों ने शिवाजी को तुच्छ सिद्ध करने का प्रथव किया है, क्योंकि उन्हों ने स्थापित मुसल्मानी राज्य के विरुद्ध विद्रोह का मरुहा खड़ा किया। सब से क्षधिक शाक्ति-शाली प्रतापी मुगल-सम्राद् औरगजेन का नीचा दिखाया, ७०० वर्षों के राष्ट्रीय पतन का प्रतीकार किया, हिन्दू सस्कृति और हिन्दू-धर्म की महिमा और गौरन को फिर से स्थापित किया और मुगल-साम्राज्य और टक्सन के सलतानी राज्यों के भन्नावशेषों पर एक विशाल साम्राज्य का निर्माण किया।

१ शिवाजी टिप्रेट जि०१, ५०२००।

२ वहीं, जि॰ २, पृष्ट २८१

# राजपूताने में प्राचीन शोध

### दीवानवहादुर हरविलास सारदा, श्रनमेर

मारतवर्ष के इतिहास में सदा से राजपूताने का महत्व-पूर्ण स्थान रहा है। प्राचीन काल में ही नहीं, किन्तु मुसलमानों के समय में भी इस प्रान्त के निवासी उन से लड़ने अथवा उन के सहायक होने के कारण बहुत प्रसिद्ध हुए। इस देश में अनेक वीर, विद्वान् एवं कुजामिमानों राजा, सरदार आदि हुए, जिन्हों ने अनेक युद्धों में अपने प्राणों की आहुति दे कर अपनी कीर्ति को अमर किया। चित्रय जाति सदा से वीरता के लिए प्रसिद्ध रही है। वित्तौद, कुंमलगढ़, मांडलगढ़, रयावंभोर, गागरीन, मटनेर (हतुमानगढ़), बचाना, तहनगढ़, मंहोर, जोघपुर, जालोर, आक्चेर आदि किलो तथा अनेक प्रसिद्ध रण-खेतों में कई बढ़े-बढ़े युद्ध हुए, जहाँ अनेक वीर चित्रयों ने वहाँ की मिटी का एक एक कण अपने रक्त से तर किया। कई स्थानों में वीर चत्रायियों तथा चित्रय बालाओं ने अपने धर्म तथा सतीत्त्व की रचा के लिए वीरता के साथ जौहर की घथकती हुई आग में कृद कर अपने प्राण दिये। इतना ही नहीं, किन्तु कई जगह चन्हों ने तलवार चमका कर लड़ाइयों भी लड़ो थीं। राजपूताने में ऐतिहासिक दृष्टि-कोण से भ्रमण करने वालो को स्थान पर ऐसे स्मारक मिलेंगे, जिन्हें देखने से माल्यन होगा कि वहाँ अनेक वीर पुरुषों ने शतुओं से लड़ कर अपने प्राण दिये थे। कर्नल जेम्स टाँड ने राजरताने के ऐसे अनेक स्थल देख कर यही लिखा है—

"राजस्थान मे कोई छोटा-सा राज्य भी ऐसा नही है, जिस मे थर्मोपत्ती जैसी रणमूमि न हो और शायद ही कोई ऐसा नगर मिले, जहाँ लियोनिडास जैसा वीरपुरुप उत्पन्न न हुआ हो।"

इस बीरमूमिके मिझ-मिझ मागो में समय-समय पर अनेक राजवंशों ने अपना अधिकार जमाया, अनेक बाहरी आक्रमणो से—विशेषतः मुसलमानो की चढ़ाइयों तथा उन के साथ की लड़ाइयों के कारण यहाँ के प्राचीन इतिहास के साधन नष्ट हो गये। अपनी प्राचीन पुस्तके नष्ट हो जाने के कारण भाटो ने कई पुस्तके लिख ढाली, जिन मे उन्हों ने इस देश पर राज्य करने वाले वर्तमान राज-वंशों के पिछले नाम, जो उन्हों मिल सके, दर्ज किये और पुराने नामों में से जिन-जिन प्रसिद्ध राजाओं के नाम परस्परा से सुनने में आते थे, वे ही लिखे। अपनी पुत्तकों की पुरानी बतलाने के लिए उन्हों ने अनेक किएमत नाम और मूळे संवत लिखे। जिन प्राचीन वंशों ने यहाँ राज्य किया, उन में से कई एक के नाम तक उन को मालूम न हो सके। उन की पुस्तके, जो बहुत अञ्चद्ध लिखी जाती हैं और जिन में उन को दिये हुए इनाम-इकराम का हाल अतिशयोंिक के साथ लिखा रहता है, इतिहास की पुस्तके समसी जाने लगीं। उन्हें भी वे किसी को बतलाने में, अपनी जीविका के चले जाने के विचार से, बहुषा संकोच करते रहें। ऐसी स्थिति में राजपूताने का प्राचीन इतिहास अधकार में ही पढ़ा रहा और जिन प्रसिद्ध राजाओं के नाम जन-अति से सुनने में आते थे, वे कब हुए और उन्हों ने अपने जीवनकाल में क्या-क्या किया. यह सब प्राय: अज्ञात ही रहा।

भारत में अङ्गरेची राज्य की स्थापना के पश्चात् विद्या काफिर प्रचार बढ़ा और पश्चिमी शैली पर अङ्गरेची के साथ संस्कृत तथा अन्य भाषाओं की पढ़ाई आरंभ हुई। अपने विद्यान्प्रेम के कारण कई अङ्गरेच विद्वानों ने सस्कृत का अध्ययन प्रारम किया और सर विक्रियम जीन्स ने महाकृषि कालिदास के अभिज्ञान-शाकुन्तल नाटक का अङ्गरेजी

श्रातुवाद प्रकाशित किया, जिसे देख कर पाख्रात्य विद्वान् चिकत हो गये और शेक्सिपियर की तरह कालिदास का आदर करने लगे।

इस प्रकार सरकृत-साहित्य की महत्ता का परिचय संसार के विद्वानों को होने लगा । शनै:-शनै: यूरोप में सरकृत का पठन-पाठन त्रारम हुन्जा। ई० सन् १७८४ में सर वितियम जोन्स के प्रयक्ष से परिाया के इतिहास, शिल्प, साहित्य आदि के शोध के लिए कलकत्ते मे परिायाटिक-सोसाइटी-ऑव-वंगाल नाम की सस्था स्थापित हुई श्रौर ई० सन् १७८८ में उक्त संस्था के द्वारा 'पशियाटिक रिसर्चेच' नामक प्राचीन शोव सम्बन्धी पत्रिका का प्रकाशन आरभ हुआ। यूरोप के सब देशों में उस की ख्याति फैली और उस का फ्रेंच अनुवाद भी होने लगा। उक्त पत्रिका की २० जिल्दे अपने के परचात् ई० सन् १८३२ से उसी सस्या-द्वारा उस के स्थान में 'जर्नल-स्रॉव्-दी-यशियाटिक-सोसाइटी स्रॉव् बगाल' नाम का त्रैमासिक पत्र प्रकाशित होने लगा। यरोप मे भी इस विषय की बहुत-कुछ चर्चा आरम हुई और ई० सन् १८२३ के मार्च से खदन मे भी उसी उद्देश्य से ... 'रॉयल-परिायाटिक-सोसाइटी' की स्थापना हुई और उस की शास्ताएँ वम्बई और सिलोन ( लका ) मे भी खुली। इसी तरह समय-समय पर फांस, जर्मनी, इटली अादि यूरोपीय देशो मे तथा अमेरिका एवं जापान मे भी एशिया सम्बन्धी भिन्न-भिन्न विषयां के शोध के लिए सस्थाएँ स्थापित हुईँ। उन के मुख-पत्रों में भारतीय पुरात्तत्व सम्बन्धी विषयों पर अनेक लेख प्रकट हुए चौर खन तक हो रहे हैं। ई० सन् १८४४ में 'रॉयल-परियाटिक-सोसाइटी' ने मारत सरकार द्वारा इस कार्य का होना आवश्यक समम कर ईस्ट-इरिडया-कम्पनी से निवेदन किया और ई० सन् १८४७ में लॉर्ड हार्डिज के प्रस्ताव पर 'बोर्ड ब्रॉव् डाइरेक्टर्स' ने इस काम से लिए खर्च की मजूरी दी। ई० स० १८६१ में युक्त-प्रान्त के मुख्य इजीनियर कर्नल ए० किनंगहम ने इस विषय की योजना तैयार कर लॉर्ड केनिङ्ग की सेवा मे पेश की, जो स्वीकृत ं हुई श्रौर सरकार की श्रोर से प्राचीन शोव के निमित्त 'श्राकियां-लॉजिकल-सर्वें (पुरातत्त्व-विमाग ) नाम का महकमा कायम हुआ। फिर जनरत्न किनगड्म ने उत्तरी भारत मे और डॉ॰ जेम्स वर्जेस ने पश्चिमी और वृक्षिणी भारत मे प्राचीन शोध का कार्य प्रारम किया। ई० सन् १८७२ मे इसी चहेश्य से 'इडियन्-एटिक्नेरी' नामक मासिक-पत्र का प्रकारान आरम हुआ। वह अन तक बराबर निकल रहा था। ई० स० १८८८ से आर्कियाँ-लॉनिकल सर्वें की श्रोर से ्र एपिप्राफिया-इडिका नाम की त्रैमासिक पत्रिका निकलने लगी, जिस की खब तक २० जिल्डे छप चुकी हैं। भारत के इतिहास के लिए उस का बहुत महत्त्व है। इस प्रकार श्चनेक विद्वानो के अम तथा सरकार के प्रयत्न से भारतवर्ष के प्राचीन इतिहास की बहुत-कुछ सामग्री उपलब्ध हुई है, जिस से राजपूताने के इतिहास के मिन्न-मिन्न भागो पर भी पर्याप्त प्रकाश पढ़ता है। निम्न पिक्तियों में हम राजपूताने के इतिहास के अनेक अंगों की पूर्वि के लिए यह करने वाले विद्वानो का शुद्ध परिचय देते हैं।

मेवाड के सुप्रसिद्ध एव प्रतापी महाराखा कुमा वहे वीर, विद्वान, शिल्प और संगीत के अद्वितीय जाता तथा अनेक प्रन्थों के प्रयोता थे। अपने वश के इतिहास की तरफ उन की विशेष किये थी, परंतु उस समय उन के पूर्वजों की शुद्ध नामावली तथा उन का चित्र तक उपलब्ध नहीं था, जिस से उक महामहाराखा इंगा राखा ने अपने राज्य में मिलने वाले अनेक प्राचीन शिलालेलों का समह करवाया और उन के आधार पर अपनी वशावली ठीक की, इतना ही नहीं, किन्तु यथासाध्य उन का बृतान्त मी एकत्र किया। उन्हों ने एकलंग-महारन्य का 'राजवर्षन' नाम का अध्याय स्वयं समह किया और वह भी अपनी कल्पना के अनुसार नहीं, किन्तु अनेक प्राचीन शिलालेलों के आधार पर। उन्हों के समय की

कुमलगढ़ की बड़ी प्रशिक्ष की तीसरी शिला के आरंभ में जन-श्रुति के आधार पर उन के पूर्वजो का वर्णन है, फिर 'राज-वर्णन' प्राचीन प्रशस्तियों के आधार पर जिस्ता गया है। इस 'राजवर्णन' का अधिकांश नष्ट हो गया है थोड़ा-सा अश बचने पाया है; परंतु उक्त महाराणा के एकर्लिंग-महात्म्य के 'राजवर्णन' नामक अध्याय से नष्ट हुए सारे अंश की पूर्ति हो जाती है। इस प्रकार महाराणा कुमा को राजपूताने का सर्व-प्रथम प्राचीन शोधक कहना चाहिए।

कर्नल टॉड ई० सन् १७९९ के मार्च मास मे भारत मे आये। उस समय उन की आयु १७ वर्ष की थी। ई० सन् १८०० में वे १४ नंबर की देशी पैदल सेना में लेफ्टनेट के पद पर नियत हुए। इंजीनियरी के काम में कुशल होने के कारण दूसरे ही वर्ष दिल्ली के पास की पुरानी नहर की पैमाइश का काम उन के कर्नल जेम्स टॉड (ई० सन् १७८२—१८३४) सुपुर्द हुआ। वार वर्ष के अनंतर वे दौलतराव सिन्धिया के दरनार के सरकारी राजदूत और रेजिटेंट मि० श्रीम मर्सर के साथ रहने वाली सरकारी सेना की टुकड़ी के अध्यन्न नियत हुए। उस समय सिंधिया का मुकाम मेवाड़ मे होने से उन्हें आगारे से उदयपुर पहुँचना था। मार्ग मे ही टॉड ने पैमाइश शुरू कर दी और कुछ लोगो को उस का काम सिखला कर जहाँ वे स्वयं न जा सके वहाँ अपने ही खर्च से उन्हें भेज कर नकशे तैयार करवाए और उन की जॉच कर सब से पहले राजपूताने का नकशा उन्हों नेही तैयार किया। ई० सन् १८१८ मे गवर्नमण्ट ने राजपूताने के राजाओं से सन्धि आरंभ की और कर्नल टॉड उदयपुर, जोधपुर, कोटा, बूँदी, सिरोही और जैसलमेर राज्यो के पोलिटिकल-एजट नियुक्त हुए और १८२२ की जून तक वे इस पद पर बने रहे। फिर वे स्वदेश को चले गये।

वीर जातियों के इतिहास से उन्हे बढ़ा प्रेम था, इस लिए उन्हों ने राजपूतों के इतिहास की सामग्री का संप्रह करना प्रारम किया श्रौर उदयपुर, जोषपुर, कोटा, बूँदी तथा सिरोही राज्यों में भ्रमण कर वहाँ के अनेक शिला-लेख, दान-पत्र, सिक्को आदि का बढ़ा संग्रह कर लिया। जिन राज्यों में वे न जा सके, वहाँ का इतिहास उन्हों ने उन राज्यों से--श्रयवा श्रन्य प्रकार से--प्राप्त किया। खदेश जाते समय वे उदयपुर से गोगूदा, बीजापुर श्रादि स्थानो से होते हुए सिरोही और वहाँ से श्राब पहुँचे। तत्परचात परमारों की प्रसिद्ध राजधानी चंद्रावती के प्राचीन खेंडहरो का निरीच्या कर गुजरात होते हुए वे खमात से काठियावाड़ और कच्छ को पहुँचे। वहाँ से जल-मार्ग द्वारा बन्बई पहुँच कर इंमलैंड को प्रश्यान किया । राजपताने मे रहते समय उन के साथ रहने वाले सरकारी सिपाहियो के अफसर कप्तान वाघ (Waugh) चित्रकला से बड़े निपुरा थे। कर्नल टॉड जहाँ-जहाँ जाते, वहाँ वे जन के साथ रहते और प्राचीन मंदिरों मुिंगों आदि के चित्र उन के लिए तैयार करते। इसी तरह जब से वे आये, तब से जन के प्रस्थान के समय तक यति ज्ञानचंद्र बराबर उन के साथ रहे। उन को टॉड अपना गुरु मानते थे और वही उन्हें पृथ्वीराज रासी आदि माषा-काल्यों का अर्थ सुनाते और शिला लेख आदि पढ़ते थे। कर्नल टॉड राजपूताने से संस्कृत और भाषा के अनेक प्रन्थ, २० हजार प्राचीन सिक्के, कई शिलालेख तथा अन्य सामधी अपने साथ विलायत ले गये। लंदन पहुँचने के बाद उन्हों ने राजपूताने का कीर्तिस्तम्म रूप ऐनल्स-ऐड-ऐटि-किटीज व्यॉव् राजस्थान, नाम का एक वृहद् ग्रन्थ लिख कर ई० स० १८२९ में उस की पहली जिल्द और १८३२ में दूसरी जिल्द प्रकाशित की, जिस से पहले पहल यूरोप वालों को राजपूर्वों की वीरता, उदारता आदि गुर्खों का परिचय हुआ। उस के पश्चात् उन्हों ने उदयपुर से प्रस्थान कर बंबई तक की अपनी यात्रा का वर्शन "ट्रेवल्स-इन्-वेस्टर्न-इंडिया" नाम के एक गृहद् प्रन्थ मे लिखा, जो उन की मृत्यु के पीछे ई० सन् १८३९ मे प्रकाशित हुआ।

आधुनिक काल के राजपूताने के प्राचीन शोधकों से कर्नल टॉड सब से पहले थे। उन्हों ने सैकड़ों शिलालेखों, अनेक प्रन्थों, स्थावों तथा फरिश्ता आदि की फारसी तवारीखों के आधार पर राजपूताने का जो इतिहास लिखा, वह पहला एव असाधारख प्रन्थ है। उन के समय में राजपूताने में रेल, तार, डाक. सड़के आदि न थी ऐसी दशा में उन्हों ने घोड़ों, हाथियों, ऊँटो आदि पर इनारों मील की यात्रा कर जो कार्य किया, वह उन की असाधारख गवेपखां, अथाह परिश्रम और कुशाम बुद्धि का परिचय देता है। राजपूताने की प्राचीन शोध-सम्बन्धी जो वाते इस समय ज्ञात हुई हैं वे चहुधा उस समय अज्ञात थी और अधिक प्राचीन लेख पढ़ने के साधन न थे, जिस से उन के प्रन्थों में कहीं कहीं परिवर्तन करने की अव आवश्यकता हुईहै, तो भी उस समय के उन के अगाध परिश्रम और गवेपखां को देखते हुए राजपूताने के इतिहास से प्रेम रखने वाला कोई भी विद्वान उन की सराहना किये विना नहीं रह सकता।

ह्रानचन्द्र जयपुर के सरतरगच्छ के यति श्रमरचद के शिष्य थे। भाषा-कविता के अच्छे ज्ञाता होने के श्रावितिक उन्हें सस्कृत का भी ज्ञान था, इस कारण कर्नल टॉड उन को अपना गुरु मान कर सदा अपने साथ रखते टॉड के राजस्थान तथा ट्रैंवल्स इन नेस्टर्न इंडिया मे जितने शिला-केखों और ताझ-पत्रों यि ज्ञानचंद्र का उल्लेख मिलता , ने सय उन्हों ने ही पढ़े थे। ने ई० सन् की १० वीं शताज्दी के आस-पास के शिला-केखों को पढ़ लेते थे, परन्तु प्राचीन शिलालेख उन से ठीक नहीं पढ़े जाते थे। संस्कृत का ज्ञान भी साधारण होने के कारण कही कही उनमें ज़ुटियाँ रहगई, जो टॉड के प्रन्थों मे क्यों की त्यों पाई जाती हैं। कर्नल टॉडने महाराणा भीमसिंह से सिफारिश कर उन को वहुत-सी जमीन दिलाई। उन का क्यासरा मंडल नामक करने मे हैं, जहाँ ठॉड के समय की कई एक पुस्तकों, चित्रों तथा शिलान्तेखों की नकले विद्यमान हैं।

तिस प्रकार कर्नेत टाड ने राजपूताने के इतिहास के लिए प्रशसनीय प्रयक्ष किया, उसी तरह किलोक फॉर्च्स ने गुजरात के इतिहास का उद्धार किया। पाटन आदि खानों में गुजरात से सबध रखने अखेज़ कर किलोक फॉर्च्स वाले कई प्राचीन, सस्कृत प्रन्थ मिल जाने से इन्हों ने वहीं खोज के साथ रा स मा ला (ई॰ सन् १८९१-१८६६) नामक गुजरात का बृहद् इतिहास तिखा। उस के सम्बन्ध में उन्हों ने आबू की यात्रा की और वहाँ के कई शिक्षा-लेखों की नकले की और देलवाड़े के दोनों जैन-मन्दिरों की कारीगरी की उत्तमचा के विषय में बहुत-कुछ लिखा है।

अलेग्जेहर किनाहम इंजीनियर ये और कई लहाइयों मे रहे थे। ई० सन् १९६१ मे भारत-सरकार ने आर्कि-यॉलॉजिकल हिपाटेमेट स्थापित कर उन्हें उस का अध्यक्त नियत किया। उन्हों ने चीनी यात्रियों के यात्रा-विवर्रणों को मूल अधार मान कर सारे उत्तर-भारत में प्राचीन शोध का काम किया। राजपृताने में अहम्बंहर किनाहम वैराद् आवेर, जयपुर, अजमेर, चद्रावती (मालरापाटन), कोलवी की गुफाएँ (ई॰ सन् १८१४-१८८२) (मालाबाइ राज्य), कोटा, भरतपुर, कामा, वयाना, विजयमन्दिरगढ़, तहनगढ़, स्थानवा, विजारा, वहादुरपुर, अलबर, राजगढ, पारानगर आदि स्थानो का निरीक्षण कर वहाँ के शिलालेख, शिल्प आदि पर पर्याप्त प्रकाश हाला। उन के समय तक अशोक के जिपने शिलालेख ज्ञात हुए, इन की उन्हों ने एक पुस्तक प्रकाशित की, जिस में वैराट (जयपुर राज्य) का लेख और माभू वाला अशोक का सथ के नाम का पत्र भी प्रकाशित हुआ है। इन्हों ने पुरातत्व सम्बन्ध कई प्रन्य लिसे और भारतवर्ष के प्राचीन भूगोल के सम्बन्ध में एं रयं ट जि आाँ प्र की आँ व ई िह या नाम की बृहद् पुस्तक लिखी, हजारों सिक्के एकत्र किये और उन पर चार प्रत्य बिखे। महाराणा कुम्मा के चतुरस्त बड़े सिक्के को पहले पहल उन्हों ने ही प्रकाशित किया। उन के सिक्को के प्रत्यों में राजपूताना से सम्बन्ध रखने वाले भी कई सिक्के छपे हैं। उन की रिपोर्टों की २३ जिल्हें तथा अन्य प्रत्य राजपूताने के लिए ही नहीं, किन्तु सारे भारतवर्ष के प्राचीन शोध के लिए बड़े महत्त्व के हैं। उन के अगाध परिश्रम और अध्यवसाय का परिचय उन के प्रन्थों से ही अनुमान किया जा सकता है। सरकार ने आप को सी. ऐ. इ, के सी. ऐ. इ. की उपाधियाँ दी थीं।

मि० कार्लाइल जनरल किंगहम के श्रासिस्टेंट थे। उन्हों ने राजपूताने में खेड़ा, रूवास, ज्याना, विजयमंदिरगढ़, माचेड़ी, वैराद, घौसा, नांई, चाट्सू, शिवडूंगर, टोड़ा, वधेरा, वीसलपुर, कर्कोटकतगर (जयपुर राज्य),
नगरी (मध्यमिका, उदयपुर राज्य), मोरा, विजोल्यों श्रादि खानों मे श्रमण कर वहाँ
प॰ सी॰ प्ल्॰ कार्लाइल का विवरण लिखने के श्रातिरिक्त कई शिला-लेखो का पता लगाया और बहुत से
सिक्के संग्रह किये। कर्कोटकनगर से मिलने वाले मालवों तथा शिवि जनपद की मध्यमिका (नगरी मेवाड़)
के सिक्के और मेवाड़ के प्रथम राजा गुहिल के सिक्के सब से पहले उन्हीं को मिले थे। ई० सन् १८०१ से
१८८० तक की जनरल किंगहम की श्राकियों लॉजिकल सर्वें की रिपोर्टो में कई जगह इन के राजपूताना-सम्बन्धी
श्रातस्थानों का विवरण मिलता है।

मि० गैरिक भी जनरल कर्निगहम के श्रासिस्टेट थे। उन्हों ने वैराट्, श्रांबेर, जयपुर, श्रजमेर, नागौर, मंहोर, जोधपुर, पाली, नाहौल, जूना खेड़ा, नाथद्वारा, चित्तौड़, निमटोर, चंद्रावती (फालरापाटन) खटकड़ और भीम्माइ आदि स्थानों का निरीक्षण किया और कई शिलाजेलो का पता लगाया। वे चित्तौड़ के प्रच० बी० ब्ल्क्यू गैरिक कीर्तिसंभ की बची हुई दो शिलाओं तथा राधल समरसिंह के समय के वि० सं० १३३० के चित्तौड़ के शिलालेस का चित्र सर्व-प्रथम प्रसिद्धि में लाये।

हाँ० भगवानलाल इंद्रजी जूनागढ़ के रहने वाले प्रश्नेरा नागर थे। रासमाला के कर्ता किलोक फाँर्ज्स की सिफारिश से वे बबई के सुप्रसिद्ध पुरातन्वचेता डा० भाऊदाजी के असिस्टेट नियत हुए। उन्हों ने भाउदाजी के साथ रहते समय काठियाबाड़, दिन्नण आदि के अनेक शिलालेख संग्रह किये और उन्हें डा॰ भगवान काल इन्द्रजी पढ़ा। उड़ीसा की प्रसिद्ध हातीगुम्फा वाले राजा खारवेल के शिलालेख को सर्व-प्रथम प्रसिद्ध में लाने का अथ भी उन्हों को है। उन्हों ने नेपाल में अमय कर वहाँ के अनेक शिलालेख सगह किये। मथुरा के समीपवर्ती प्रदेशमें दौरा कर मथुरा के प्रसिद्ध सिंहध्वज का, जिस पर खरोष्ठी लिपि भे कत्रों के कई लेख खुदे हुए थे, पता लगा कर उसे प्राप्त किया। कामा की मसजिद के स्तंम पर खुदे हुए श्रुरसेन वंशी यादवों के ई० सन् की ७ वीं शताब्दों के लेख को झुद्धतापूर्वक पढ़ा और प्रकाशित किया। मि० कैन्वेल की अध्ययक्ता में प्रकाशित होने वाले वन्वई गैजोटियर की पहली जिल्द के लिए गुजरात का प्राचीन हितहास मी आपने ही लिखा, जिस में राजपूताना के बहुत से मागपर राज्य करने वाले सोलंकियों का विस्तृत इतिहास मी है। अन्य अन्य सिक्कों के सिवा आपने कत्रप राजाओं के सिक्कों का बहुत बड़ा संग्रह किया जिसे अपनी शत्य के समय उपर्युक्त मथुरा वाले सिंहध्वज के साथ ब्रिटिश-म्यूज्यम को मेट कर दिया। उन की शोधक-बुद्धि, विद्यता और गवेषणा अपूर्व थी। लियदन की युनिवर्सिटी की तरफ से आप को 'डाक्टर ऑव् फिलॉसफी, की खपाधि मिली थी। ई० स० १८८८ के १६ मार्च को उन का स्वर्गवास हुआ।

ar ar

ये दघवाड़िया गोत्र के चारण थे। उन के पूर्वज रूण के साँखले राजाओं के पोलपात थे। साँखलों का े हुगा का राज्य छूट गया, तव वे भी अपने स्वामी के साथ मेवाड़ मे आ रहे। यहाँ समय समय पर उन्हे महारायात्रों की तरफ से। कई गाँव मिले। कविराजा स्थामलदास उदयपुर के महा-राखा शंभुसिंह श्रीर सज्जनसिंह के विश्वासपात्र रहे। महाराखा सज्जनसिंह ने श्रपने महामहोपाच्याय कविराज श्यामबदास ई॰ सन् (१८६६- राज्य का बृहद् इतिहास प्रकाशित करने का निश्चय कर उस के व्यय के लिए एक लाख रुपये स्वीकृत किये श्रीर वह कार्य कविराजा के सुपुर्द किया। श्रापने श्रंप्रेची, १८६४) फारसी और सस्कृत जानने वाले विद्वानों को अपने इतिहास-कार्यालय में भर्ती किया और मेवाड़ तथा वाहर के राज्यों में पंडितों को मेज कर अनेक शिलालेखों की छापे तैयार करवा कर उन का संप्रह किया। उन्होंने विस्तार-पूर्वक उत्वपुर राज्य का और राजपृताना तथा वाहर के अन्य राज्यों का, जिन का किसी न किसी प्रकार उदयपुर से सम्बन्ध रहा, संजिप्त इतिहास लिखा । जिन मुसलमान मुलतानों और वादशाहो का मेवाड़ से युद्ध आदि के रूप मे सबंब रहा, उन का भी इतिहास इस प्रथ में लिखा गया। उक बृहद् प्रथ का नाम 'वीर-विनोदः रक्खा, जिस मे अनेक शिलालेखो, दान-पत्रो, सिकों, राजकीय पत्र-ज्यवहार. वादशाही फरमान आदि का वहुत अच्छा संग्रह हुआ है। यह उपयोगी गय छप तो गया. परन्तु राज्य की तरफ से प्रसिद्ध न किया गया। इस से उन का सारा श्रम वस्तुत. जैसा होना चाहिए, वैसा सफल न हो सका श्रीर विद्वत्समाज को उस का यथेष्ट लाम न पहुँच सका। उनका देहान्त वि० सं० १९५१ तहनुसार ई० स० १८९४ में हन्ना।

सुशी वेवीप्रसाद जाति के कायस्य थे। पहले वे टोक राज्य से नौकर थे, फिर उन्हों ने जोधपुर राज्य की सेवा आरम की। वे फारसी के अच्छे विश्वन् और इतिहास के प्रेमी थे। उन्हों ने अनेक फारसी-अन्यों के आधार पर वायरनासा, हुमायूनामा, अकवरनामा, जहाँगीरनामा, शाहजहाँनामा. औरंगजेवनामा, खानसुगी वेवीप्रसाद (ई॰ सद् खानानामा आदि पुस्तके लिख कर हिन्दी-पाठको के लिए मुसलसान-कालीन इतिहास 
प्रवश्य—1823) जानने का अच्छा साधन उपस्थित कर दिया। अपने इतिहास-प्रेम के कारण उन्हों ने 
उद्यपुर, जयपुर, बीकानेर, जोधपुर आहि के कई राजाओं के चरित्र भी हिन्दी और उद्द में प्रकाशित किये। सुशी जी जहाँ जाते, वहाँ के शिला-लेखों की झापे तैयार करते और अपने इतिहास-प्रेमी मित्र गौरीशंकर हीराचद ओमा के पास मेज कर उन्हे पढ़वाते। उन्हों ने प्रतिहार राजा बाउक और कस्कुक के शिला-लेख 
और इधिमति माना के मन्दिर के गुम सवन् २८९ (ई॰ सन् ६०८) का तथा जालीर आदि के शिला लेखों को पुस्तकाकार प्रकाशित किया। वे निर्मीक इतिहास-लेखक थे। उन की पुस्तकों की राजपूराने में चहुत कुछ प्रशंसा है। उन का देहान्त ता० १५ जुलाई ई० सन् १९२३ (वि० सं० १९८०) मे हुआ।

भावनगर राज्य के स्वामी रावल तक्लसिंह जी को इतिहास का ऋषिक प्रेम होने के कारण उन्हों ने ई० सन् १८८१ में अपने राज्य में आर्कियांलॉजिकल डिपार्टमेंट स्थापित किया और कई विद्वानों-द्वारा काठियावाड़ से मिलने वाले मौथीं, जन्नों, गुमों, वलमी के राजाओं, सोलकियो और गोहिलों के रिाला-लेखों रावल तक्किंस की (ई० तथा वानपत्रों का सम्रह करवाया और उदयपुर के सूर्यवरा से अपने वंश का निकास सन् १८१८—१८६६) होने के कारण उदयपुर, चित्तौंड, एकलिंगजी, नागटा, आवृ, राणापुर, नारलाई, सावडी, राजनगर आहि स्थानों से मिलने वाले मेवाड़ के सूर्यवंशी राजाओं के भी कई एक रिाला-लेख अपने पहिलों द्वारा एकत्र करवाये।

ई० सन् १८८५ में मा व नगर-प्राचीन-शो घ-सं प्र ह नामक वृहद् प्रन्थ का प्रथम भाग, जिस में उक्त राज्य की ओर से सूर्यविशियों (मेवाइ के गृहित विशियों और काठिवाइ के गोहितों) से सम्बन्ध रखने वाले कई एक शिलालेख जन के गुजराती और अङ्गरेजी भाषान्तर सहित—विजयशंकर गौरोशद्भर श्रोमा के द्वारा संपादित एवं प्रकाशित हुए हैं। उक्त प्रन्थ के अंत मे काठियावाइ और राजपूताना के कई सौ अन्य शिलालेखों की तातिका जन के सचिप्त परिचय सहित दी गई है। यह प्रन्थ इतिहास-प्रेमियों के लिए बड़ा उपयोगी है। इस के अतिरिक्त ए क ले करा न श्रॉ व प्रा कृत परं ड सं रक्त त इ निस्त 'शान्स' नामक एक दूसरा अन्य भी महाराजा ने प्रकाशित किया, जिस मे काठियावाइ से मिलने वाले मौर्यवंशी राजा अशोक, चत्रपो, गुप्तवंशी स्कंदगुप्त और वलभी के राजाओं, मेवाइ के गुहित विश्वों, काठियावाइ के गोहितो और गुजरात के सोलंकियों के ६५ शिला-लेख एवं दान-पत्र अप्रे जी अनुवाद और उन के वित्र-सहित छापे हैं।

उक्त महाराजा का यह कार्य सर्वथा प्रशंसनीय है।

डॉ॰ बूलर जर्मनी के हेनोवर नगर के रहने वाले थे। उन्हों ने हेनोवर, गॉटिंगेन, पेरिस, ऑक्सफर्ड आदि नगरों में रह कर जर्मन, अङ्गरेजी और संस्कृत की शिचा पाई और ई० सन् १८८० में बंबई के एल्फिस्टन कॉलेज में संस्कृत के श्रोफेसर और फिर उस विभाग के श्रध्यन्न नियत हए। उन को बम्बई गवर्नमेंट ने कई बार इस्ततिखित संस्कृत श्रीर प्राकृत पुस्तकों के सम्रह करने के लिए भिन्न भिन्न डा॰ जॉन जॉर्ज बूजर (ई॰ स्थानो मे मेजा। उन्हों ने लगभग ५००० संस्कृत हस्तलिखित प्रंथ प्राप्त किये। उन्होंने सन् १८३७-१८६८) भी दौरा किया और जैसलमेर के प्रसिद्ध जैन भडारों के संस्कृत और प्राकृत प्रन्थों को राजपूताने के कुछ भाग में देखने के लिए ऊँट की सवारी कर मरुमुमि में वहाँ तक की यात्रा की। वे ही पहले विदेशी विद्वान् थे, जिन्हों ने वहां के भडारों को देखा। इसी तरह उन्हों ने कश्मीर में जा कर वहाँ की पुस्तकों की खोज की और श्रनेक प्राचीन पुस्तके प्राप्त कीं, जिनमे शारदा (कश्मीरी) लिपि मे भोज-पत्र पर लिखी हुई जयानक रचित पृथ्वी रा जिव ज य म हा का ज्य की पुस्तक उल्लेखनीय है। यद्यपि यह पुस्तक अपूर्ण है, तथापि राजपूराने के इतिहास के लिए इस का विशेष महत्त्व है। उन्हाने संस्कृत प्रनथो की खोज के व्यतिरिक्त व्यनक प्राचीन शिला लेखों का इंडियन ऋांटिक्वेरी, एपिप्राफिया इंडिका आदि पत्रिकाओं में सम्पादन किया। प्राचीन भारत के इतिहास के लिए यह बहुत रुपयोगी कार्य हुआ है। उन्होंने एन्साइक्लोपीडिया आॅब इन्हो-आर्यन-फाइलॉ-लॉजी नामक भारतीय खोज-सबंघी कई जिल्दों का प्रन्थ तैयार करवा कर प्रकाशित करने का सराहनीय प्रयत्न किया, किन्तु उस की थोड़ी ही जिल्दे उन की जीवित दशा में छप सकीं। प्राचीन लिपियों के संबंध में उन्हों ने उसी में Mdisohe Palaeographie नामक प्रथ ई० सन् १८९८ मे जर्मन भाषा मे प्रकाशित किया, जिस का डॉक्टर फ्लीट ने अप्रेजी अनुवाद किया इन मे भारतीय प्राचीन लिपियो के ९ नक्रो हैं, जिन की सहायता से प्राचीन लिपियाँ पढ़ी जा सकती हैं। डॉक्टर बूलर बड़े विद्वान् और पुरावृत के खोजी थे। उन्हों ने कई संस्कृत प्रन्थ प्रकाशित किये। कई एक का उन्हों ने अनुवाद भी किया। ई० सन् १८९८ ता० ८ अप्रेल को जर्मनी की कोन्स्टन्स नामक सील में सैर करते समय किरती के उलट जाने से उन की खेद्-जनक मृत्यु हुई।

डॉ॰ कील हॉर्न प्रशिया (जर्मनी) के गोटिंगेन नगर के रहने वाले संस्कृत के असाधारण विद्वान और संस्कृत ज्याकरण के अच्छे ज्ञाता थे। उन्हों ने प्रो॰ मेक्समूलर को साथण की टीका सहित ऋग्वेद के प्रकाशन में बहुत कुछ सहायता की थी। ई० स० १८६६ में वे हिन्दुस्तान मे आये और पूना के डेकन कॉलेज में सस्कृत के प्रोफेसर नियुक्त हुए। उन्हों ने पतजिल का सपूर्य महाभाष्य चार जिल्हों मे सम्पादित किया हाँ नद्ध की हाँने और व्याकरणके अन्य प्रन्थों के विषय मे भी बहुत कुछ लिखा। भारत के प्राचीन (ई० सत् १८४०-१४०८) इतिहास की ओर उन का विशेष घ्यान होने से उन्हों ने अनेक शिलान्तेख और दान-पत्र "इंडियन ऑटिक्नेरी, "एपिप्राफिया इिंहकाण आदि में सम्पादित किए। राजपूताने से सम्बन्ध रखने वाले कई शिलान्तेखों का उन्हों ने सम्पादन किया, जो गृहिल, चौहान, परमार, प्रतिहार आदि वंशों के प्राचीन इतिहास के लिए विशेष महत्व के हैं। उन्हों ने अपने समय वक के उत्तरी और दिक्तण भारत के प्रकाशित शिलान्तेखों और दान-पत्रों की सार-सहित सूचियाँ "एपि-प्राफिया इिंकाण में छापी। ये राजपूताने की ही नहीं, किन्तु भारत भर के इतिहास-प्रोमियों एवं प्ररातत्व-वेत्ताओं के लिए परमोपयोगी हैं। उत्तरी भारत की सूची को काशों की ना० प्र० सभा के मत्री रायवहादुर बाबू स्थामसुन्दर दास ने प्राचीन 'तेख सणिमाला' नाम से हिन्दी में प्रकाशित की थी।

प्रो० पीटसैन ने पहिन्वरा और ऑक्सफर्ड की युनिवर्सिटियों में कॅंप्र जी के साथ सस्कृत की शिक्षा पाई और सन् १८७३ में वे बस्वई के पिनिन्स्टन कॉलेज में सरकृत के प्रोफेसर नियत हुए। वस्वई सरकार की तरफ से उन्हों ने सरकृत एवं प्राकृत की प्राचीन पुस्तकों की खोज के लिए गुजरात और राजपूताने में कई वार दौरे प्रो० पीटर पीटसंव किए। राजपूताने में उदयपुर, कोटा, वृँदी आदि राज्यों में भ्रमण कर उन्हों ने कई पुस्तकों (ई० सन् १=४०-१=४३) का पता लगाया, जिन मे राजपूताना के इतिहास से सम्बन्ध रखने वाले कई सरकृत काव्य भी हैं। उन्हों ने कोटा के पास वाले कख्स्वा के मन्दिर के थि० स० ०९५ (ई० सन् ०३८) के शिलालेख का, जो कर्नल टॉड के समय ठीक ठीक नहीं पढ़ा गया था, ग्रुद्धतापूर्वक सम्पादन किया। लॉ० पीटर्सन ने संस्कृत पुस्तकों की खोज-सम्बन्धी ६ रिपोर्ट प्रकाशित की, जिन मे राजपूताने की इतिहास-सम्बन्धी बहुत सामग्री है। इन के सिवा उन्हों ने कलवर राज्य के पुस्तक-महार का एक बृहद् एव महत्त्वरूण सूचीपत्र भी ई० सन् १८९२ मे प्रकाशित किया।

हॉ॰ वेब वीकानेर तथा उदयपुर के रेजिडेन्सी सर्जन रहे थे। सिक्के एकत्र करने का शौक होने के कारण उन्हों ने राजपूताने के हिन्दू राज्यों के सिक्कों का अच्छा संग्रह कर ई॰ सन् १८९३में "दि करन्सीज ऑन् दि हिन्दू स्टेट्स ऑन् राजपूताना" नामकी एक पुस्तक प्रकाशित की, जिस में उक्त राज्यों के प्रचलित उपलब्ध सिक्कों का विशेष वर्णन नहीं मिलता, तो भी उन्होंने जो संग्रह किया है उतना एक प्रस्तक के रूप में अन्यत्र मिलना कठिन है। इसिलए उन की वह पुस्तक भी राजपूताने के इतिहास के लिए उपादेय हैं। श्वेतान्वर सप्रदाय के जैनाचार्य विजयधर्म स्टि सस्कृत और प्राञ्चत के प्रकाश्ड पित, जैन आदि दर्शन-शाकों के आदितीय झाता और जैन-इतिहास के शोधक विद्वास थे। वे जहाँ-जहाँ जाते चतुर्मास विजयधर्म स्टि करते, वहाँ के शिलालेखों का संग्रह बरावर किया उस के समीपवर्ती प्राचीन नागवा नगर से उपलब्ध होने वाले जैन-लेखों का समह 'देवजुल पाटक' नाम की पुस्तिका में उन्हों ने प्रकाश्च होने वाले जैन-लेखों का समह 'देवजुल पाटक' नाम की पुस्तिका में उन्हों ने प्रकाशित किया है। वन के संग्रह किय हुए सैकड़ों शिला-लेखों में से ५०० शिला-लेखों का एक अलग प्रन्य प्राचीन

लेख-संग्रह भाग १ के नाम से सुनिराज श्री विद्याविजय जी ने ई० सन् १९२९ में उन के खर्गवास के अनंतर प्रकाशित कराया। ये लेख राजपूताना के इतिहास के लिए बढ़े उपयोगी हैं।

डॉ॰ प्रतिट इंडियन सिविल सर्विस की परीक्षा पास कर सन् १८६० मे बम्बई पहुँचे। ई० सन् १८८३ में गवर्नमेट पपिप्राफिस्ट के पद पर नियत हुए। उन्हें इतिहास से बहुत प्रेम एव शिला-लेखों को पढ़ने तथा उन की लगन थी। उन्हों ने ई० सन् १८८८ में 'गुप्त इन्फ्रिप्शन्स' नामक डॉक्टर बॉब फ्रेयफुड फ्बीट विद्वत्तापूर्ण प्रन्थ प्रकाशित किया, जिस में गुप्तो और उन के समकालीन राजाओं के उस (ई० सन् १८६० ना १८६० ना के ज्ञात ८१ शिला-लेख और ताम्र-पत्र चित्रो और अभेजी अनुवाद के साथ छपे हैं। इस में गगधार (फालावाड़ राज्य) से मिला हुआ वि० स० ४८०का, विजयगढ़ (विजयमदिरगढ़, मरतपुर राज्य) से मिला हुआ यौषेयों का तथा वि० स० ४२८ का विष्णुवर्द्धन का लेख प्रकाशित हुआ है। इस प्रन्थ में राजपूताने के इतिहास पर प्रकाश डालने वाले कई अन्य लेख भी प्रकाशित हुए हैं। उन्हों ने 'डायनेस्टीज ऑव दि केनारीज डिस्ट्रिक्ट' नाम का बस्बई प्रान्त से संबंध रखने वाले प्राचीन इतिहास का एक

जन्हों ने 'डायनेस्टीज ऑव दि केनारीज डिस्ट्रिक्टर नाम का बम्बई प्रान्त से संबंध रखने वाले प्राचीन इतिहास का एक महत्त्वपूर्ण प्रन्थ लिखा, जो मि० केम्बेल द्वारा सम्पादित बम्बई गैजोटियर की पहली जिल्द के दूसरे भाग में प्रकाशित हुआ है। उन्हों ने "इंडियन ऑटिक्वेरी" तथा "एपिप्राफिया इंडिका" में अनेक शिलालेखों और दान-पत्रों का सम्पादन किया है, जिन में से कई एक राजपूताने से सम्बन्ध रखते हैं। वे "इंडियन ऑटिक्वेरी" के ई० सन् १८८५ से १८९१ तक संपादक भी रहै।
आप ने लंदन और केम्ब्रिज में अध्ययन किया। संस्कृत के आप अच्छे ज्ञाता और विटिश स्यजियम के प्राच्य-

आप ने तंदन और केम्ब्रिज में अध्ययन किया। संस्कृत के आप अच्छे ज्ञाता और ब्रिटिश स्यूजियम के प्राच्य-देशीय (oriental) पुस्तक-विभाग के अध्यक्त थे। उन्हों ने बौद्ध धर्म-सम्बन्धी प्राचीन पुस्तकों की खोज के विचार से नेपाल की थात्रा की और वहाँ अनेक अज्ञात प्रन्थों का पता लगाया।

सेसिल बेंडाल वे राजपूराने में जयपुर, उदयपुर, जित्तीड़ स्त्रादि में इसी उद्देश्य से गये थे। उन्हों ने स्त्रांवर के किले में सूर्य-महिर के वि० सं० १०११ के शिखा-लेख का तथा उदयपुर की पुरानी

राजधानी श्राहाड़ के शक्तिकुमार के शिला-लेख का पता लगाया और उन्हे श्रपनी 'जर्नी श्रॉव् लिट्रेरी ऐड ऑर्कियॉ लॉजिकल रिसर्च इन् नेपाल ऐड नॉर्वर्न इडिया' (१९९८) नामक पुस्तक मे चित्र-सहित प्रकाशित किया।

डॉ॰ टेसीटोरी इटली देश के निवासी थे। उन को राजस्थानी और डिंगल भाषा से बड़ी श्रभिकिच थी। बंगाल की ऐशियाटिक सोसाइटी ने राजस्थानी और डिंगल भाषा के प्रन्थों की शोध करवाने के उद्देख से इस महत्त्वपूर्णकार्य के लिए डा॰ टेसिटोरी को नियत किया। उन्हों ने जोधपुर और बीकानेर

हाँक्स टेसिटोरी राज्यों में रह कर वहाँ के अपनेक हिंगल प्रयों को तीन विमार्गों में सूचियाँ बनाईं, जिन्हें बंगाल एशियाटिक सोसाइटी ने अलग पुस्तकाकार प्रकाशित किया है। इन सूचियों के अतिरिक्त खिडिया जगा कुत 'रतनसिंह री वचिनकां, बीकानेर के राठोड़ पृथ्वीराज कुत 'वेलि क्रिसन रुक्मिण री' और बिद्रसूजा कुत 'राव जयतसी रो इंद' नामक तीनें डिंगल भाषा के प्रन्यों का सम्पादन किया। इस के सिवा जन्हों ने अपने दौरे की वार्षिक रिपोर्ट मी प्रकाशित कीं, जिन में राजपूताने के कई स्थलों का वृत्तान्त तथा कई शिलालेल भी होरे हैं। ई० सन् १९१८ में यवावस्था में ही उन का देहान्त हो गया।

ये सुप्रसिद्ध सस्कृतज्ञ विद्वान् सर रामकृष्ण् गोपाल मंडारकर के पुत्र थे श्रीर एल्फिन्स्टन कॉलेज (बन्वई) में संस्कृत के प्रोफेसर थे। वे भी बंबई-सरकार की तरफ से इस्त-लिखित प्राचीन पुस्तको की खोज के छिए नियत हुए थे। इन्हों ने राजपूताने में उदयपुर, नायद्वारा, जैसलमेर खादि के पुस्तक-संप्रहों का निरीच्या किया, जिन का वर्णन जनका राजपूताने में उदयपुर, नायद्वारा, जैसलमेर खादि के पुस्तक-संप्रहों का निरीच्या किया, जिन का वर्णन अधिय रामकृष्ण मंद्रारक किये। जैसलमेर के खातिरिक्त उन्हों ने वहाँ के कई एक शिला-लेख प्रकाशित किये। जैसलमेर के शिला-लेखों को सर्वप्रथम प्रसिद्धि में लाने का अथ उन्हों को है।

ये कलकत्ते के रहने वाले थे। एक प्रसिद्ध वकील के यहाँ इन का जन्म हुआ। अप्रेजी के अविरिक्त ये ' संस्कृत, फारसी, हिन्दी, चर्रू, मराठी, गुजरातो, अरवी आदि कई भापाओ के बाता थे। 'आर्कियॉलॉजिकल डिपार्टमेट' में प्रवेश करने के पश्चात वे कलकत्ते के सुप्रसिद्ध इडियन स्युजियम के पुरातत्व-विभाग के अध्यक्त रहे। उन को भारत की प्राचीन लिपियो और सिक्को के विपय में वडी रासालदास चेनर्जी ( है॰ सन् १८८२-१६३० ) अभिरुचि थीं। पहले पहल उन्हों ने बगाल और उड़ीसा मे प्राचीन शोध का कार्य किया। फिर ऋ कियालाँजिकल विभाग में वेस्टर्न सर्कल के सुपरिंटेडेट नियत हुए। बेस्टर्न सर्फत से राजपूतने का सबंब होने से उन्हों ने अजमेर, उदयपुर, वीकानेर, भरतपुर, इन्हौर आहि राज्यों मे दौरा कर अनेक खानो और वहाँ के शिला-लेखों आदि का विवरस िलसा, जो राजपूताने के इतिहास के लिए उपयोगी हैं। उन की मृत्य के अनन्तर हाल ही में वडी-वडी वो जिल्हों में प्रकाशित उन का उड़ीसे का इतिहास बन के जीवन का सर्व श्रेष्ट अन्य है। उस के अरवेक पृष्ठ पर गम्भीर गवेषणा की छाप लगी हुई है। उन्हों ने "इ डियन ब्राटिक्वेरी" और "एपिप्राफिया इ डिका" ब्रावि मे ब्रनेक शिला-लेख एव ताम-पत्रो का संपादन किया। ईसा से पूर्व करीव २००० वर्ष की सभ्यता का परिचय देने वाले सिध के सुप्रसिध स्थान मोहनजोद्देा का पता लगाने और उस की सर्वप्रथम खुराई करने का श्रीय उन्हीं को है। आर्कियाल्जीजिकल विभाग से सवध छोड़ने के वाद वे काशी के हिन्दू विश्वविद्यालय मे प्राचीन सारतीय इतिहास एव संस्कृति विसाग के श्रध्यद्य नियत हुए। उन्हों ने बगला साहित्य को उन्नत करने के लिए दो जिल्दों में वगाल का इतिहास तथा अनेक ऐतिहासिक उपन्यास उस भाषा मे लिखे। उन की बगला मे लिखी हुई भारत के प्राचीन सिकों के संबंध की 'प्राचीन सुना' नामक पुस्तक भी एक चपादेय प्रन्थ है। ना० प्र० सभा ने इस प्रन्थ का हिन्दी खतुवाद प्रकाशित किया। २३ मई सन् १९३० ई० को भारत के उस श्रीष्ठ पुरातत्वविद का थाडी आयु मे ही देहान्त हो गया।

ये सस्कृत और प्राक्षत के वहे विद्वान् हैं। जैन साधनों से उपलब्ध होने वाले प्राचीन इतिहास से इन्हें वहा अनुराग हैं। इन्हों ने प्राचीन जैन लेखां की दो पुस्तक प्रकाशित की हैं। पहली छोटी पुस्तक में सुप्रसिद्ध जैन राजा खारवेल का लेख और दूसरी वहीं में गुजरात, काठियावाह, राजपूताना आदि सुनि निनिष्वय से मिलने वाले ५५७ लेखों का संग्रह है। ये दोनो पुस्तके इतिहास-प्रेमियों के लिए वहें महत्य की हैं। आज कल मुनिजी कई प्रतियों के आधार पर प्रवंध-दिन्तामिए, वीर्यंकल्प आदि जैन आचार्यों के प्रन्यों का उस्कृष्ट सम्पादन कर रहे हैं। आप शान्ति-निकेतन (विश्व सारती) में जैन साहित्य के अध्यापक हैं। इन्हों ने जर्मनी जा कर पठन-पाठन तथा सम्पादन-कला का विशेष अध्यापक हैं। इन्हों ने जर्मनी जा कर पठन-पाठन तथा सम्पादन-कला का विशेष अध्यापक हैं। इन्हों ने जर्मनी जा कर पठन-पाठन तथा सम्पादन-कला का विशेष अध्यापक हैं। इन्हों ने जर्मनी जा कर पठन-पाठन तथा सम्पादन-कला का विशेष अध्यापक हैं। इन्हों ने जर्मनी जा कर पठन-पाठन तथा सम्पादन-कला का विशेष अध्यापक किया है।

वेस्टनं सक डॉक्टर देवदच रामकृष्ण भंडारकर सर्भेल में हे

वेस्टर्न सर्कल के सुपरिटेडेंट मि॰ काजस के श्रासिस्टेट नियत हुए। राजपृताना वेस्टर्न सर्कल में होने के कारण इन्हों ने राजपृताने के उदयपुर, जोधपुर, जयपुर, कोटा, फिरानगढ़ श्रोर सिरोही राज्यों में दौरा किया,जहाँ के कई खानो श्रोर शिलालेखों का वर्णन उस सर्कट्ट की वार्षिक रिपोर्टों में झपा है। पीछे से ये उक्त सर्कत के सुपरिटेडेट हुए। इन्हों ने "इंडियन आंटिक्वेरी", "एपिग्राफिया इंडिका" आदि में कई शिला-लेख प्रकाशित किये हैं। इस समय ये कलकत्ता युनिवर्सिटी में प्रचीन भारतीय इतिहास के प्रोफेसर हैं और इन्हें उक्त विश्व-विद्यालय से सम्मानार्थ पी एच्० डी० की उपाधि मिली है। इस समय ये "इंडियन आंटिक्वेरी" वथा 'एनल्स ऑव दि भंडारकर ओरिएंटल रिसर्च इंस्टीट्यूट' के संपादकों में से एक हैं।

ये श्रोसवाल जाति के महाजन श्रीर वंगाल के जमीदार श्रीर कलकत्ते के निवासी हैं। इन्हों ने धार्मिक माव से श्रनेक जैन तीथों की कई बार यात्रा की श्रीर श्रपनी शोधक-बुद्धि के कारण जहाँ पूर्णचंद्र नाहर, प्रमु॰ जहाँ ये गये वहाँ के जैन शिलालेखों का संप्रह करते रहे। उसी के फल-स्वरूप इन्हों ने जैन-ए, बी॰ एल् लेख-संप्रह की तीन वड़ी वड़ी जिल्दे प्रकाशित की हैं, जिन में करीब २५०० शिला-लेखों का संप्रह हश्रा है उक्त संप्रह की तीसरी जिल्द में केवल जैसलमेर के ही जैन-लेखों का

संग्रह है । ये जिल्ले राजपूताने के इतिहास के लिए विशेष महत्व की हैं और इन का प्रयक्ष सर्वथा सराहनीय है।

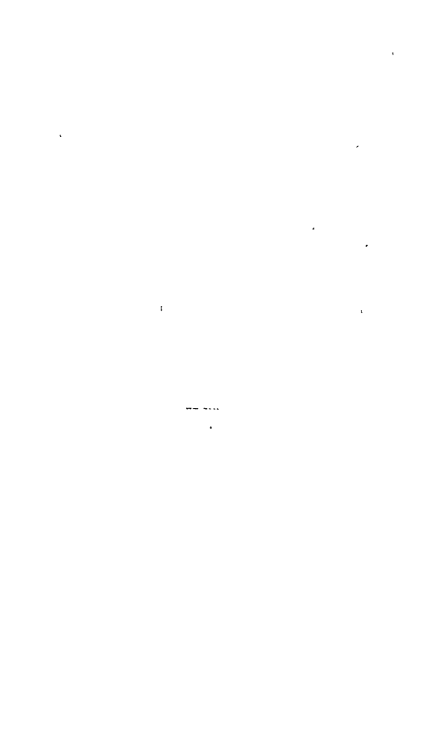
श्रोमा जी वहें विद्वान् श्रीर इतिहास के श्रद्वितीय ज्ञाता है। श्रापने श्रपना विद्याध्ययन समाप्त करने के बार श्रपना सारा जीवन इतिहास की खोज मे लगाया है। श्राप करीव २० वर्ष तक उदयपुर मे रहे। श्रापने कुछ वर्ष किंव-

महामहोपाष्याय रायवहादुर गौरीशंकर हीराचंद नी घोका ( १८६३—) राजा स्थामलदास के साथ रह कर उक्त राज्य के इतिहास-विभाग में मंत्री का काम किया। तत्परचात् ये उद्यपुर म्यूजियम के अध्यक्त नियत हुए। ई० स० १९०८ में आप राजपूजाना म्यूजियम अजमेर के क्यूरेटर बनाये गये। आपने आपने जीवन में राजपूजाना के इतिहास-सम्बन्धी बहुमूल्य खोज की। जिस से कई राजपूज वंशों की वंशाविलयों में जो शृंखलाएं दृदती थीं तथा कुछ का कुछ लिखा था, वह सब आपने अपनी खोज के आधार पर ठीक

किया। आपने कई इस्त-लिखित प्रन्थ, प्राचीन सिक्के, शिला-लेख एवं ताम्नपत्र आदि एकत्रित किये हैं, जिन से राजपूताने के इतिहास पर पर्याप्त प्रकाश पढ़ता है। ई० स० १८९४ में आपने 'भारतीय प्राचीन लिपि माला' नामक अपूर्व प्रन्य की रचना की । उस समय तक संसार की किसी भी भाषा में ऐसा अनुठा धन्ध प्रकाशित नहीं हुआ था । अतएव भारत तथा यूरोप के विद्वानो तथा पुरातस्विवदो ने उसकी मुक्तकंठ से प्रशंसा की।राजपूत जाति से विशेषप्रेम होने तथा उस के शौर्य आदि गुर्गो से सुग्य हो कर कर्नल टॉड महोदय ने ऐनल्स् ऐंड ऐटिकिटीज ऑफ राजस्थान नामक बृहद् इतिहास-प्रथ लिखा था किन्तु नवीन शोध के अनुसार उस मे परिवर्तन करने की आवश्यकता हुई। महाराजकुमार बाबू रामदीनसिंह ने इस का अनुवाद कराया, तो इस के संपादन तथा टिप्पणि का-भार आप को सौंपा। आपने उस कार्य को विद्वता-पूर्वक किया। महानुभाव टॉड के प्रति भी आप की असीम श्रद्धा एवं भक्ति होने से आपने ई० स० १९०२ में उन की सविस्तर जीवनी लिखी जिसे सद्विलास प्रेस ने छाप कर प्रकाशित किया। ई० स० १९०७ मे श्रापने सीलंकियो का प्राचीन इतिहास लिखा। स्त्राज तक हिन्दी मे इस पराक्रमी एवं गौरवशाली जाति का ऐसा सर्वोह्नपूर्ण इतिहास न था। विद्वानों तथा इतिहास वेताओं ने इस इतिहास की बहुत प्रशंसा की तथा नागरी-प्रचारिणी सभा ने इस के लिए एक पदक प्रदान कर आप को सम्मानित किया। मेवाड़ और सिरोही राज्य के इतिहास भी आपकी अमृल्य कृतियाँ हैं। आपके राजपृताने के बृहद् इतिहास की, जो १०—१२ भागों में समाप्त होगा, २ जिल्दे ( ४ भाग ) प्रकाशित हुई हैं। उन के देखने से आपके गभीर ऋष्ययन एव ऋथक परिश्रम का परिचय मिलता है। यह इतिहास आजतक के लिखे हुए अन्य इतिहासों में अपने ढंग का एक ही है। आपकी स्मरण-शक्ति असाधारण है और श्रापका मस्तिष्क बहुमूल्य ऐतिहासिक घटनाञ्चो का अखुट मांडार है। नागरी-प्रचारिणी पत्रिका-द्वारा, जिस का श्रापने

अब तक संपादन किया, आपने हिन्दी-जगत् को उरक्रष्ट साहित्य के साथ अमूल्य ऐतिहासिक सामग्री भेट की है। आप ही के शोध से राजपूताने के इतिहास के प्रत्येक अग पर प्रकाश पढ़ता है। आप का राजपूताने का इतिहास संपूर्ण प्रकाशित हो जाने पर गिवन के 'राइल ऐड फॉल ऑव् दि रोमन एन्पायर' नामक इतिहास की माँति युगान्तर उपिक्षत कर देगा। ई० सन् १९२८ मे आपने मध्यकालीन मारतीय सस्कृति पर प्रयाग की हिन्दुस्तानी एकेडेमी में ३ व्याख्यान दिये, जो पुस्तकाकार प्रकाशित हुए हैं। उक्त पुस्तक मे ई० सन् ६००- १२०० तक की मारतीय संस्कृति के विविध विवयों का विशद वर्णन है। राजपूताने की ऐतिहासिक खोज के लिए आप अथक परिश्रमी और अपने समय के सर्वश्रेष्ठ इतिहासक्ष हैं।

भारत-सरकार ने त्राप के रायबहादुर श्रीर महामहोपाष्याय की उपाधियों से विभूषित किया है।
उपर्युक्त विद्वानों के महान् श्रम से राजपूताने पर राज्य करने वाले मौर्य, मालव, प्रीक, ब्रार्जुनायन, वरीक, हूरा,
गुर्जर, वैस, चावड़ा, गुहिल, प्रतिहार, चौहान, राठौड़, कल्लवाहा, यादव, परमार, सोलंकी, नाग, योधेय, तंबर, दिहया,
निकुप, डोडिया, गौड़, माला त्रादि राजवशों का वहुत कुछ द्युद्ध इतिहास प्रसिद्धि मे श्रा गया है, जिस से माटों की
पुसाको श्रोर ख्यातों मे लियो हुई अनेक कल्पिन वातों का निराकरण हो सकता है। श्रतपय ये विद्वान् प्रत्येक
विद्यानुरागी तथा इतिहास-प्रेमी राजपूताना निवासी के सम्मान पात्र हैं।



# अभिलेखों, मुद्रात्रों, लिपि तथा पाचीन पोथियों का अनुशीलन

# प्राचीन राजशासनांतील दानच्छेदाचा निषेध करणारे रलोक

#### श्रीयुत पांहुरंग वामन काणे, एज्॰ एज्॰ एम्॰, मुम्बई

[ बाञ्चवरूप स्मृति (१. ११६-२०) में विधान है कि खातामी अच्छे रालाओं के परिज्ञान के लिए राला की दानपत्र वा निकन्य के कपटे या ताअपट पर अंकित करवाना चाहिए, तथा इस भकार के लेख उस की शुद्रा से अकित होने चाहिएँ और उन पर दाने।च्छेद के परियामा को भी लिख देना चाहिए। अपरार्क ने इन रलोको पर टीका करते हुए हहस्पति और ज्यास से रलोक उद्घत किए है, जिन में इस का विद्धार से वर्षन है कि कपड़े या ताअपत्र पर लिखे जाने वाले राजगासनों पर क्या लिखा जाना चाहिए। इन में से दोनों स्मृतियों में पाए जाने वाले एक म्लोक में लिखा है कि दानपत्र में इस तरह के रलोक रहने चाहिएँ जिन में दान का पालन करने वाले की स्वर्गमाप्ति और उस का उच्छेड़ करने वाले की ६०,००० वर्ष नरकमीग लिखा हो।

पांचवीं शताब्दी के बाद से ऐसे श्लोक सब दानपत्रों में मिलते हैं। मारिम्मक ग्रुत कीर पहन दानपत्रों में इस प्रकार के रखीक नहीं है। पाचवीं या बुढी सदी ई॰ के दानपत्रों में वहां प्रायः इस प्रकार के २, ३ रखोक ही रहते हैं वहां १० वीं सदी और उस के बाद के दानपत्रों में एक एक दर्वन से भी ज्यादा श्लोक इस प्रकार के रहते हैं। इस लेख में ऐसे ११ रखोक इक्ट्रें किए गए तथा वन के अनुवाद दिए गए है। वन में से कुछ घर्मशाख्त, महाभारत, बृहस्पतिस्सृति तथा अन्यान्य प्रयों में आए हैं यह दिखाया गया है। यह दिखाने का यस किया गया है कि सब से पुराने किम अमिलेखों और दानपत्रों में श्लोक आए है तथा वन के कुछ एक पाठमेदों को भी दे दिया गया है!

याज्ञवल्न्यस्प्रतींव राजार्ने दान देवांना काणवी पढ़ित स्वीकारानी या निषयी खाली दिखेले श्लोक स्राहेत।

दस्वा सूर्मि निवन्धं वा क्रस्ता लेख्यं च कारयेत् । भ्रागामिसद्वरुपविपरिक्वानाय पार्थिव: ॥ पटे वा वाम्रपट्टे वा स्वसुद्रोपरिचिद्वितम् । अभिलेख्यात्मनो वंत्रयानात्मानं च मद्दीपितः ॥ प्रतिम्रद्वपरीमाखं वानच्छेदोपवर्धनम् ॥ (१, ३१८-२०)

धर्थ—भूमिदान केलें असता किंवा एखादी वृत्ति नेमून दिली असता पाठीमागून येखास्वा सज्जन राजाच्या माहितीकरिता राजानें लेख लिइवून ठेवावा। तो लेख वखावर किंवा ताल्रपट्टावर लिइवावा आणि त्यावर आपल्या ( (गब्द, वराह वगैरेनीं युक्त असलेल्या) सुद्रेचा ठसा उमटनावा, आपल्या वशातील पुरुषाचीं नांवें व आपलें नांव त्या लेखात लिहवावें, दान दिलेल्या भूमीचें किंवा निवन्धाचें परिमाण त्याचप्रमाणें दानाचा विच्छेद केला असता काय परिणास होता याचें वर्धन ही त्या लेखांत असावें। त्या लेखावर स्वतःची सही करून कालाचा (शकनृपकाल वगैरे) निर्देश करून चिरकाल टिकणारे असें शासन राजानें करवून ठेवावें।

अपराक्तींनें याज्ञवल्क्यस्मृतीवरील आपल्या टीकेंत बृहस्पित व न्यास यांच्या समृतींतील अवतरखें या श्लोकांच्या व्याख्यानांत दिली आहेत तों सहत्वाची आहेत, त्यांपैकीं बृहस्पितसमृतींतील खतारा खाली देतों।

> दत्त्वा भून्यादिकं राजा वाम्रपट्टे प्रवान पटे । शासनं कारयेद्धम्ये स्थानवंश्यादिसंयुवम् ॥ श्रनाच्छेयमनाद्दायं सर्वभाव्यविवर्जितम् । चन्द्राकंसमकालीनं पुत्रपीत्रान्वयागतम् ॥ दाद्यः पालियद्यः स्वर्गे हर्तुनंरकमेव च । षष्टिवर्षसद्द्वायि दानच्छेदफलं लिखेत् ॥ स्वसुद्रावर्षमासाधिदनाध्यचाचरान्वितम् । एवंविधं राजकृतं शासनं समुद्राहृतम् ॥

यांतील तिसस्वा श्लोकाचा श्रर्थ—दान देखाराला, दिलेलें दान पुढें चालू ठेवबाराला साठ हजार वर्षे स्वर्ग झाखि दानाचा अपहार करखाराला तितकींच वर्षे नरक असें दानाच्या विच्छेदाचें फळ (राजशासनांत) लिहानें। ब्रह्मपतिस्त्रृतीच्या अवतरखांतील दुसरा व तिसरा हे श्लोक व्यासस्त्रृतींत ही होते असें अपराकटीकेवरून दिसरें।

या स्पूर्वीत सांगितल्याप्रमाखें ईसवी सनाच्या पांचव्या शतकापासून सर्व राजशासनांत मजकूर लिहिलेला सांपढते । राजशासनांत येखास्या वाकीच्या मजकुराशों या निवन्धांत कांहीं कर्तव्य नाहीं । दानाची स्तुति व दानिवच्छेदाचा निषेघ बहुघा प्रत्येक शासनाचे शेवटीं असतो । ग्रुख्यत्वें गुप्तशासनें व एपिप्राफिश्रा इन्दिका यांत प्रसिद्ध कालेल्या शासनांवरून वरील दोन विषयां सम्बन्धानें आलेले श्लोक येथें एके ठिकाखीं उद्घृत केले आहेत । शासन जितकें प्राचीन तितके अशाप्रकारचे रलोक कमी असा साधारण नियम आहे । उदाहरखार्थ, मैत्रक कुलांतील व्याव्यसेन याच्या ताव्रपट्टांत देनच रलोक आहेत (ए० ई० जि० ११ पान २२१), घ्रुवसेनाच्या (गुप्त वलभी) संवत् २०६ च्या शासनांत व संवत् २१० च्या शासनांत (ए० ई० जि० ११ पान २०७ व १११) तीनच रलोक आहेत, पण यशःकर्णदेव याच्या संवत् ८२३ (कलचुरि) च्या शासनांत १६ रत्नोक (ए० ई० जि० १२ पान २०४), चाहमान रत्नपाल याच्या विक्रम संवत् ११७६ च्या ताव्रपट्टांत पंघरा रलोक (ए० ई० जि० १२ पान ३१२-१३) व कनोजचा राजा गोविन्दचन्द्र याच्या विक्रम संवत् ११८६ सधील सहेच-महेत येथील ताव्रपट्टांत सात्र शलोक आहेत । येथें निरिन-राळ्या शासनांतील ४१ रत्नोक उद्घृत केले आहेत व ते होतां होईल तो किती प्राचीन काळापासून आढळतात तें व भारतवर्षाच्या निरिनराळ्या प्रांतांतही आढळतात हेंदी दाखविण्याचा प्रयक्ष केला आहे। खालीं दिलेले रलोक कर्षा व्यासाचे न्हणून, कर्षी मनूचे न्हणून, कर्षी स्थुतीतील न्हणून व कर्षी कोठील तें निर्दिष्ट न करतांच शासनांत दिलेले

ह्या निवन्तांत खार्की विजेबे संकेत आहेतः हं ० आँ० = इण्डियन आंध्रिटक्वेरी; ए० इं० = एफिप्राफिआ इन्दिका, गुप्त० = इा० फ्वीट यांनी संपादिवेजी गुप्त शासने ।

माढळवाव । ह्या निबन्धात प्रथम श्लोक, मंतर त्याचा म्पर्थ, मंतर तो कोखत्या प्राचीन शासनांत सापख्वो त्याचें -दिग्दर्शन व कचित् तो वाड्मयांत इतरत्र सापढतो की काय हे ही दाखविलें घ्राहे । खार्ली उद्धृत केलेल्या श्लोकां-'पैकों वरेच जीवानन्द यानों प्रसिद्ध केलेल्या गृहस्पति ग्युवींत म्राढळवात ।

१—बहुभिर्वसुधा दश्ता राजभि सगरादिभि । यस्य यस्य यदा भूमिन्नस्य तस्य नदा फलम् ॥

सगरादि अनेक राजानी पृथ्वीचें दान केलें। ज्या ज्या काळी ज्या ज्या राजाच्या वाज्यात पृथ्वी असेल -त्या त्या वेळी त्या त्या राजाला त्या दानाचें (पुण्य) फळ प्राप्त होवें।

हा श्लोक व पुढील चार श्लोक है अनेक शामनात यंतात। याचे इतके दुसरे श्लोक शासनात आढळव म्नाहोत। बा श्लोकातील दुमरा चरण वहुिमरचालुपालिकां असा पश्चव सिहवर्म याच्या पिकिर तान्नशामनांत (ए० ई० जि० प्रान १३५) पिठत केलेला आहे व ता न्रह्मगति श्लाक म्हणून कुमारविष्णू याच्या चेंद्रलूर तान्नशामनात (ए० ई० जि० प्रान २३५) पिठत केलेला आहे व ता न्रह्मगीत श्लाक म्हणून कुमारविष्णूच्या शासनात दिलेला आहे। हा श्लोक हु० पान ६४६ वर म्बाहे। हा श्लोक ग्रुम० अनुक्रम २१ पान ६३ येथे महाराज हितन याच्या तान्नशासनात (ग्रुम संवत् १५६), त्याचप्रमाणे महाराज हितन याच्या ग्रुम सवत् १५६), व्याचप्रमाणे महाराज हितन याच्या ग्रुम सवत् १५६), चरसेनाचे वलभी शासन (सन् ५एप्त, ई० ब्रॅ० जि० ६ पान ६), मंगलीश चालुक्य याचे शक्त ५०० मधील शासन (१० ब्रं० जि० ६ पान १६३), शक्त ७३५ मधील तीरखेलें तन्नपट्ट (ए० ई० जि० ३ पान ५७) इत्यादि शासनीत आलेला आहे। पहिल्या देव शासनात तो ज्यासाचा म्हणून दिलेला आहे, तीरखेलें येथील शासनात चेच्छं महिंभि असे म्हल्यो देव शासनात तो ज्यासाचा महणून दिलेला आहे, तीरखेलें येथील शासनात चेच्छं महिंभि असे महिल्य देव शासनात ती व्यासाचा महणून दिलेला आहे, तीरखेलें येथील शासनात मन्त्रा महण्यून (ए० ई० जि० ६ पान १८) व होयसळ वीरव्रहाल याच्या शक्त १११४ मधील शासनात 'मन्वादय:' म्हणून हा श्लोक अववारित केलेला आहे। गुम संवत् ३०० मधील एका शासनात 'उक्तं च स्मृतिशास्त्र' असा उन्नेल आहे । शुप संवत् ३०० मधील एका शासनात 'उक्तं च स्मृतिशास्त्र' असा उन्नेल आहे । शुप संवत् ३०० मधील एका शासनात 'उक्तं च स्मृतिशास्त्र' असा उन्नेल आहे । शुप संवत् १०० मधील एका शासनात 'उक्तं च स्मृतिशास्त्र' असा उन्नेल आहे ।

--- पष्टिवर्षसङ्खाणि स्वर्गे मोदित भूमिदः ।
 ध्राच्छेत्ता चानुमन्ता च तान्येव नरके बसेत् ॥

प्रथं --- भूमिदान करणारा साठ हजार वर्षे स्वर्गात ग्रानन्दांत रहातो ग्राणि त्या दानाचा विच्छोद करणारा व विच्छोदाला श्रमुमित देखारा तितकींच वर्षे नरकात वास करिता।

यांतील दुसरें धर्षे दृहस्पित स्प्रतींत (पान ६४६) ब्राहे । बदासी येथील महाकूट स्तंभावरचें संगलीशाच्या -कारकीदींच्या पाचव्या वर्षातील शासन (इं० ब्रॉ० जि० १६ पान १६, धर्मशास्त्रातील श्लोक म्हसून), गुप्त संवत् २३२ -मधील नन्दनाचें ब्रमीय ताम्रशासन (ए० ई० जि० १० पान ५१) व (चेदि) संवत् २०७ मधील दहसेन याचें पार्डी -वाम्रशासन (ए० ई० जि० १० पान ५३, व्यासाचा म्हसून), सिहादित्याचें पालिठाखा ताम्रशासन (इसवी सन २०४, ए० ई० जि० २१ पान १६-१८, व्यासाचा म्हसून), वज्ञभी सवत् २०६ मधील ध्रुवसेनाचें शामन (ए० ई० जि० २१ पान १००, व्यासाचा म्हसून), वज्ञभी सवत् २४१ (म्हस्म इं० म० ४८०) मधील सुरत ताम्रशासन (ए० इ० जि० ११ पान २०१, व्यासाचा म्हसून), शक्ते ६-६२ मधीन गोविन्दाचें ताम्रशासन (ए० इ० जि० ६ पान २११) इत्यादि शेंकडों ठिकाखो हा श्लोक ब्रवतारित कोलेला ब्राहे । ए० ई० जि० १२ पान १३५ येथें हा श्लोक -व ब्राखसी तीन श्लोक (ब्रजुकम नम्बर १, ५, २५) व्यास व मनु या दोषाचे म्हसून दिलेले ब्राहे । गुप्त० ब्रजुकम

२१ (गुप्त संवत् १५६ मधोल) व गुप्त० श्रनुक्रम २३ (गुप्तसंवत् १८१ मधोल), गुप्त० श्रनुक्रम २६ पान ११७-(गुप्त संवत् १७४ मधील) महाराज जयनाथ याचें ताम्रशासन इत्यादि ठिकार्यी व्यासाचा म्हणून व शेवटच्या शासनांत महाभारतांतील म्हणून दिलेला आहे । पुष्कळ ठिकार्यी 'विष्टं वर्षसम्बाणि' श्रसा पाठ आहे।

# ३—स्वदत्तां परवत्तां वा यो हरेत वसुन्धराम्। गवां शतसहस्रस्य हन्तुः प्राप्नोति किल्विषम्।।

प्रथं — प्रापश दान केलेली किंवा दुसरकाने दान दिलेली भूमि जो हरश करती त्याला एक लच गाईचा वध करतारवाला जे पाप लागर्जे त्याची प्राप्ति होते । गृहस्थरक्षाकर या ग्रंथात बृहस्पतीचा म्हणून हा रलेक दिलेला आहे, वलभी येथील धरसेन याच्या वलभिसंवत् २६ ६ मधील शासनांत (६० ऑं० जि० ६ पान ६, व्यासाचा म्हणून), पत्नव राक्षी चाढदेवी हिच्या तान्नशासनांत (ए० ई० जि० ⊏ पान १४६, 'इन्तुः पिबति दुष्कृतम्' असा पाठ आहे), पल्लव सिहवर्म याच्या पिकिर तान्नशासनांत (ए० ई० जि० ⊏ पान १६२, ग्राप्ते रलेक म्हणून), भ्रवसेन याच्या वलभि संवत् २१० मधील तान्नशासनात (ए० ई० जि० ११ पान १११, व्यासाचा म्हणून), इत्यादिः अनेक ठिकाखी हा रलोक सांपडतो।

# ४--स्वदत्तां परदत्तां वा या हरेत वसुन्धराम् । स विष्ठायां क्रमिर्भूवा पितृप्तिः सह पच्यते ॥

भ्रर्थ—म्रापण दान केलेली किंवा दुसरवानें दान दिलेली भूमि जो हरण करितो तो विधेतील कृमि-होऊन भ्रापल्या पितरांसहवर्तमान क्लेश भोगतो।

गुप्तसंवत् १७४ मधील महाराज जयनाथ याच्या ताल्रशासनांत (गुप्त० अनुक्रम २६ पान ११७, 'सर्वमस्य-समुद्धां तु यो''सह मन्जिति', असा पाठ आहे), गुप्त संवत् १६१ मधील महाराज हिस्तन् याच्या ताल्रशासनांत (गुप्त० अनुक्रम २३ 'मन्जिते' असा 'पच्यते' वहल पाठ), इ० स० सावन्या शतका च्या पूर्वाधांतील मास्करवर्मन् या राजाच्या निधनपुर वाल्रशासनांत (ए० इं० जि० १२ पान ७५), शशोक राजाच्या कारकीर्दीतील गुप्तसंवत् ३०० मधील एका-शासनांत (ए० इं० जि० ६ पान ३६३, 'मन्जिति' असा पाठ), शशोक राजाच्या कारकीर्दितील गुप्तसंवत् ३०० मधील एका-शासनांत (ए० इं० जि० ६ पान ४५ स्मृतिशाक्षांतील म्हणून्), ई० सं० ६६० मधील पहिल्या विक्रमादित्याच्या शासनांत (ए० इं० जि० ६ पान १०१, 'पष्टि वर्षसहस्याणि विष्ठायां जायते क्रिमः' असा पाठ), कदम्ववशीय कृष्ण्यन्त याच्या शासनात (ए० इं० जि० ६ पान १८, 'पष्टिवर्षसहस्याणि घोरे तमसि पच्यते' असा पाठ), राष्ट्रकूट कृष्ण्यराज पहिला याच्या शक्ते ६६० मधील वळेगांव ताल्रशासनांत (ए० इं० जि० १३ पान २००, व्यासाचा म्हणून्,), शक्ते ८५१ मधील चवथ्या गोविन्दाच्या शासनांत (ए० इं० जि० १३ पान ३३३), सवत् ११८६ मधील गोविन्दचन्द्र याच्या ताल्रशासनांत (ए० इं० जि० १३ पान ३३३), सवत् ११८६ मधील गोविन्दचन्द्र याच्या ताल्रशासनांत (ए० इं० जि० १३ पान २१६) इत्यादि ठिकाखी हा श्लोक झाहे। हा इहस्पित स्पृति पान ६४६ येथेही आहे। काही ठिकाखी 'स्विव्राया' असा (इहस्पित) व काहों ठिकाखी 'स्विव्राया' असा पाठ आहे।

५—स्वदत्तां परदत्तां वा यह्नाद्रत्त युधिष्ठिर । मही मतिमतां श्रेष्ठ दानाच्छेयोऽतुपालनम् ॥ द्मर्थ-बुद्धिसानांत श्रेष्ठ युधिष्ठिरा ! स्नापण दान दिलेल्या किंवा दुसरधानें दान दिलेल्या सूर्माचें यत्नपूर्वक रचण कर, (स्वत:) दान देण्यापेचा दिलेलें दान रचण करणें (किंवा चालू ठेवणें) हें जाल श्रेयस्कर आहे।

यातील शेवटचा चरख वाज्ञवल्क्य १ ३१८—३२० वरील मिताचरा टीकेंत आला आहे ! कदाचित् तो श्लोक ६ मधून ही धेवलेला असेल ! महाराज संचोभ याचें गुप्त संवत् १५६ मधील तान्नशासन व महाराज हित्वत् याचें गुप्तसंवत् १५१ मधील तान्नशासन (गुप्तः अनुक्रम २१ व २३, दोन्हीं ठिकाणीं 'पूर्वदचां द्विजातिभ्यो' असा पाठ आहे), महाराज जयनाथ याचें गुप्त सवत् १७४ मधील तान्नशासन (गुप्तः अनुक्रम २६ पान ११७ येथें 'स्वदचां' असाच पाठ आहे), मैत्रक ज्यात्रथेन याचे संवत् २४१ न्हर्यजे सन् ५६० मधील सुरत तान्नशासन (प० ई० जि० २१ पान २२१ 'पूर्वदचा द्विजातिभ्यो यत्नाद्वच' असा पाठ आहे), गुप्त संवत् १६६ (ई० स० ५१८-१८) मघील महाराज संचीभ याचें वैत्त् तान्नशामन (प० ई० जि० ८ पान २८७, येथेंही 'पूर्वदचा द्विजातिभ्यो' हा पाठ आहे), ई० ऑठ जि० ६ पान ३६३ चालुक्य मंगलीश याचें शक्ते ५०० मधील शासन (ज्यासाचा न्हर्यून), बुद्धराज याचें तान्नशासन (सन् ६०६-१० मधील ए० ड० जि० पान २८७, येथें ही 'पूर्वदचां द्विजातिभ्यो' हा पाठ आहे), चेदि संवत् ३६२ मधील चवव्या दहाचे शासन (प० ई० जि० ५ पान ३७)—या सर्व ठिकाखो ज्यासाचा न्हर्यून हा रलेका दिलेला आहे । चाहमान रत्नपाल याच्या संवत् ११७६ मधील तान्नशासनांत 'पूर्वदचां निर्नेष्टेश्च यत्नाद्वच संवकतो' असा पाठ आहे ।

### ६—स्वं दातुं सुमहच्छक्यं दुःखमन्यार्थपालनम् । दान वा पालन वेति दानाच्छेयोऽतुपालनम् ॥

श्रर्थ—स्वतांच्या मासकीची वस्तु दान करसें पुष्कळ शक्य श्राहे पस दुसरवानें दिलेल्या दानाचें पालन करसें कठीया श्राहे। (स्वतः) दान देखें किंवा (दुसरवानें दिलेल्या) दानाचें पालन करसें वातून पालन करसें हैं जासा श्रेयस्कर श्राहे।

विक्रमादित्य चाह्नुक्य (पिहला) याचें इ० स० ६६० मधील ताम्रशासन (ए० ई० जि० ७ पान १०१), कादन्बनंशीय कृष्णवर्मी याचें ताम्रशासन (ए० ई० जि० ६ पान १८, मनूचा न्हस्यून) इत्यादि ठिकासीं हा रलोक स्राला स्राहे।

# अ-अग्नेरपत्यं प्रथमं सुवर्णं मूर्वेषणवी स्थैसुवाश्च गाव । दत्ताक्षयस्तेन अवन्ति खोका यः काष्वनं गां च महीं च ददात् ॥

अर्थ-सुवर्थ हे अग्नीपास्न प्रथम स्त्पन्न भार्ले, मृभि ही निष्णूची कन्या आहे व गाई बा स्वांच्या कन्या होत । वो सुवर्षदान, गोदान व मृमिदान करील त्यांने तिन्ही खोकांचें दान केलें असें होतें (कारण अग्नि, निष्णु व स्वें बाचों पृथ्वी अन्तरिच व बुढोक हीं अधिष्ठानें आहेत)।

हा ख़ोंक विसष्ठवर्मसूत्र २८ १६ (येथें विसरा चरण 'तासामनन्तं फल्लमश्तुवीत' असा धाहे), वनपर्वं प्रध्याय २०० १२८व ष्टह० पान ६४७ या ठिकाणी सापडतो। हा ख़ोक तीवरदेव याच्या राजिं ताम्रशासनांत (गुप्त० पाम १६१), तीवरदेवाच्या वालोद ताम्रशासनांत (ए० ६० जि० ७ पान १०५, ज्यासाचा म्हण्यून), दिन्तवर्म याचें शक्ते ७८६ मधील शासन (ए० ६० जि० ६ पान २८५ व २६३, ज्यासाचा म्हण्यून), तिसरा इन्द्रराज याच्या शके ८३६ मधील शासनात (ए० ६० जि० ६ पान २७), महासुदेव याच्या खरिस्रार शासनांत (ए० ६० जि० ६ पान १७३) सांपडते।

# द—विन्ध्याटवांध्वतायासु शुष्ककोटरवासिनः । कृष्णसर्पा हि जायन्ते ब्रह्मदेयापहारकाः ॥

स्रर्थ--- ब्राह्मणाला दिलेल्या दानाचा अपद्वार करणारे जलविरहित अशावित्थ्य पर्वताच्या अरण्यांत शुष्क वृत्ताच्या ढेंग्लीत राहाणारे कृष्णसर्प म्हणून जन्मास येतात।

ई० ऑ० जि० ६ पान ७३ (शके ५३४, व्यासाचा म्हण्त्न), कलपुरि संवत् २६२ (इ० स० ५४१) मधील संगमसिंहाचें ताम्रशासन (ए० ई० जि० १० पान ७४), वलमी संवत् २१० मधील ध्रुवसेन याचें पालिठाणा ताम्रशासन (ए० ई० जि० ११ पान ११३-१४, येथे 'ऋष्णाहयो हि जायन्ते मूमिदानं हरन्ति ये' ग्रसा पाठ छाहे), ए० ई० जि० २ पान २० (सन् ५६५, व्यासाचा म्हण्त्), चेदि संवत् ३६२ मधील चवष्टया दहाचें शासन (ए० ई० जि० ६ पान २०), ए० ई० जि० ६ पान २११, शके ६६२ गोविन्द याचें शासन, शके १११४ मधील वीरवल्लाळ याचें शासन (ए० ई० जि० ६ पान ६०, मन्वादि महर्षीं चा म्हण्त्न) इत्यादि ठिकाणीं हा श्लोक येते। यशःकर्णदेव याच्या चेदि संवत् पर्वे म्हण्यो सन् १०७३ मधील ताम्रशासनांत 'वारिहीनेध्वरण्येषु शुष्ककोटरवासिनः। ऋष्णसर्पास्तु जायन्ते ऋढदेवस्वहारिणः।' ग्रसा पाठ ग्राहे। महाराज हिस्त्य याच्या गुप्तसवत् १६१ मधील ताम्रशासनांत 'ग्रपानीयेध्वरण्येषु "ऋष्णाहयोनिष्ठायन्ते पूर्वेदानं हरन्ति ये॥' ग्रसा पाठ ग्राहे।

# थानीह दत्तानि पुरा नरेन्द्रैर्दोनानि धर्मार्थयशहः राशि । निर्माल्यवान्वप्रतिमानि तानि को नाम साधु पुनराददीत ॥

भ्रर्थ—धर्म, अर्थ श्राणि यश यांची प्राप्ति करून देखारी जीं दाने पूर्वी राजांनी दिली वी निर्माल्य किंवा वान्ति याप्रमार्खे समग्रारी कीग्रता साधु पुरुष परत घेईल १

ए० ई० जि० २ पान २० (चेदि संवत् ३४६ म्ह्याजे इ० स० ५६४), ए० इं० जि० ६ पान ३६६), शके ७८६ मधील नित्तवर्म शासन (ए० ई० जि० १३ पान ३३६), शके ७८६ मधील दिन्तवर्म शासन (ए० ई० जि० ६ पान २६८), ए० ई० जि० ६ पान २६८, (इ० स० ६०६-१०. 'निर्शुक्तमाल्य' असा पाठ आहे), इं० ऑ० जि० ६ पान ७३ (शके ५३४), वलभी संवत् ३२० मधील प्रुवसेनाचा तास्रपट्ट (ए० इं० जि० ८ पान १६०), बुद्धराज याचे तास्रशासन (इ० स० ६०६ मधील, ए० इं० जि० १२ पान ३५), या सवै ठिकार्यी ज्यासाचा म्ह्यून हा श्रक्तोक दिखेला आहे। इ० स० ५७४ मधील सिंहादित्याच्या पालिठाया तास्रशासनात (ए० इं० जि० ११ पान १८) 'यानीह दारिद्रथमयाक्ररेन्द्रिधनानि धर्मायसनी-कृतानि' असा पाठ आहे। काही ठिकार्यी 'दत्तानि यानीह' असा पाठ आहे।

## १०—सामान्योऽयं धर्मसेतुर्नृपाया काले काले पालनीयो भवद्भिः। सर्वानेतान् भाविनो भूभिपालाम् भूयो सूर्यो याचतं रामचन्द्रः॥

्र अर्थ—सर्व राजेकोकांना (हे दिलेले दान) साधारण असून त्यांना तो धर्माप्रत पोचिवसारा संतु आहे। (म्हणजे एकट्यालाच सा दानाचे पुण्य मिळखारें नसून त्या पुण्यांत मागून येखारे सर्वराजे अंशभाक् आहेव); तुन्हीं (भावी) राजांनी वेळोंवेळी या सेतूचे (दानाचे) पालन केले पाहिजे। श्रशी प्रार्थना रामचन्द्र पुन पुनः सर्व भावी राजांना करीत आहे।

चवस्या गोविन्दाचें शासन (ए० इं० जि० १२ पान ३३३), ए० इं० जि० ६ पान ३७ (शके ८३६ मधील विसरशा इन्द्रराजाचें शासन), विक्रम संवत् १०७८ मधील मोजाचें वाम्रशासन (इन्डियन हिस्टारिकल काटलीं सन १६३२ पान ३०४), ए० इ० जि० २ पान २२० (शके ८२२), परमिर्दिदेवाचें संवत् ११२३ मधील वाम्रशासन (ए० ई० जि० ४ पान १८३), होश्रसळ वीरवल्लाळ याचें शके १११४ मधील शासन (ए० ई० जि० ६ पान ७७, मन्वादिमहर्षीं चा न्हरून), या ठिकाशीं हा रलोक साहे। काही ठिकाशीं प्रघीचा व्यत्यास अहे न्हरूक 'सविनेतान' अशी सुरवात केलेली छाहे। उदाहरणार्थ, शके ८१५ मधील नोळव वंशीय शासन (ए० इं० जि० १० पान ६७, 'शवतं रामचन्द्र' यहल 'म्रर्थयत्येप राम' असा पाठ), सवत् ११७६ मधील गोविन्दचन्द्राचें सहेट-महेट शासन (ए० इ० जि० २१ पान २४), कार्यदेवाचें मन १०४७ मधील शासन (ए० इ० जि० २१ पान १४१), चाहमान विम्रहराज याचें शामन (ए० ई० जि० २ पान १४१)।

### ११--न विपं विपमित्याहुर्वहास्व विषमुच्यते । विपमेकाकिन इन्ति ब्रह्मस्वं पुत्रपौत्रकम् ॥

स्रर्थ—विष हे खरोखर किप नव्हें स्रमें (जायते लोक) म्हयातात, ब्रह्मम्ब हेच विष आहे (कारया) विप हे एक जयाला सारतें परन्तु ब्रह्मस्व हे (अपहार करखाराच्या) पुत्रपौत्राचाही यात करतें।

हा श्लोक विसन्ध्यमंसूत्र १७ ७६ यंथें, दृह० पान ६४८ येथें ग्राहे व पहिलें ग्रर्ध वौधायन धर्मसूत्रातही न्याहे (१८. १०२) शकं ८१४ मधील धर्मपुर येथील नोळंब शासन (ए० ई० जि० १० पान ६७, येथें 'देवस्व' विध्युच्यते' न्नसा पाठ ग्राहे), शकं ७७० मधील सोमेश्वराचें शासन (ए० ई० जि० १३ पान १७३, 'देवस्वं विध्य पाठ ग्राहे), संवत् ११७६ मधील चाहमान रक्षपाल याचें सेवाही ताम्रशासन (ए० ई० जि० २१ पान ३१३-१४), -कनोजच्या चन्द्रदेवाचें संवत् ११४८ मधील वाम्रशासन (ए० इ० जि० ७ पान ३०४)।

१२—झास्सोटयन्ति पितरः प्रवल्गन्ति पितासहाः।
भूमिदोऽस्मत्कुले जातः स नस्राता भविष्यति॥
१३—प्रायेष हि नरेन्द्राषां विद्यते नाद्युमा गति.।
पूयन्ते ते तु सततं प्रयच्छन्तो वसुन्धरास्।।

भर्थ-पितर टाळधा पिटवात, पितासह उड्या सारूं लागवात, की भ्रासच्या कुळांत सूमिदान करत्यारा 'काला, वा भ्राम्हाला वारील, प्राय: राजाना भ्रश्चभगित प्राप्त होत नाहीं कारण वे ब्रसुन्धरेचें सतत दान करीत 'श्रसस्थानें पुनीत होवात।

यातील पहिला श्लोक बृहस्पतिस्प्रतींत (पान ६४५) आहे । दोन्ही श्लोक गुप्त संवत् १७४ मधील महाराज ज्वयनाथ याच्या ताम्रशासन्तत आहेत (गुप्त० अतुक्रमाक २६ पान ११७)।

> १४--सुवर्धमेकं गामेका भूमेरप्येकमङ्गुलम् । इरलरकमाप्रोति यावदाभूवसंप्लबम् ॥

अर्थ-एक सुवर्ध (सोन्यार्चे नार्धे), एक गाय किंवा एक अंगुलसुद्धा मूमि यांचा जो अपहार करिते। त्याला -भौतिक प्रलयापर्यंत नरक मिळते। ! हा श्लोक बृहस्पति स्प्रतींत (पान ६४७) येते । तेथें 'गामेकां स्वर्थमेकं वा भूमेरप्यर्धमङ्गुलम् । इन्धकरकमा-याति' असा पाठ आहे । इ० स० १०४७ मधील कर्यादेवाच्या ताम्रशासनांत (ए० इ० जि० २१ पान १४१), संवत् ११४८ मधील कनोजच्या चन्द्रदेवाच्या शासनांत (ए० ई० जि० ६ पान ३०५ येथें 'गामेकां स्वर्थमेकं च' असा पाठ आहे), संवत् ११८६ मधील एका शासनांत (ए० ई० जि० २ पान ३६३) हा श्लोक येतो ।

> १५--- भूमिं यः प्रतिगृह्णाति यश्च भूमिं प्रयच्छति । इभौ तौ पुण्यकर्माणी नियतं स्वर्गगामिनौ॥

म्रर्थ-जो भूमीचें दान करितो व जो भूमिदानाचा प्रतिप्रह करितो ते दोघेही पुण्यकर्म करणार श्रस्न निःसंशय स्वर्गास जातात ।

हा श्लोक बृहस्पित स्मृतीत पान ६४७ व बृद्धहारीत ७.१६४ येथें ब्राहे। हा श्लोक कर्यदेवाच्या इ० स० १०४७ सघील शासनांत (ए० ई० जि० ६ पान १४१), संवत् ११८६ सघील गोविन्दचन्द्राच्या शासनांत (ए० ई० जि० २१ पान २४), संवत् ११४८ मघील चंद्रदेवाच्या शासनात (ए० ई० जि० ६ पान ३०५), इ० स० १०४७ मघील कल्लचुरि सोढदेव याच्या शासनांत (ए० ई० जि० ७ पान ६३), संवत् ११६२ मघील शासनांत (ए० ई० जि० २ पान ३६०) येती।

१६---फालकृष्टां मद्दीं दर्धात् सबीजां सस्यमाखिनीम् । यावत्सूर्यकृता लोकास्तावत्स्वर्गे मद्दीयते ॥

म्रर्थ-नागरानें नागरलेली, बीजयुक्त व पीक भ्रालेली भ्रशी जमीन जो दान देता तो जो पर्यंत सूर्याच्या प्रकाशाने लोक शकाशित होत भ्राहेत तों पर्यंत स्वगीत महत्व पावतो ।

हा श्लोक दृहस्पति स्पृतीत (पान ६४५) आहे । दुसरा सत्याश्रय पुलकेशी याच्या निपळ्डू वान्नशासनीत (इ० स० साववें शतक पूर्वार्घ, प० इ० जि० ३ पान ५२), इ० स० १०७३ मधील यश:कर्यंदेवाच्या वान्नशासनीत (ए० इ० जि० १२ पान २०५) वो येतो ।

१७-- मूमिप्रदानान परं प्रदानं दानाद्विशिष्टं परिपालनं तु । सर्वेऽतिसृष्टों परिपाल्य मूर्मिं नृपा नृगाद्या त्रिदिवं प्रपन्नाः ॥

भ्रर्थ--मूमिदानापेचां श्रेष्ठ भ्रसे दुसरें दान नाहीं, पर्य मूमिदानापेचांही मूमिदानाचें परिपालन करसें जास्त श्रेष्ठ भ्राहे । दान केलेल्या भूमीचें परिपालन केल्यासुळेच सर्व नृगादि राजे स्वर्गलोकाप्रत गेले ।

महाराज संजोम याच्या गुप्त संवत् १६६ (म्हणजे इ० स० ५१८-१६) मधील वैत्ल ताम्रशासनीत (ए० इ० जि० ८ पान २८७, ज्यासाचा म्हणून), व त्याच राजाच्या गुप्त संवत् २०६ (गुप्त० धनुक्रम २५ पान ११५) मधील ताम्रशासनीत हा श्लोक येतो ।

> १८—भूमिदानसमं दानिमह लोके न विद्यते। य: प्रयच्छिति भूमिं हि सर्वकामान्ददाति स:।।

श्रर्थ—ह्या जगामध्यें भूमिदानासारखे दान नाही; जो भूमिदान करितो तो सर्व काम देते। ।
पद्मत सिंहवर्म याच्या पिकिर ताम्रशासनांत (ए० ई० जि० ⊏ पान १६२, आर्थ श्लोक न्हरणून) हा
दिलेखा आहे।

## १६--योऽचिंतं प्रतिगृह्याति ददात्यचिंतमेव वा । ताबुमी गच्छत म्वर्ग नरकं तु विपर्वये ॥

संबत् ११६२ सघील शामनात हा श्लोक आहे (ए० इं० जि० २ पान ३६०)। हा मनुम्मृति ४२३५ आहे।

२८—श्रपि गङ्गादितीर्थेषु इन्तुर्गामयवा द्विसम् । निष्कृति स्यात्र देवस्वनद्वस्वहरखे नृखाम् ॥

द्धर्थ--गङ्गादितीर्थाच्या ठिकार्णी गाय किंवा द्विज याचा वध करणाराही पुरुप कदाचित् पापापासून मुक्त होईल परन्तु देव व बाह्यण यार्चे धन हरण करणारा पुरुप (पापातून) मुक्त होजार नाहीं।

वेळगावच्या इ० स० १२०४ च्या एका शासनात हा ग्लोक येता (ए० ई० जि० १३ पान २२)।

२१--मद्वंशजाः परमहीपतिवंशजा वा पापादपेतमनसो भुवि भाविभूपाः।

ये पालयन्ति मम धर्मीममं ममन्तं तंत्र्यो मया विरचितोऽजलिरेप मूर्जि ॥

श्रर्थ—माभ्या वंशातील किंवा परदशातील जे सावी राजे पापापासून सन पराष्ट्रत करून सी जें हे दान केलें आहे तें समग्र पालन करितील त्याच्यापुढें शिर वाकबून सी अच्छिल करितों (म्ह्याजे सी त्याना हात जोह्स नसस्कार करितों). सहाव्या विकसादित्याच्या निळ्गुन्द येथील सन् ११२३ सघील ताल्रशासनांत हा श्लोक आहे (ए० ई० जि० १२ पान १५५)।

> २२--- ग्रद्भिर्दत्तं त्रिभिर्भुकं सिद्भश्च परिपात्तितम् । एतानि न निवर्तन्ते पूर्वराजकृतानि च ॥

अर्थ—जलपूर्वक कलेलें दान, तीन पिट्या वपसोगिलेलीं जमीन व साधुपुरुषांनीं परिपालन केलेलें दान आणि पूर्वीच्या राजानीं केलेलीं दानें ही निवृत्त होत नाहींत । कदम्यवंशीय कृष्णवर्म याच्या तालशासनात सनूचा म्हणून हा ख्लोक दिलेला आहे (ए० ई० जि० ६ पान १८)।

२३—शङ्को भद्रासमं छत्रं वराश्वा वरवारणा: ।
भूभिदानस्य चिद्वानि फक्षमेवस्पुरन्दर ॥

क्रथं—हे इन्हा ! शह्न, राजसिंहासन, छत्र, श्रेष्ठ घोड़े व श्रेष्ठ गज हें जें फळ (एखाद्याखा) प्राप्त होतें तें सूमिदानाचें बोवक श्राहे (म्हब्बेचे पूर्वजन्मीं किंवा या जन्मीं सूमिदान करखाराखा हीं राजचिह्ने प्राप्त होताल) !

हा रहोक इहस्पित स्प्रतींत (पान ६४५) माहे। कलचुरि सोढदेव याच्या इ० स० १०७७ मधील ताम्रशासम (प० ई० जि० ७ पान ६३), कनोजच्या चन्द्रदेवाचे संवत् ११४८ मधील शासम (प० ई० जि० ६ पान २०५), सवत् ११८६ मधील गोविन्द्रचन्द्राचे शासम (प० ई० जि० ११ पाम २४), यश कर्यदेवाचे इ० स० १८७३ मधील शासन (प० ई० जि० १२ पान २०५) येथे हा रहोक झाढळते।

> २४—न तथा सफला निशान तथा सफलं धनम्। यथा तु भुनयः प्राहुदीनमेकं कली युगे॥

अर्थ — या कित्युगांत एक दान जसे सफल होतें तशी विद्या किंवा धन सफल होत नाही असें सुनि म्हयतात। दुसरचा मिळ्रमाच्या शके ६२२ मधील संगमनेर वात्रशासनांत हा श्लोक व आयसी चार श्लोक (७,१२, ४०,४१) 'इति पराशरकुत्साङ्गिरस-गौतम-मतु-याज्ञवल्क्यसुनिवचनान्यवधार्य' असे म्हणून दिलेले आहेत (ए० ई० जि० २ पान २१६)।

२५— मूमिदानात्परं दानं न भूवं न भविष्यति ! तस्यैव इराणात्पापं न भूतं न भविष्यति ॥ २६—पूर्वै: पूर्वतरैश्चैव दत्तां भूमिं हरेत्तु यः। स नित्यव्यमने सप्ना नरके च वसेत्पुनः॥

दे दोन्ही श्लांक काश्वी येथील पद्मव राजवंशांतीत दुसरा कुमारविष्णु याच्या चेंदलूर ताम्रशासनांत म्राहेत (ए० ई० जि० ८ पान २३५, ब्रह्मगीत श्लोक म्हणून)। श्लोक २५ हा इन्द्रवर्म याच्या ताम्रशासनात स्त्राहे (ए० ई० जि० १२ पान १३५, व्यास-मनु-गीतश्लोक म्हणून श्लोक, १,२,५, व २५ या ठिकाणीं दिलेले आहेत)।

> २७—गण्यन्ते पांसवो भूमेर्गण्यन्ते दृष्टिबिन्दवः। न गण्यन्ते विघात्रापि धर्मेसंरचणे फलम्॥ २८—परदत्तां तु यो भूमिमुपहिंसेल्हदाचन। स बद्धो वाह्यौः पारौः चिष्यते पृयशोणिते॥

श्रर्थ--जिमनीवरील मातीचे कथ मोजतां येतील किंवा दृष्टि होत श्रसतां पहणारे पाण्याचे बिन्दु मोजतां येतील, परन्तु धर्माचें (दानाचें) रच्या केल्यानें जें फळ (पुण्य) प्राप्त होतें त्याचें माप ब्रह्मदेवालाही घेतां येखार नाहीं। जो कोयी कघींही दुसरथानें दान केलेल्या भूमीचा विच्छेद करील तो वरुषाच्या पाशांनीं बांघला जाऊन रक्त पू यात फेंकला जाईल।

हे दोन्हीं रहोक शके १११४ मधील होय्सळ वीरवझाळ याच्या गदग येथील शासनांत ब्राहेत (ए० ई० जि० ६ पान +७, सन्वादिमहर्षी चे म्हणून)।

> २६---इति कमलदल्लाम्बुबिन्दुलोलां श्रियमसुचिन्त्य मसुष्यजीवितं च । श्रतिविमलमनोमिरात्मनीनैर्नोहि पुरुषै परकोतियो विलोप्याः ॥

अर्थ—मनुष्याचें जीवित व संपत्ति ही कमलपत्रावरील पाण्याच्या बिन्दूप्रमाखे चंचल झाहेत हे ध्यानांत वागवून श्रतिशुद्ध अन्तःकरखाच्या व आमच्या वंशांतीत पुरुषांनी दुसरथाच्या कीर्तीचा (दानें देकन मिळविलेट्या) लोप करूं नये।

शके ६-६७ मधील ध्रुवराज याच्या पिंपरी ताम्रशासनांत (ए० इं० जि० १० पान दन्ध), शके ७८-६ मधील दन्तिवर्म ताम्रशासनांत (ए० इं० जि० ६ पान २-६४), इ० स० १०७७ मधील कलचुरि साढदेव याच्या ताम्रशासनांत (ए० ई० जि० ७ पान स्३), संवत् १०७६ सधील भीजान्या वाम्रशासनाव (इण्डियन हिस्टारिकल क्वार्टली स्व० १६३२ पान ३०५) इत्यादि ठिकाणीं हा रखोक म्राहे।

> ३०---वाताश्रविश्रमितदं बसुघाधिपत्यमापातमात्रमधुरा विषयोपभागाः। प्रावाग्रज्ञात्रज्ञत्विन्दुसमा नरावां धर्मः सस्ता परमहो परत्नोकवाने ॥

श्रर्थ-पृथ्वीचें स्राधिपत्य हें वारवानें फिरविल्या जाणारवा स्रश्नाप्रसाखें (चंचल किंवा चिषक) श्राहे, विषयाचें सेवन केवळ प्रारम्भी गोड लागतें (परन्तु परिणार्सी कड़ किंवा घावक), मतुष्याचे प्राण हे तृणार्थी लॉवियारथा जलविन्द्र्मार्खें श्राहेत (केव्हां खालों पडतील याचा नियम नाहीं), म्हणून लोकहो, परलोकीं जातीना घर्म हाच श्रेष्ठ मित्र होय।

यश'कर्षदेव याच्या कलचुरि सवत् ८२३ (इ० स० १०७२-७३) मधील ताम्रशासनीत (ए० इं० जि० १२ पान २०५), सवत् ११८६ मधील गोविन्दचन्द्र याचें सहेतमहेच ताम्रशासन (ए० ई० जि० २१ पान २४), त्याच राजाचें सवत् ११८६ मधील ताम्रशासन (ए० ई० जि० १३ पान २२०) इत्यादि ठिकार्यों हा श्लोक झाहे।

३१—ध्यसत्कुलं परमुदारमुदाहरद्भिरन्यैश्च दानिमदमत्र स्न भोदनीयम् । सन्त्यास्तिहस्ततिसमुद्रभुद्रभञ्चलाया दानं फलं परयशःप्रतिपासनं च ॥

म्रर्थ—मामचे कुल अत्यन्त घोर भ्राहे ग्रशी घोषणा करणारचा (म्रामच्या वंशांतीं हा) राजांनी व इतरानी हैं जें दान (म्राम्हीं) दिलें म्राहे त्याला मनुमति वावी। विद्युत् किंवा पाण्याचा बुह्ववुद्धा याप्रमार्खे चच्चल म्रागी जी लच्मी तिचें फल म्हटलें तर दान व दुसरवाच्या (दानं केल्यायुळें मिळालेल्या) यशाचें परिपालन हेच होय।

सवत् १०७६ मधील मोजदेवाच्या नवीन संपादिलेल्या ताल्रशासनांन (इन्डियन हिस्टारिकल क्वार्टली १८३२ पान ३०५, 'कुलक्रमसुदारसुदाहरः' अस्य पाठ आहे)', संवत् ११६२ मधील गोविन्दचन्द्राच्या धनारस-चाल्रशासनांत (ए० इं० जि० २ पान ३६०) मध्ये हा श्लोक येता ।

३२—म्मस्मिन् वंशे द्विजन्नोऽपि यश्चान्या नृपतिर्भवेत् । तस्यापि करत्वन्ते।ऽहं शासनं न व्यतिक्रमेत् ॥

भ्रर्थे—या (भ्रामच्या) वंशांत ब्रह्महत्या करणाराही जरी कोणी नृपति काला तरी त्याच्याही पुढें सी भ्राचित्र कोडतों की (प्रार्थेना करितों कीं) सी दिखेल्या शासनाचा त्यानें संग कर्ड नथे।

इ० स० १०४७ मधील कर्णदेवाचें ताल्रशासन (ए० इं० लि० २१ पान १४१), संवत् ११७६ मधील वाह्यमान रत्नपाल याचें सेवाही ताल्रशासन (येथें 'अस्मद्धशे यदा चीखे यः कीपि लूपितमेवेत् । एतस्याई करं लग्नः' असा पाठ आहे व तो जासा चांगला आहे), इ० स० १०७३ मधील यशःकर्णदेव याचें ताल्रशासन (ए० इं० लि० १२ पान २०५) इत्यादि ठिकार्खी हा श्लोक येतो ।

३३— यावन्ति सत्यमूजानि गोरोमाणि च संख्यया । नरस्तावन्ति वर्णीणि स्वर्गे तिष्ठति सूमिदः ॥ ३४— न्यायेनोपार्णिता सूमिरन्यायेनोपहारिता । इरन्ते। हारयन्ते।ऽपि श्रान्नन्यासप्तमं क्रलस् ॥ ३५—त्रोण्याहुरतिदानानि गावः पृथ्वी सरस्वती ।
 आसप्तमं फलन्त्येते देाहवाहनिवेदनैः ॥
 ३६—सर्वेषामेव दानानामेकजन्मानुगं फल्लम् ।
 हाटकचितिगौरीया सप्तजन्मानुगं फल्लम् ॥
 रिण्यानां सहस्रेण श्रथ्वमेषशतेन च ।
 गवां कोटिप्रदानेन सूमिहर्ता न शुष्यति ॥
 र्यान्तरं चैव हुतं चैव यत्किंचिद्धर्मसंचितम् ।
 श्र्षाङ्गुलेन सीमाया हरणेन प्रयाश्यति ॥
 रिण्याहर्ता सूमिहर्ता हारयिता हि ते त्रयः ।
 एते च नरकं यान्ति यावदिन्द्राश्चतुर्दशः ॥

अर्थ-गाईच्या रेामांची जितकी संख्या आहे (म्ह्याजे असंख्य) किंवा शेतात चगवयात्या पिकांची जितकी मुळें असतात तितकीं वर्षे भूमिदान करणारा मनुष्य स्वर्गलोकी वास करितो। न्यायानें मिळविलेल्या भूमीचा जर अन्यायानें अपहार केला गेला तर अपहार करणारे आणि करिवणारे यांच्या कुलाचा सात पुरुषांपर्यंत घात होतो (म्ह्यांचे नरक-गति प्राप्त होते)। गाय, पृथ्वी आणि विद्या हीं तीन दानें सर्वदानांत पलीकहर्ची आहेत। ही दानें देयारथाच्या कुळांत सातव्या पुरुषापर्यंत दुग्य, वाहन व निवेदन (विद्यासंपत्रता) या तीन प्रकारांनीं फल प्राप्त होते असतें। सर्वदानांचे फल फक एक जन्मापुरतेच मिळत असते, परन्तु सुवर्थ, भूमि आणि कन्या यांच्या दानाचें फल सात जन्म पर्यंत वाहों वे असतें। मूमीचा अपहार करणारा एक हजार तलाव वाधून, शंमर अश्वमेध करून, एक कीटी गाई देऊन ही (पापातून) ग्रुद्ध होत नाहीं। सत्याचें पालन, अभीत हवन यामुळें व दुसरथा मार्गांनी जे काहीं धर्मांचा संचय केलेला असेल तो सर्व अर्थअंगुळ इतकी सुद्धां जर सीमा अपहार करिवयारा है (विधेही)। ऋयाचा अपहार करिवारा, भूमीचा अपहार करियारा व (ऋष आणि भूमि) यांचा अपहार करिवयारा है (विधेही)। चवदा इन्हांचें (देवांवर) अधिराज्य असे पर्यंत नरकांत जातात।

हे सावही (३३-३-६) श्लोक चाहमान रक्षपाल याच्या संवत् ११७६ मधील सेवाड वाष्रशासनीव आढळवाव (ए० ई० जि० ११ पान ३१२-३१३)। यांपैकी ३५ श्लोकाचा पूर्वार्ध, ३७ व ३४ हे श्लोक वृहस्पित स्मृतींव (पान ६४६ व ६४७) येवाव। 'त्रीण्याष्ट्रपति''सरस्वती' हें प्रधे विसष्टस्मृति (२-६-१-६) येथे' ही घाढळतें। श्लोक ३३, ३४ हे यश:कर्यादेवाच्या वात्र शासनांवही येवाव (ए० ई० जि० १२ पान २०५)। श्लोक ३७ व ३-६ राष्ट्रकूट कृष्णाराज झाच्या शके ६-६० मधील वळेगांव वात्रपट्टांव आहेत (ए० ई० जि० १३ पान २८०-८१, ३६ चे चत्रार्ध 'नरकान्न निवर्वन्ते यावदामृतसंप्लवम्' असें आहे)। ३६ चे पूर्वार्ध वहरू पान ६४६ व विसष्टधर्मसूत्र २६.१६ येथें आहे.

४०--- सूमिदानं सुपात्रेषु सुतीर्थेषु सुपर्वेणि । स्रगाधापारससारसागरोत्तारखं भवेत् ॥ ४१--- धवस्नान्यातपत्राणि दन्तिनश्च मदोद्धताः । सूमिदानस्य पुण्यानि फलं स्वर्गः पुरन्दर ॥ स्रर्थ-योग्यपुरुषाना वत्तम तीर्थाचे ठिकाशी व चांगस्या पर्वकातीं दिलेलें सूमिदान श्रगाध श्राणि स्रपार असा ससारसागर वरून जाण्याचें साधन होतें। हे इन्द्रा ! सदमत्त हत्ती व शुश्रक्कत्रें हीं सूमिदानाचीं पुण्यें श्राहेत व स्वर्गे हा फल श्राहे।

हे दोन्हीं श्लोक संगमनेर येथील शके ६२२ मधींल यादववंशीयदुसरया मिल्रमाच्या वाल्रशासनाव स्राहेव (ए० इं० जि० २ पान २१६)

ह्या श्लोकावरून सुचयारे काई। विचार नमूद करखें आवश्यक आहे। गुप्तवंशाच्या पहिल्या शासनांत असले स्रोक नाईंत। वदाहरणार्थ, गुप्त संवत् द्र्य (६० स० ४०७-८) मधील दुसरथा चन्द्रगुप्ताच्या शिलाधासनांत 'यश्चैनं धर्मस्कन्धं व्युच्छिन्धात् पच्चमहापातकै' संयुक्त. स्यादिति' एवहरूँच वाक्य आहे, त्याच प्रमायों गुप्त संवत् ६३ मधील (गुप्त० अनुक्रमाक ५ पान ३२) शासनात ही 'तदेतरप्रवृच्चं य उच्छिन्धात् स गीव्रबहत्यया संयुक्तो भवेत्पंचिम्यचानार्थे ' असे 'आहे । गुप्त संवत् १४६ मधील स्कन्दगुप्ताच्यां तात्रशासनात एक स्रोक आहे पया तो व्यासाचा किंवा सर्वतीतील म्हयून दिलेला नाही व पुढे आढळणारथा स्रोकापैकी नाहीं । तो स्रोक असा 'यो विक्रमेहायिममं निवदं गोन्नो गुक्नो द्विज्ञातक स । तै: पावकै. पच्चिमरिन्वतेषो गच्छेश्वरः सोपनिपातकैश्च ॥' गुप्तवंशाप्रमायेच प्राचीन पद्धव वंशातील शिवस्कन्दवर्मन याच्या शासनातही (ए० इं० जि० १ पान ७) हे स्रोक येत नाहींत । यावक्त असे दिसते की इ० स० च्या चवच्या शतकापर्यंत शासने लिइण्याची सर्वसंगत पद्धति ठरली नव्हली व दानविच्छेदा-सम्बन्धाचे स्रोक सर्वश्रुत काले नव्हती । पुढे जसकसे गुप्तसाम्राज्य वळावत जाकन विस्तृत काले व वैदिक धर्माचा पुनः विजय व सर्वत्र प्रचार काला आणि निरितराळवा याज्ञवन्त्रय इहस्पति इत्यादि स्वृति प्रमाया मानण्यांत येकं लागले। विव्यात वेकं लागले। विव्यात वेकं लागले। व दानविच्यक स्रोक वद्युत करण्यांत येकं लागले।

ंदानिवच्छेदाचा निषेध पुल्कळ स्रोकात करी केलेला ग्रसला वरी लोभी राजे व इतर खोक दिलेली दानें परव धेव किंवा त्याचा लोप वार्रवार करीव ग्रसें दिसतें। यासंवंघानें परिवालक महाराज संचोम व इत्तित्व ग्रांच्या ग्रासनाव एक नैराहयपूर्ण विलच्या वाक्यासनांव विदेहेयम्' (जो कीयी माम्या दानाचा विपर्यास किंवा छेद करील त्याला मी दुसर्था देहात ग्रसलों तरी ग्रत्यंत व्यक्तस्याय चिंतून जाळून फरव करीन) श्रशी धमकी महाराज हिस्तर्' याने दिलेली ब्राहे (ग्रुप्त० श्रवुक्तमाक २३ पान १०७)। त्याच प्रमायों ग्रुप्त संवत् १६६ मधील संचोम याच्या शासनांव (ए० ई० जि० ७ पान ८७) तेच शब्द ब्राहेत। त्याच प्रमायों ग्रुप्त संवत् १०६ मधील महाराज सचीम याच्या शासनांव (ए० ई० जि० ७ पान ८७) तेच शब्द ब्राहेत। त्याच प्रमायों ग्रुप्त संवत् १०६ मधील महाराज सचीम याच्या ही शासनाव ब्राहेत (ग्रुप्त० श्रवुक्रमाक २५ पान ११५)। चाळुक्य विक्रमादित्य (पिटला) याच्या इ० स० ६६० मधील वान्रशासनांव देवनाह्य गांना विश्वेलीं शासनें त्या तीन राज्यांत नष्ट क्षालेलीं विक्रमादित्य विक्रमाद्य विक्रमादित्य विक्रमादित्य

१. 'श्रवध्यान' थाचा व्यर्थ 'तुच्छ लेखये , ितरकार' यसा आहे । तो व्यर्थ येथे' वरीवर लुळत नाहीं । मुळांत 'प्रपथ्यानेन' असे ' असस्यास जास्त वरे' । 'अपध्यान' महत्याजे मनांतस्या मनात शाप देखों । हा ग्रव्ट काद्म्बरी वरीं सस्कृत प्रन्थांत येतो ।

# विजय।दित्य का श्रम्मिशिंग-ताम्रपत्र

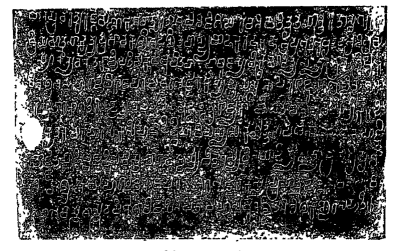
श्रीयुत एं॰ वीरभद्र शर्मा तैलंग, वेद-कान्यतीर्थ, साहित्यविशारद, काशी

चार साल हुए यह ताम्रपत्र मुक्ते अपने मित्र पं० श्रीगुरुदेव जी स्वामी द्वारा मिला। आपने वताया कि "१५ साल हुए, मैंने इसे अपनी जन्मभूमि अम्मिश्यागि गाँव के हिरेमठ मे पहले पहल पाया था। यह मठ वहें श्रीशैल (ज़ि० कर्नूल) के पास वाले, प्रसिद्ध सारंग-मठ वालो के वंशजों का है। इस वंश में दो माहेश्वर स्वामी प्रसिद्ध तपस्वी और विद्वान हो गये हैं। पश्चिमी चालुक्य राजाओं के शासनकाल मे पंडितो का आदर बहुत होने के कारण हमारे पूर्वजों मे से कुछ लोग वहाँ से निकल कर इस अम्मिशिग गाँव (ज़ि० बेलगाँव) मे वास करने लगे थे। इस पत्र के वारे मे हमारे वंश मे परम्परा चली आती है कि यह पत्र चालुक्य महाराजाओं ने भूदान करते समय हमारे पूर्वजों को दिया था। ३० वर्ष पूर्व इस पत्र के साथ और मी दो पत्र थे, किन्तु इधर कितने ही विद्वानों ने परिशोध के बहाने बहुत कुछ पुत्तकों (वाड़पत्र की) श्रीर ताम्रपत्रों को 'श्रपनाया' है, इस के श्रतिरिक्त मठ के पालकों की असावधानी से भी कुछ पत्र लुप्त हो गये हैं।"

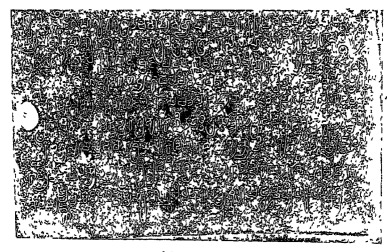
हमारे पास एक ही पत्र है, जिस की लम्बाई रुई अंगुल, श्रीर चौड़ाई, ४३ अंगुल है। पत्र के दोनों तरफ नी नी पंक्तिया हैं, श्रीर चारों तरफ के कोने मोड़ कर घोड़े ऊपर की उठाये गये हैं। एक तरफ का कोना घोड़ा फट गया है। इस तरह पत्र की हालत बहुत कुछ अच्छी है।

विक्रमादित्य सत्याश्रय श्री पृथ्वीवल्लम महाराज परमेश्वर महाराक के पौत्र छीर विनयादित्य सत्याश्रय महाराज के पुत्र श्रीविजयादित्य सत्याश्रय महाराज के सभी को आज्ञापूर्वक घोषणा करने के कारण इस पत्र का दानावसर पर लिखा जाना माना जायगा। इस पत्र के मालिकों का वंश-परन्परागत कथन वाता भी इस का समर्थक है। दाता तो पश्चिमी चालुक्य वंश का सुप्रसिद्ध राजा है। ये लोग, पहले वातापि (बादामि) नगर मे राज्य करने के कारण इतिहास-जगत् में "वातापि के चालुक्य" कर के भी प्रसिद्ध हैं। वंशतालिका के अनुसार यह विजयादित्य द्वितीय पुलकेशी का प्रपीत्र छीर प्रथम विक्रमादित्य का पौत्र ठहराया गया है। उस समय मे द्वितीय पुलकेशी का माई, विष्णुवर्धन महाराजा ग्रीर उन के पुत्र मिल कर पूर्वीचालुक्य (वेगी अथवा आन्ध्र) राज्य का पालन करते थे। इस दान के दाता विजयादित्य का समय उस के पिता (विनयादित्य) छीर पौत्र (कीर्षिवर्मा) के दानपत्रों छीर शिलालेकों का अवलोकन कर के इतिहास के विद्वानों ने ई० सं० ६ स्ट से ७३४ के बीच माना है। रै

१ ए० ई० (१), ए० २०० म; ई० ऑं० (६), ए० १८२-म ।



ब्रम्मणिगि ताश्रपत्र की पहत्ती ब्रोर



श्रम्मणिणि ताम्रपत्र की दूसरी श्रोर

इस पत्र का अगला भाग न मिलने से इस दान के प्रतिगृहीता का ठीक नाम या वंश नहीं वदलाया जा सकता। तो भी अम्मिपिंगि के मठ में चली आती चिरकालीन परम्परा के कारण चही अनुमान होता है कि उसी मठ के किसी प्राचीन और तपस्वी आचार्य को यह दानपत्र दिया गया होगा, क्योंकि दिल्ला भारत के मठों में इस प्रकार के दानपत्र अव तक वहुत मिल चुके हैं।

इस ताज़पत्र में "चत्वारिंगत्युत्तरपट्छतेषु शक्कव पेंध्वतीतेषु" ( शक वर्ष ६४० वीतने पर अर्थात् ई० स० ७१८ ) ऐसा स्पष्ट उल्लेख होने से इस में छुछ मी सन्देह नहीं कि इस पत्र की दिये हुए अव वारह सौ पन्दरह वरस हो जुके। इस पत्र की लिपि भी इस वात को सिद्ध करने में समर्थ है। कालनिर्णंश के विषय में तो यह दानपत्र औरों के लिए भी आदर्श है।

इस पत्र के ब्रह्मर प्राचीन व्यान्ध्रकनोटक-लिपि के हैं, पत्र के एक तरफ के ब्रह्मर गोल ब्रीर दूसरी तरफ के ब्रह्मर इस से कुछ भिन्न याने कोनेहार होने से ऐसा भास होता है कि इस पत्र को विशेषवाएँ लिखने वाले दो ब्रादमी होगे। ब्रह्मरों के गह्दों से कोई कठिन ससाला मरा है जो वहुत परिश्रम करने पर भी ठीक नहीं निकल सका, इस के ब्रलावा पत्र का दूसरा पास्व ज्यादा कँवा नीचा है, ब्रतः पत्र का प्रतिविंव वैसा नहीं ब्राया, बैसा मैं चाहता या।

स्वरों में इए और हलों में 'क खगवड, चझ जम ज, टठड ढ ए, तथ द धन, पफ व म म, यर ल ळ व, शप स ह; चत्र ज ज, अचर आये हैं। स्वर सान्नाओं में "े, गे" को छोड़ सभी मात्राएँ आने पर भी 'इ, और ई' को मात्रा में काई भेद मालूम नहों होता। हल् मात्रओं में क् ख्ग्च्छ् ज्ट्छ्त् द्रम्म् य्र्ल्व् स् स् ह" आई हैं। कुछ जगह महाप्राणों के लिए अल्पप्राण श्युक्त किये गये हैं, दोप तो नहीं से हैं। (), [] इन कोटों में दोष और च्युत अचरों को दिखाऊँगा, यहाँ मेरे पाठके अनुसार मूल, और मेरे उतारे हुए हो चित्र हिये जाते हैं।

#### पहली श्रोर का पाठ

- १ धान १ प्रवरतुरङ्गमेराँकेनैबोत्सारिताशोपविजिगियोरवनिपतितृतयान्तरिता[ ] स्वगुरो [:]
- २ श्रियमात्मसात्रि (न्हु )त्य प्रभावकुलिंग द्वित पाण्ड्य चोळ केरळ कळन्न प्रभृति मूस्ट्द्न्नविश्रम-
- ३ स्थानन्यावनत काञ्चीपति मकुट चुनि( न्वि )त पादायु(न्यु)जस्य विक्रमादित्यसत्याश्रयश्रीपृथु(थि)-
- ४. बीवल्लभमहाराजाविराजपरमेश्वरभट्टारकप्रियसूनो [ : ] पितुराज्ञया वालेन्दु रोक (ख)-
- ५. रस्यतारकाराविरिव दैत्यवत्तर्यातसमुद्धतत्रैराज्यकाञ्चीपविवत्तमवष्टभ्य कर्दी-
- ६. ऋ(कृ)तकवेर पारसिकसिंहलादिद्वीपाविषस्य सक्लोत्तरापद्यनाद्यमद्यनोपारिज-
- ७ तोर्व्जितपाळिष्यजादिसमस्तपारमैश्वर्यचिन्हस्य विनयादित्यसत्याश्रयश्रीपृथिन
- ८ वीवल्लभमहाराजाधिराजपरमेश्वरसङ्घारकस्यप्रियात्मजरशैशवएवाधि-
- ९ गतारोपास्त्रशास्त्र (स्त्रो ) दिचयाशाविज्ञविनि पितामहे सम्मुन्मूलितनिखिलकरटकसहितिकत्त-

#### वूसरी चोर का पाठ

- १० रापथ निांसगीपोर्गुरोरमतएवावहञ्यापारमाचरन्नरातिगज्ञघटापाटनविशी-
- ११. र्व्यमान( स ) क्र( कु )पास्थारस्समप्रविप्रहाग्रेसरससाहसरसिकः परासु( इ.सु )सीक्र(क्र)तशः
- इस 'घान' राज्य के पहले 'चित्रकंठ' ( याने चित्रकंठामियान ) का पाठ थीर थीर पत्रों में आता है । फा० ५

- '१२. त्रुमएडल(त्तो) गंगा(ङ्गा) यसुनापाळिध्वजपट(ह)ढक्कामहाशब्दचिन्हकमाणिक्यमतंग(ङ्ग)जादीन्पितृ[सा]-
- १३. कुर्व प( म्प ) रै: पत्तायमानैरासाद्य कथमपि विधिवशादपतीतोपि प्रतापादेव विषयप्रकोप॰-
- १४. मराजकमुत्सारयन्वत्सराजइवानप(पे)चित परसहायकत(स्त)दवत्रहानि(न्नि)र्गत्य स्वसुजावप्टम (न्म)
- १५. प्रसाधिताशेष विश्वन्भर [:] प्रमुरक(स्र)खितराक्तित्र यत्व (त्वा, छ(च्छ)तुमद्भञ्जनत्वादुदारत्वा
- १६. श्रिरवद्यत्वाद्यस्समस्त्भवनाश्रयः सकलपारमैश्वर्यन्यक्तिहेतुपाळिध्वजात्युञ्चलप्राज्य-
- १७. राज्यविजयादित्यसत्याश्रयश्रीपृथिवीवत्लाभमहाराजाधिराजपरमेश्वर भट्टरकस्सर्वा-
- १८. नेवमाज्ञापयति विदितमस्तुवो [ऽ] स्माभिच(श्च त्वारि [ं] शत्युत्तरपट्छतेषु शकवर्षेव्वतीतेषु

"चित्रकठ नामवाले एक ध्यस्व से ही अनेक वीरो को भगा कर, तीन राज्यों से सपादित की हुई श्रपने पिता की लक्ष्मी को अधीन करते हुए, अपने पराक्रम रूपी बज्जायुध से पायड्य चोळ केरळ कळअ देशों के नृपति रूपी पर्वतो

को भेदते हुए, और किसी राजा के सामने न मुकने वाले कांची नरेश से पूजित विक्रमादित्य सत्याश्रय श्रीपृथिवीवल्लम महाराज परमेखर भट्टारक के सुपौत्र —जैसे शिव जी की आजा से कुमारफ्युम्ख ने राज्यससैन्य का विष्यस किया था, वैसे ही अपने पिता की आजातुसार अत्यद्भुत त्रिदेश कांची राजा की सेना को बाँध कर, कवेर पारसिक सिंहलादि द्वीपाधीशों को करदाता बनाने वाले, समस्त उत्तराखह के राजाआं को मध कर पाळिष्वजादि निक्लिपामेंदवर्य चिन्हों को प्राप्त करने वाले, श्री विनयादित्य सत्याश्रय महाराजा के पुत्र समप्र धतुर्विद्या को अध्ययन कर के दिच्छा-देश विजय के लिए पितामह के जाते के वाद, विविध वाधाओं को दूर कर, उत्तर-देश विजय के लिए प्रयाण किये हुए अपने पिता के आगे ही युद्ध कार्य को निमाते हुए, रात्रु-राजाओं के कुम्य-मेदन से अपनी तलवार की धारा फट जाने पर भी युद्ध के अन्त तक सब के आगे रहने के कारण से हो सर्वेरीसिक, गङ्गा यसुना-पाळिष्वजादि से विन्हित, माणिक्यगों को अपने पिता के हत्तगत कराते हुए मागते हुए रात्रु-राजाओं के कुम्य-मेदन से वरह पकड़ा जाने पर भी स्वपराक्रम से ही दूसरों की सहायता की अपेज़ा न करते हुए, वरसराज की तरह, शत्रु वन्धन से वाहर आ कर स्वभुज बल से इस विश्व को वरा में करने वाले और प्रभुमत्रोत्साह नामक राक्तित्रय को सपन्नता से, रात्रु गर्वपरिहरण से, उदारता से, निमंतता से, समस्तजगदाधार, और निखिल पारमैत्वर्य के कारण पाळिष्वज से अत्युक्त साम्नाज्य में विराजमान विजयादित्यसत्याश्रय महाराजा सारी प्रजा को यह आजा देते हैं कि "तुम लोगों को मालूम होना चाहिए कि हम इस राकवर्ष के छह सो वालीस गुजर जाने पर"—

ताम्रपत्र का भाग थोड़ा उपलब्ध होने पर भी यह विजयादित्य के प्रताप को जनाने में समर्थ है। अन्य ताम्रपत्रों से यह मालूम होता है कि पश्चिमी चाल्युक्यराजाओं ने, काक्री के पल्लव राजाओं को युद्ध में हरा कर, कावेरी नदी के तीर पर दूसरी राजधानी की स्थापना की थी। यहाँ, पराक्रम का अभिमान या पाज्य के आशा से प्रेरित हो कर उत्तरदेशीय राज्यों पर भी चाल्रक्यों ने हमला किया, जंग में काफी

राज्य के आशा से अरित हो कर उत्तरदेशीय राज्यों पर भी चालुक्यों न हमला किया, जग म कामा जीत भी हुई, किन्तु गहबड़ी में युवराज विजयादित्य पकड़ा गया और उस ने अकेले ही शत्रुओं से लड़ कर अपने आप को मुक्क करा लिया, इत्यादि वातो से कर्याटक के राजाओं के गत गौरव की सूचना मिलती है।

ऐसा माजूम होता है कि उस समय मे गंगा यसुना पाळिश्वजादि राजाओं के लिए बड़े गौरव के चिन्ह थे। तमी तो विजयादित्य ने भी उत्तरदेशीय राजाओं से छीन कर उन चिन्हों को पिता के अधीन किया।

१. "विषय प्रकोपमराजक" का ताल्य समस में ठीक नहीं स्राता।

"गंगा बसुना" नामक विरुद शायद नदी या कलश के रूप में कोई चिह्न हों। "पा ळि घ्व ज" तो जैनियों के सिद्धान्त के श्रतुसार सार्वभीमल (परमेश्वर) का चिह्न है। जिनसेनाचार्य-विरचित "ग्रादिपुराया" के २२ वें सर्ग मे पाळिष्वज के वारे में इस प्रकार कहा गया है—

स्ववस्यस्य स्थानाव्य इसवीनस्योशिनाम् ।
- वृषमेमेन्द्रचक्राखा ध्वजाः स्युर्देश मेदकाः ॥१॥
स्रष्टोत्तरशवं क्षेया प्रत्येकं पाळिकेतनाः ।
एकैकस्यां दिशि प्रोक्तास्तरंगास्तीयधेरिव ॥२॥
पवनान्दोत्तिवास्तेषा केतुनामंश्रुकोत्करः ।
व्याजुद्व पुरिवामासि जिनेक्यायै नरामराम् ॥३॥
इत्यमी केतवो मोहनिजैयोपार्जिता वशुः ।
विमोक्तिभुवनंशस्य शसतोऽनन्यगोप्तरम् ॥४॥
दिश्येकस्या ध्वजाः सर्वे सहस्र स्यादशीति यत् ।
पत्तमुख्य ते दिन्नु शून्यद्वित्रिकसागराः ॥५॥

"पुष्पमाला, वस्त, मयूर, कमल, इंस, गरुड, सिह, ष्ट्रपम, गज, चक्र," इन चिह्नों से ग्रंकित ध्वजाएँ दस प्रकार हैं, एक एक प्रकार से १०८ खढ़ी करने से एक हज़ार नौ ध्वजाएँ हो बायँगी, इसी ममूह का नाम पाकि ध्व ज है। चारों दिशाओं मे इस प्रकार खड़ा करने से ध्वजाओं की संख्या ४३२६ हो जाती है, इस का भी
पा कि ध्व ज नाम है। ऐसा कहा जाता है कि मोहत्यांग के बाद जिन सगवान् ने जिस समय त्रिसुवनपित्व
को अपनाया था, उस समय पा कि ध्व ज को भी प्रसुत्व के चिह्न के तै।र पर स्वीकार किया था। तमी से
राजाओं ने साम्राज्य-चिह्नों में इस पाळिष्वज को महत्त्व दिया होगा।

बुधयुद्धिः पुरावच्यं विशित्वाशु महोक्ववसम् । येन भारतमैतिक्षं गुप्तं दृश्यं भविष्यति ॥

# एकटि शिवकालीन मुद्रा

श्रीयुत सुरेन्द्रनाथ सेन, बी॰ बिट्॰ (श्रान्सफ़ोर्ड), एस्॰ ए॰, पी-एच॰ डी॰ (कलकता), कलकता

[ कृष्णाजी जनन्त समासद ने छपनी पुस्तक में शिवाजी के कोषागार का पर्योग करते हुए जनेक सिन्मों का रख्तेख किया है। वह पुस्तक सन् १६१४ ई० में समास हुईं। उस समय ये सब सिन्में प्रचलित होने के कारण उन्हों ने उनका मान बताने की खावस्यकता न सममी। परन्तु अब वे सिन्में कुस-प्राय हो गये है, जतपुत उन का ठीक ठीक मान बताना कठिन हैं।

वस ताजिका में विश्वजित सब से प्रथम सिक्का गम्बार (क्रंग्रेजी गबार) है। हण्टर के मताजुसार यह सुद्रा सन् १०६६ ई॰ में बम्बई में प्रचित्त थी, तथा इस का मुल्य तीन रुपये साढ़े बारह आने या। अद्वारहवी शताब्दी के दूसरे तथा तीसरे दशक में भी पश्चिमी भारत के वाणिक्य-केन्द्रों में यह चलती थी। तत्कालीन कम्पनी के पत्रों से ज्ञात होता है कि सन् १७६६ ई॰ में सुरत में इस का मुल्य कुछ बट गया था। इस के मूल्य का ठीक पत्ता लगाना तो कठिन है, परन्तु बहुधा यह तीन और चार रुपये के बीच होता था।

कृष्णाजी अनन्त सभासद शिवाजी महाराजेर कोषागारेर विवर्ण अनेकगुल्लि सुवर्ण ओ रौष्य सुद्रार उल्लेख करियाछेन। एइ सुद्रागुल्लि शिवाजी महाराजेर जीवितकाले ओ मृत्युर ः व्यवहित परे एक्प प्रचलित छिल्ल के सभासद तत्सम्बन्धे अन्य कोनो तथ्य प्रदान करा प्रयोजन बोध करेन नाइ। कालकमे एइसकल सुद्रा एकेवारे लोप पाइयाछे, सुतरा आधुनिक समये एइ सुद्रागुलिर उत्पत्तिस्थान ओ विनिमय-मृत्य सम्बन्धे आलोचना करा असंगत हुइवे ना। सभासदेर-अन्थेर ईराजी अनुवाद प्रकाश-काले एइ प्राचीन सुद्रागुलि सम्बन्धे आमि विशेष कोनो तथ्य संग्रह करिते पारि नाइ। किन्तु मरुप्यीत Administrative System of the Maiathas वा मराठा-दिगेर राष्ट्र-शासनपद्धति नामक ईराजी प्रन्थेर द्वितीय संस्करणे एकटि परिशिष्टे एइ सम्बन्धे संचेपे आलोचना करियाछिलाम। ऐ परिशिष्ट प्रधानतः विदेशी पर्यटकदिगेर लिखित विवर्षोर साहाय्ये सङ्कलित इह्याछिल।

परे लण्डनेर इण्डिया-आफ़िसेर कागज-पत्रेर मध्ये समासदेर तालिकार प्रथम सुवर्णसुद्राटि सम्बन्धे आरखो किछु खबर पाओ्रा गिआळे। महामहोपाध्याय गौरीशङ्कर स्रोक्षा महाशयके श्रद्धाश्वलि प्रदान उपलस्ये पह सामान्य तथ्य कथेकटि ऐतिहासिक साधारणेर गोचर करितेछि।

सभासदेर वालिकार प्रथम मुद्रादिर नाम 'ग म्बा र'। शिवाजी महाराजेर भाण्डारे एक लच गम्बार छिल । एइ गम्बार झो समसामयिक इंराजी चिठिपत्रे उल्लिखित 'गबार' (Gubbur) जे झमिन्न, ताहा नि:सन्देहे चला जाय। हाण्टार साहेबेर मते १७६३ अब्दे बोम्बाइयेर बाजारे एइ मुद्रार प्रचलन छिल । तखन एकटि गबार छिल विन टाका साहे बारो झानार समान (Hunter, Annals of Rural Bengal, Appendix O, p.474)। बोम्बाइ पाब्लिक कन्साल्टेशन (Bombay Public Consultation) इहते जाना जाय जे एइ मुद्रा अब्दादश शताब्दीर द्वितीय

क्षो तृतीय दशके पश्चिम भारतेर बहु वायिज्य केन्द्रेह प्रचित्र विश्व । १७२७ सालेर ३रा जानुव्रारीर कन्सान्टेशन वा श्रालोचनाय एह मुद्रार चल्लेख झाले, किन्तु उद्दार विनिसय-मूल्य सम्बन्धे कोनो कथा नाइ । १७३४ सालेर १७ धगष्ट वारिले एकसानि चिठिते तेलीचेरीर इद्भाराज विश्वकरा सुरत इद्दे अन्यान्य मुद्रार सध्ये गवारक्षे चाहिया पाठाइयाज्ञिले । ("A supply of money in rupees, venetians and Gubburs for carrying on their purchases"—Bombay Public Consultation, Range CCCXLI No. 7 (b) p 306)

१७३६ साले पर मुद्रार विनिमय-मूल्य पूर्वापेचा किमियाकिल। एर जन्य ६६ सेप्टेम्बर वोम्बाइयेर कर्तृपच सुरतेर कर्मचारीदिगके दश हाजार गवार किनिते लिखियाकिलेन। तिन टाका साढ़े दश झाना वा पगारी झाना दरे पाइले पनेरी हाजार पर्य्यन्त गवार क्रयेर झजुराध पर पत्रयोगे करा हह्याछिल। ('It was reported that Gubburs could be bought at Surat at less than their usual price The gentlemen at Surat were instructed to buy ten thousand and if they are to be had for three rupees ten anas and an half, or three rupees eleven anas then they may buy fifteen thousand'—Bombay Public Consultation, Range CCCXLI No 8 p. 324)। इहा हहते बुक्ता जाहतेछे ने १७३६ साले गवारेर मूल्य बोम्बाइयेर बालारे तिन टाका पगारी झाना झपेचा वेशी छिल, किन्तु १७३६ इहते १७६३ साल पर्यन्त एइ सुद्रार मूल्येर बोध इय वेशी तारतन्य हय नाह।

कृष्णाजी ध्रनन्त सभासद १६-६४ साले तॉहार बन्य समाप्त करन । ऐ समये गवारेर मूल्य किरूप छिल ताहा सठिक जावा जाय ना । ध्रतुमान हथ जे इहार मूल्य तिन हडते चारि टाकार मध्येड छिल ।

सभासदेर तात्तिकार ग्रन्यान्य सुवर्णसुद्रा सम्बन्धेग्रे प्राचीन प्रन्य ग्रे। समसामयिक चिठि-पन्नेर साहाय्ये त्रालोचना हम्रोग्रा धावश्यक !

# मुड़िया लिपि में एक ग्रन्थ

श्री कामताप्रसाद जैन, श्रलीगत, एटा

दिल्ली और संयुक्त-प्रान्त के हिन्दू न्यापारियों में जो लिपि वहीखाता लिखने के लिए प्रचलित है उसे 'मुहिया' कहते हैं। वह नागरी लिपि का लघु रूप है। हिन्दू न्यापारी उसे अपने सुभीते के लिए वर्चते हैं। किन्तु वह लिपि न्यापारिक चेत्र तक ही सीमित नहीं रही। पाठक शायद धारचर्य करें कि धर्मक्र जैन गृहस्थों ने उसे साहित्य-रचना का भी साधन बना लिया था। अलीगंज, ज़िला एटा, के दिगम्बर जैन शान्तिनाथ के मन्दिर में हमे आठ ऐसी बहियाँ मिली हैं जिनमें जैन साहित्य के प्रसिद्ध प्रन्थ 'त्रिलोकसार' की गाथाओ पर मुहिया लिपि में टीका लिखी हुई है। पहली बही का आकार ७३ इंच चैड़ा और २१ इंच लम्बा है, और उस में कुल ३७ पत्रे हैं। शेव बहियां भी प्राय: इसी आकार और कुछ कमती-स्थादा इतने ही पत्रों की हैं। पहली बही पर आदि में निक्स प्रकार का लेख लिखा हुआ है:—

धर्मपाल के माथे त्रिलोकसार के गाथान का व्यीरा चैत बदी ५ सुकर त्रिलोकसार थापा १८२५।

इसी बही को धन्तिस पत्र पर इस की समाप्ति का समय 'संवत् १८२५ मिती सावन सुदी १४ बृहस्पितवार देवहरा' लिखा हुम्रा है। इन उन्नेखों से सुड़िया के इस गन्ध का नाम 'त्रिलोकसार के गाधान का व्योगा' और उस की रचना का आरम्भ सं० १८२५ में सिद्ध होता है। आठवीं बही के अन्त में लेखक ने अपना परिचय और समय निम्न लिखित शब्दों में दिया है:—

'मिती क्रमार बदी १० सनीचर संवत् १८३० लिखित बनारसीदास के वटा शिवसुख पद्मावतीपुरवार वासी जहानाबाद के।'

इस से स्पष्ट है कि यह प्रन्थ नहानाबाद के निवासी किन्हीं शिवसुख द्वारा लगभग पॉच वर्ष में रचा गया था। इसारे ख़याल से सुढ़िया लिपि मे शायद यही सब से पहली डपलब्ध रचना है।

इस प्रन्थ से दे। बावो का पता चलता है। पहली वे। यह कि मुहिया लिपि साहित्य-रचना में भी प्रयुक्त हुई है; श्रीर दूसरी यह कि वर्तमान प्रचलित मुहिया से संवत् १८२५—३० की मुहिया हिन्दी के बहुत निकट, श्रीर उस से साहरय रखती थी, जैसे कि साथ में लगे हुए मानचित्रों से प्रकट हैं। संभव है, उस समय इस लिपि का जन्म हुए श्रधिक समय नहीं बीवा था।

डक्त प्रनथ की रचना का नमूना भी देखिये-

पंक्ति १. "१ सकती। और सेना। और स्त्रूलपना। श्रीर रूप इन का नाम बल है। २. "सो अहै बल सबद नपुंसकलिंग है॥ बहुरि बल बीरज और दैतछ (१)

( ? )

२. हिन्दी अत्तर— तयद घन पफ व मस य र त वस ह पोधी के मुक्तिया अत्तर— 1 शह श्री ज । - ५ १ ४ - 1 १ ५ ४ ५ वर्तमान मुक्तिया अत्तर— ८ थ ६ २८ ० ५ १ ५ १ ८ ० - २ ० ५ ८ =

Ko o olakelutz beckelete LALLOW SOLLAND कार्य को कार्य के प्रमाण कार्य れていているのはいちかなる The market was the to Harrist agreement and There of an examiner

- ३, श्रीर काक (१ श्रीर बलवान । इन का नाम वली है ॥ से श्रहे बल सबद ।
- ४ पुरस स्ता है ॥ से इह वर्स सबद कर सकती सेना रूप तन ऋरथ गरा है ॥"

#### चित्र १ में दिये गये उद्धरण का पाठ

"॥ है ॥ श्रीमान् । वहुरि काह्करि हना न जाइ । ऐसा बहुरि प्रतिमान करि रहित । वहुरि प्रतिपत्ती कर्म करि रहित ॥ वहुरि प्रतिपत्ती कर्म करित । वहुरि प्रतिपत्ती कर्म करित । वहुरि ससार दुख त्या है (१) ॥ देवेन्द्र । नरेन्द्र । मनेन्द्रन का समूह । जहाँ ऐसा । वहुरि तीर्थंकर प्रकृति रूप पुष्य की महिमा के श्रवलम्बन ते । उत्पन्न भया समोशरण । आठ ८ प्रातिहार्य और ३४ चौतीस खितशय । आहि——"

इस उद्धरण से स्पष्ट है कि इस लिपि में मात्राओं का अभाव था। उत्पर हम यह लिख चुके हैं कि मुहिया लिपि का जम्म उक्त प्रन्य के रचना-काल से किज्ञित पहले हुआ होगा। हमारे इस कथन का समर्थन विक्रम सं० १७५६ के लिखे हुए एक अन्य इस्तलिखित गुटके की लिपि से होता है। उस में प्रयुक्त अन्तर-लिपि की समानता नागरी से अधिक है और उस में आधी-पद्धी मात्राये भी जहाँ-तहाँ लगाई गई हैं। उस का नम्ना चित्र स०३ में दिया गया है। उस नमृने का पाठ यों है—

- १. चानवै नवल सामान मासे० तहां पुर (१)
- २ मध्ये नवीनद पु (१) बहुत जोग वील (१)
- ३. स॰ होंडोला त्रेसठ। पुरव को भीमी (१)
- V. गाम नगर मधे। ग० पहित लाल जी
- ५ पत्तगामै (?) चतुर सरस वनरा०
- E. धर्म होडोरन मूखते त्रेसठ। र---(१)
- —(<sup>9</sup>) त्रेसठ । सलाका पुरुप को हीं—
- ८ —होरो समाप्तं॥ ९ मिती सावन सुदी
- ९. ८ बुधवार सवत् १७९६ की लिखा।

इसी पोथी मे एक स्थल पर स० १७६५ भी लिखा है। लेखक ने समय-समय पर रचनाएँ लिखी हैं।

इन टदरखों को आधार मान कर यह कहा जा सकता है कि मुहिया जिपि का हिन्दी से निकास होना सबत् १७६९ के खगमग आरम हो गया था। आरम मे उस के साथ थोड़ी-बहुत मान्नाएँ भी मुविधानुसार खगाई जाती थी; किन्तु सबत् १८२५ तक वह जिपि बहुत कुछ विकसित हो गई और उस में मात्राएँ विल्क्कल नहीं रक्सी गई।

# चित्रप्रश्नम्

#### श्रीयुत अनुजन अचन, कोरिंच

चित्रप्रशं क्योतिरशाक्षसवन्धमाय श्रोर प्रन्यमाकुत् । श्रोरुवन्दे भाविये संवन्धिचुळ्ळ श्रीतु वळरे प्ळुप्पतित् इतु नोक्तुन्नतुकोप्दु सिद्धिकुनु । ई प्रन्यत्तिले एतेङ्कितुं चित्रत्तोदु चोदिचाक्षरियां श्रोरुवन्दे भावि गुणमो दोपमो एनु ।

तालपत्रत्तित् एळुत्तािएकोन्दु वरिबद्धुक्ळ चित्रहळोडुकूटिय "चित्रप्रभमन्थडळ्" सध्यकेरळचिले सुसु अन्यपु-रकळित् नित्रु ई लेखकत्र् करदुकिर्हिग्यद्दुरदुः । इत्तरं प्रन्थडळ् इन्त्यित् वेरे एविटेयेड्किलुं उरटो एसु ऋषिमुक्तित्वः एनिकु करटेतुवान् कळिख्नेटत्तोळं प्रन्यडळ् खोत्तुनोकि चित्रहळोडुकूटि प्रसिद्धपेटुत्तेग्रामेन्नाग्रु विचारिकुसतु । कोचियले आर्कियोळजिकत दिष्पाइटुमेरिटले खोक मन्मोयर् खायिद्वायिरिकु ईप्रन्थं प्रसिद्धपेटुत्तुनतु ।

ई तालकमु पकर्तियेदुकुवान् साधिबिद्दुळ्ळ मन्यडिकत् श्रोमु तेन्कैतासमेमु प्रसिद्धिकेट्ट एरिश्वपेकरिते श्रोक सन्यासिमठितत् निम्नु किट्टियटुळ्ळताकुतु । जगत्गुत श्री शहकराचार्यक्टे शिष्यपरम्परितत् पेट्ट सन्यासिमारुटे ई मटं, कोचि राज्यत्तिले सन्यासिमठडिळत वेचु पर्रवुं प्रधानपेट्ट श्रीमाकुमु । प्रस्तुत ग्रन्थं श्रीवटक्ते इप्पोळक्ते मठाविपवियाय शाक्तिवरानन्दमहानन्दमूति स्वामिकळ् पनिक्कु पक्तियेदुकुवान् सन्तोपपूर्व सम्मतिचतन्नि टुळ्ळताकुम् ।

ई प्रन्थित्ति आके खोरुत्र चिनडळुएड । श्रोरो चित्रवुं खोरो तालपत्रत्तिन्रे सुन्वराचु वरहप्पेट्टिक्छुनु । श्रवातु चित्रडळे संवन्धिच्चुळ्ळ फळड्ळ् श्रवातु पत्रत्तिन्रे पिन्वराचु श्लोकस्पत्तित् पळुवपेट्टिट्डुएड । श्लोरो श्लोकचिन्-रेयुं एटचु भागचु मार्जिनिकायि श्रतिन्रे मलयाळार्येवु एळुवियिट्डुएड ।

र्ड अन्यत्तिले विश्वडळ् एश्रत्तोळं विशेषप्पेट्टच्यागोशु ई लेखनत्तोडुकूटि असिद्धपेटुन्तियिटुळ्ळ ''तामरप्पेय्क'' एत्र । विश्रतित् विश्वं मनस्सिलाकाम् । इतु ई अन्यत्तिले पतिचारामत्ते चित्रमाक्कृतुः ।

जतरहत्त्विष्ठे क्रोक महापिष्डतन्रे स्मारकमाणि प्रसिद्धप्पेटुत्तृत्त क्रोक प्रत्यत्तित्, द्राविह भाषयाथ मलया-क्रतित् क्षोक लेखनं नागरीलिपियत् एळुति प्रसिद्धप्पेटुत्तृत्तत् क्रमिलपणीयं क्षाणेड्वित्तुं क्रलेड्वित्तं, व्यब्हिनेवेणमेशु-तिक्षयिच्य "क्षोमा क्रमिनन्दन प्रन्थ समित" युटे विशालमनस्कत्ये इविटे नन्दिपूर्व क्रतुस्मरिकाते निवृत्तििषक्षा ॥

१. ये तीनों प्रस्तकालय कोच्चि राज्य के अन्तर्गत है।

<sup>(</sup>१) दि पक्षियम मेनुस्किष्ट चाइब्रेशी, चित्रमयत्तम् ;

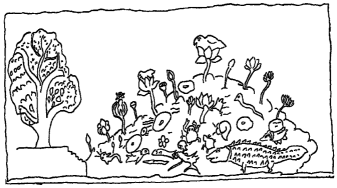
<sup>(</sup>२) दि वेनकेमधम साइवेरी, त्रिसूर ;

<sup>(</sup>३) दि अन्य जाइजेरी, त्रिपुनिशुर।

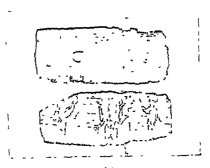
२. इस टिप्पणी के साथ प्रकाशित होने वाले इन पोथियों में से एक के एक फ्रोटोआफ से इन चित्रों का स्वरूप और साब-पत्र पर बिस्सने का प्रकार श्रन्तुती तरह प्रकट हो लागगा ।

३. कमब-वाल ।

# तागरपोय्क



नवपद्भ जर्करथामिरामं सर प्रतस्तरसोऽभिनीचते यः । घनकामवजे श्रतीव कान्तिं परमैध्यवैप्रपि प्रयाति सोऽयस् ॥



'चित्रप्रश्नम्' पोथी का एक पत्रा

#### [ श्रजुवाद# ]

चित्रप्रश्तम् ज्योतिप शास्त्र का एक अन्य है इसे पढ़ने से एक के मदिप्य के वारे में अच्छा ज्ञान घासानी से हो जाता है। इस के किसी चित्र से पूछने से यह जावा जा सकता है कि एक का मदिष्य अच्छा है या द्वारा।

ताड़ के पने पर लोहे के कार्ट सं खींचे गये चित्रों सिहत अंथ मध्य केरळ के तीन अंथालयों से मिले हैं। पता नहीं है कि ऐसा अन्य हिन्दुस्तान में और कही है या नहीं। मेरा विचार यह है कि जितने प्रय सुमे शार हुए हैं उन सब की चित्रों के साथ झाप कर प्रकाशित करना चाहिए। यह अंब कोचि के खार्चियालॉजिनाल दीपार्टमेन्ट के स्मारक के जिये प्रकागित किया जाएगा।

मैं जितने अन्यों की नकत कर सका उन में से एक प्रथ "तीन कैजाम" के नाम से प्रसिद्ध "तृरिश्वपेस्र" के एक संन्यासी के आश्रम से प्राप्त हुआ हैं। जगतगुरू श्री शङ्कराचार्य जी के शिष्यों में से एक का यह आश्रम कीचीं के दूसरे आश्रमों से बहुत श्रेष्ठ हैं। प्रस्तुत प्रमथ वहाँ के आजकत के मठाविपति "शक्तिवराचन्ट श्रह्माचन्ट भूति स्वामी" ने नक्षल करने के जिये मुक्ते दिया है।

इस अन्य में कुल १०० चित्र हैं। हर एक चित्र एक एक ताब के पत्ते पर खींचा गया है। साथ साय चित्रों के फर्कों के वारे में म्लोक भी जिले गये हैं। हर एक रखोक की वाहें चोर उस का मलयाजम क्रयें भी जिला गया है।

इस लेख के साथ ज्यने वाले "तामरपोषक" नामक चित्र से चाना जा सकता है कि इस अन्य के चित्र कितने ओह है। यह इस ग्रन्थ का १६ वां चित्र है।

उत्तर भारत के एक वर्ड पियटत के स्मारक के निये प्रकाशित होने वाले एक अय में द्राविष भाषा "मलयालम" मे एक लेख नागरीलीपि में लिख कर प्रकाशित करना, चाहे यह आवश्यक हो या न हो, वैसा करने का विश्वय करने वाली "श्रोका श्रामिमन्डन अन्य समिति" की विशाल हृदयता का थन्यवादपूर्वक श्रामिनन्दन किये विवा मैं नहीं रह सकता ।

स्त्र द्विज-सारत-हिन्दी-प्रचार सभा, मद्रास, की कृपा से प्राप्त । फाट ७

# ६ ललित कला

# Zur Vorgeschichte des Buddha-Bildes

ì

प्रो ॰ खें ॰ हेर्सुय फॉन ग्लाजनाप, कोनिग्सवर्ग विद्यापीठ

[ इस बात की ब्याख्या कि साँची और भारहुत के सूर्त इस्यों में बुद्ध की उपस्थिति को उन की सूर्ति के बनाय चिन्हों द्वारा दर्शाया गया है, जैन दीर्घंकरों की प्रतिमानों के मुक्त- अभाव से तुक्रना कर के करनी होगी। जान पबता है कुरू में, जैसे ब्राह्मण कोग नाम रूपहोन ब्रह्म को चित्रित नहीं करते थे, उसी तरह शिक्षी क्षेण उन महात्मानों का मी जिन्हों ने संसार छोड दिया है और विर्वाण पा चुके हैं, सूर्त चित्रण करना पसन्द न करते थे।

परन्तु इंसवी पूर्व की पिक्ळी चाताब्दियों के घार्मिक विकास के कारण इस में परिवर्तन हुआ। एकेदवरवादी विचारो के विकास का फळ यह हुआ कि शिव या विष्णु को हैं व्य र—अन्य संसारी देवताओं की शुक्रना में सन् और आनन्द स्वरूप—समझा जाने कमा। ईयर का, बैसा कि मगवद्गीता में हैं, ब्रह्म से एकत्व माना गया है।

पर क्योंकि शिव या निष्णु के रूप में उस की मृर्तियाँ पहले से नियमान थीं, शतः अब इस युक्ति के लिए कोई स्थात म रहा कि केवरु उसी को चित्रो हाग उपस्थित किया जा सकता है जो ससारी हो।

इस का प्रमान नैनो पर पडा, जो सदा से अपने उपासको को, जो कुछ दूसरे घरों! में हो उसे देने में तत्पर रहते थे हिन्दुको की प्रतिमा-पूजन की सफलता ने उन्हें तीर्षंकर-प्रतिमानों को प्रचलित करने को प्रेरित किया। यदि विष्णु या शिव को मूर्त किया जा सकता था तो महानीर और पाइने को भी मूर्त करना कुछ कठिन न था। जैनो के खिदान्त के खतुसार गुक्तत्मा सदा के लिए संसार के शिखर पर अवस्थित है दा त् मा मा पा लोक में सर्वंग्न, आनन्त-स्वरूप और पूर्ण भाष्यात्मिक प्रकृति के रूप में निवास करते हैं। वे सामारिक परिवर्तनों से अञ्चत रहते हैं, और सीमारिक झगडों से विख्कुर अलहदा। उन की व्यक्त आकृति या देह नहीं होती, पर इन का एक (अमीतिक) परिमाण होता है, जो उन के अन्तिम अखिल्य का दो विहाई रहता है। जतः वे सब एक दूसरे के समान होते हैं।

यदि कोई कलाकार ऐसी दिन्य-सत्ताओं की पार्थिव प्रतिसृतिं वनाना चाहता तो उसे विर्वस सहात्सा के रूप में ही, जो क्यान-सत्त हो और जिस की सुद्रा से स्वर्गीय शान्ति एककती हो, उपस्थित करना होता। उन की संसार से पूर्ण निरक्ति क्षध्सुँदे नेत्रों हारा प्रकट की जा सकती। व्यक्तित्व के पूर्ण लोग का साव सव तीर्शंकरों को विना किसी प्रकार के वैय्यक्तिक भेद के पूक सा उपस्थित करने से प्रकट हो सकती )। इस प्रकार तीर्थंकर प्रतिसाओं का क्षाद्शें स्थापित हुआ।

इस धारणा के किए कि तीर्यंकर प्रतिमाएँ उन महात्माओं की ग्रुकावस्था को ही प्रकट करती तथा उन के सांसारिक व्यक्तित्व की स्मृति उन में न रहती थी, दो प्रमाण दिये जा सकते हैं। पहला यह कि अनेक तीर्यंकर-प्रतिभागों के नीचे यह स्पष्ट छिला है। दूसरे, तीर्थंकर-पूजा के सिद्धान्त से भी इस की प्रष्टि होती है। वह सिद्धान्त यह है कि सब जिन-प्रतिमाएँ क्यान के साधन का काम देती हैं; उन का अस्तित्व केवल इसलिए है कि वे ग्रुक्ति की कामना को सगातीं और उस की प्राप्ति में सहायक होती हैं। ऐसी सन्त आत्माओं से, जो सब प्रकार की सांसारिक वातों से उदासीन हैं, किसी अन्य प्रकार के इनाम या वरदान की आज्ञा नहीं की जा सकती ।

सर्वेताधारण पर इन प्रतिमाओं का बहुत प्रमान पन्ता देख बोदों को मी बुद को चिन्हों के बनाप प्रतिमा द्वारा प्रकट करने की सूप्ती होगी। पर उन के निर्वाण का शिद्धान्त जैनों से विज्ञ कि मिन्न होने से वे उस को निर्वाग-प्राप्त अवस्था को चित्रित न कर सकते थे। अतः स्वमावतः उन्हों ने बुद को बुद्धन्त-प्राप्ति और परिनिर्वाण के बीच उन के जीवन की विमिन्न अवस्थाओं को चित्रित करना बुद्ध किया। यहो कारण है कि बोद्ध प्रतिमाएँ तोर्यकर-प्रतिमात्रों को अवेशा बहुत अधिक विविद्यता और सजीवता प्रकट करती हैं। बुद्ध वर्मोपदेश करते, पृथ्वी को साक्षी बनाते आदि कई रूपो में चित्रित किये गये हैं।

पुरानी बुद्ध प्रतिसायें तीर्थंकर-प्रतिसाओं का मान के कर ही वनीं, लेखक के इस मत से इस बात की ध्याख्या हो जाती है कि सब से पुरानी बुद्ध-प्रतिसाओं और तीर्थंकर-प्रतिसाओं में समानता है, जिसे युवान प्वारू ने भी उतना ही अनुमव किया था जितना भारतीय सूर्ति-कला में किंच रखवे वाले कुरू के यूरोपियनों ने ।

अतः छेत्रक का विश्वास है कि नालन्दा, सारनाथ, बोरोबुद्दर आदि से प्राप्त प्रतिमानों से पहले भी बुद्ध-प्रतिमाएँ रही होंगी जो अब नहीं मिलतीं, पर जिन के नमूनों पर ये पिछली प्रतिमाएँ वनीं। यह मानना कठिन है कि बुद्ध की सूर्ति पहले पहल यूनानी कलाकारों ने ही आविष्कृत की। छेत्रक का यह दह विश्वास है कि उन्हों ने पहले से विश्वसान एक नसूने को केवल यूनानी साँचे में डालने का काम किया था।

परन्तु लेखक यह स्वीकार करता है कि इस स्थापना के लिए अभी मूर्त प्रमाणों की ज़रूरत है, इस वात से इनकार नहीं किया जा सकता। जब तक मारतीय शिल्प की प्राचीन-तम कृतियों के नमूने और न मिर्ले, तब तक बुद-प्रतिमार्थों के उड़व-विषयक किसी भी स्थापना को सचाई की खोज के प्रारम्मिक प्रयक्ष से अधिक कुठ कहना निरी वेपरवाही होगी। ]

Die bekannte Tatsache, dass der Buddha auf den Reliefs von Sanci und Bharhut nicht figurlich dargestellt sondern durch bestimmte Symbole vertreten wird, ist oft zu erklaren versucht worden. Die meisten Interpretationen befriedigen nicht. Dass es "den fruheren indischen Kunstlern an fruchtbarem kunstlerichhem Geist wie an technischem Konnen gemangelt hat", um die Gestalt eines Buddha zu schaffen, ist unwahrscheinlich, weil sie dann auch nicht Indra oder andere gottliche Wesen hatten zur Darstellung bringen konnen. die vielfach vertretene Ansicht, die alteren Buddhisten hatten sich, gemass dem Wort des sterbenden Buddha "Die Lehre ist euer Meister, wenn ich hingegangen bin" nicht fur die Person des Buddha, sondern nur fur die Lehre desselben interessiert und deshalb den Meister durch Symbole der Lehre wie das Rad des Gesetzes versinnbildlicht, greift fehl· hatten die Buddhisten an der Personlichkeit des Erhabenen keinen Anteil genommen, so wurden sie die Geschichte seines Lebens nicht so ausfuhrlich auf den Toren der Stüpas in Stein verewigt haben dafur, dass die alteren Buddhisten es vermieden, den Buddha abzubilden, wird erst begreiflich, wenn man die Untersuchung nicht auf den Buddhismus beschrankt, sondern sie auf die anderen Erscheinungen des religiosen Lebens Indiens im 1 Jahrtausend v Chr. ausdehnt Es zeigt sich dann, dass auch die Jamas ihre Tîrthankaras ursprunglich nicht bildlich dargestellt haben: in den altesten Teilen des Kanons horen wir wohl von Statuen oder Tempeln von Gottern und Yakshas,

Jina-Statuen werden aber erst in spaterer Zeit in kanonischen Texten erwahnt. Es ist deshalb anzunehmen, dass die Übereinstimmung zwischen Jainas und Bauddhas keine zufallige ist. Wenn man sich vergegenwartigt, dass alle noch in den Banden der Welt gefesselten Wesen, Gotter, Menschen und Tiere, abgebildet werden, nur die aus dem Samsära ausgeschiedenen Erlosten nicht, dann liegt es nahe zu glauben, dass die Kunstler der alteren Zeit sich scheuten, den über das Weltgetriebe emporgewachsenen in das Nirvåna eingegangenen Heiligen noch in korperlicher Form wiederzugeben. Für sie war die leibliche Darstellung eines Vollendeten, der das Nirvåna verwirklicht hat, ebenso undenkbar, wie für die Brahmanen die Darstellung des über Name und Gestalt erhabenen Brahman.

In den letzten Jahrhunderten vor Beginn unserer Zeitrechnung trat hierin ein Wandel ein Das machtvolle Emporwachsen monotheistischer Anschauungen bewirkte, dass unter den zahlreichen Gottern von den Vishnu von anderen Shiva als der eine hochste Weltenherr (ishvara) angesehen wurde, der im Gegensatz zu den im Samsåra verstrickten verganglichen Devas ewig und selig ist. Dieser ishvara der theistischen Sekten ist nun aber, wie dies z. B deutlich in der Bhaeavadgitâ hervortritt, zugleich der Allgott und wird mit dem Brahman identifiziert. Da der ishvara aber gleich den devas schon bildlich dargestellt war (Shiva z B schon in Mohenio Daro), bestand fur diese neue theistische Erlosungslehre kein Grund mehr fur die Anschauung, dass nur der im Samsåra wandelnde bildlich wiederzugeben sei. Dies blieb nicht ohne Ruckwirkung auf die atheistischen Religionen der Jainas und Bauddhas. Die Jainas sind zu allen Zeiten bestrebt gewesen, ihren Anhangern alles zu bieten, was andere Religionen boten, sie haben deshalb den verschiedensten Legenden, Anschauungen, Einrichtungen und Gebrauchen der Hindus Heimatsrecht gewahrt, und ihnen ursprunglich Fremdes in ihr System eingebaut (H v Glasenapp. "Der Jamismus", Berlin 1925, S. 446 und Beitr zur Literaturwiss u "Geistesgesch Indiens" (Festgabe H Jacobi) Berlin 1926, S 339 f) Der Erfolg des Bilderkults der Hindus veranlasste sie dem Zuge der Zeit zu folgen und Tirthankara-Bilder einzufuhren, wenn der uber den Samsåra erhabene Vishnu oder Shiva durch den Meissel eines Kunstlers in Holz oder Stein dem Auge der Verehrer gezeigt werden konnte, dam musste es auch moglich sein, Mahavira oder Pårshva vor dem Blick des Frommen erstehen zu lassen.

Die Form der Darstellung ergab sich von seilset ein Jina konnte nur so abgebildet werden, wie er für alle Ewigkeit nach seinem Nirväna existiert. Nach der Lehre der Jamas leben die Erlosten als allwissende, selige, rein geistige Wesen in der auf dem Gipfel der Welt gelegenen Region Ishatprägbhärä für alle Ewigkeit fort, von allem irdischen Wechsel unberührt und frei von jeder Anteilnahme an irdischen Dingen. Sie sind ohne sichtbare Gestalt, korperlos und darum durchdringbar, aber mit einer raumlichen (immateriellen) Ausdehnung von 2 3 derjenigen, welche sie in ihrer letzten Existenz gehabt hatten. Bei ihnen sind alle individuellen

Verschiedenheiten geschwunden, welche die Karman-Stoffe den Seelen beilegen, sie sind deshalb alle einander gleich. Wollte ein Kunstler ein materielles Abbild eines solchen erhabenen Wesens schaffen, dann musste er es als einen unbekleideten, in tiefe Meditation versunkenen Heiligen darstellen, dessen Gesichtszuge erhabene Ruhe wiederspiegeln. Die vollige Weltentrucktheit konnte durch halbgeschlossene Augen ausgedruckt werden, die vollige Entpersonlichung dadurch, dass alle Tîrthankaras nach genau demselben Typus, ohne jede individuellen Unterschiede (darum also nur durch Unterschriften oder "cihnas" von einander unterscheidbar) dargestellt werden. So entstand das typische, immer wieder kehrende, starre und unbewegliche Tirthankara-Bild, das heute noch im Jamismus vorherrscht. Dass die altesten Tirthankara-Bilder den Heiligen im Zustand der erlangten Erlosung zeigen, nicht aber die Erinnerung an seine irdische Existenz wachhalten sollen, ist aus zwei Grunden wahrscheinlich Erstens, weil dies bei manchen Tirthankara-Bildern ausdrucklich bezeugt ist (In Jaina-Miniaturen ist dies meistens dadurch angedeutet, dass der Heilige auf der halbmondformig gezeichneten Siddhashila sitzt, über Wolken thront u.s w. Vergl die Bilder Plate III fol. 55, VII fol. 38, XIII fol. 66, XVIII fol. 73, XIX fol 80, 88 bei A K Coomaraswamy, Catalogue of the Indian Collections in the Museum of Fine Arts, Boston 1924) und zweitens weil die Theorie uber die Tirthankara-Verehrung dies bestatigt Der Idee nach sollen namlich die Jina-Bilder als Konzentrationsobjekte dienen; ein Daseinsrecht haben sie nur insofern als sie bei den Glaubigen, die sich ihrer Betrachtung hingeben, das Heilsverlangen wachsen lassen und die Entstehung der Voraussetzungen zur Erlangung des Nırvâna fordern. Der Tîrthankara-Kult hat also nur einen subjektiven, keinen objektiven Wert, denn die allem irdischen Streben entruckten Vollendeten haben garnicht die Moglichkeit auf das Geschehen in der Welt einzuwirken und ihre Verehrer zu belohnen.

Die grosse Anziehungskraft, welche der Kult der Tirthankara-Bilder auf die Glaubigen, zumal die Laien ausubte, mag auch die Buddhisten dazu veranlasst haben, ihren Meister nicht mehr durch Symbole sondern in koperlicher Gestalt darzustellen. Bei der grundlegenden Verschiedenheit ihrer Nirväna-Lehre von der der Jainas konnten sie den Buddha naturlich nicht als einen in ewiger Weltabgeschiedenheit fortlebenden seligen Geist abbilden, sondern sie konnten nur versuchen, die Erinnerung an sein Erdenwallen festzuhalten. Sie stellten ihn deshalb so dar, wie er sich den Glaubigen in der Zeit zwischen der Erlangung der Bodhi und dem Parinirväna offenbarte. Aus diesem Grunde zeigen die Statuen von Buddhas im Vergleich zu denen von Tirthankaras eine viel grossere Verschiedenheit und Aktivität der Buddha predigt, er ruft die Erde als Zeugin an u.s.w. Dass die altesten Buddha-Statuen, wie ich glaube, in Anlehnung an Tirthankara-Statuen entstanden, kann als Erklarung für das merkwurdige Phanomen dienen, dass manche Buddha-Darstellungen solchen von Tirthankaras ausserordentlich ahneln, eine Tatsache, die Hiuen-tsang ebenso aufgefallen ist wie den ersten Europaern, die sich mit indischer

Plastik beschaftigten. Ich mochte deshalb annehmen, dass die altesten (uns heute nicht mehr erhaltenen) Buddha-Statuen Vorlaufer der Buddha-Typen gewesen sind, wie sie uns durch die Buddhas von Särnäth, Nälandä, Borobudur bek annt sind. Aus diesen Erwagungen heraus kann ich mir nicht vorstellen, dass hellenistische Kunstler überhaupt erst das Buddha-Bild erfunden haben, es spricht vielmehr meines Erachtens alles dafür, dass sie einen bereits bestehenden Typus in griechischem Sinne umgewandelt haben.

Die hier entwickelten Gedankengange, welche die geistesgeschichtlichen Voraussetzungen für das Entstehen des Buddha-Bildes darzulegen suchen, bedurfen naturlich noch des Beweises durch Tatsachenmaterial Solange unser Besitz an Werken der altesten indischen Kunst noch so gering ist wie heute, ware es vermessen, zu behaupten, irgendeine Hypothese über die Genesis des Buddha-Bildes sei mehr als ein provisorischer Versuch, die luckenhaften Tatsachen zu deuten Ich glaubte aber meine Ansichten den Kunsthistorikern deshalb unterbreiten zu durfen, weil ich meine dass sie geeignet sind, einige Punkte aufzuhellen, die bisher nicht erklart worden sind.

# PALLAVA PAINTING

थीबुत ति॰ ना॰ रामचन्द्रन्, एस्० २०, महास

[ बर्तिहा, ब्राघ, राज्ञगढ़, विज्ञबाग्रह, काक्षीपुरम् के कैठासनाय और उचोर के बृहदीइक्र सन्दिरों के शिक्ति-चिन्न प्राचीन आस्तीय चित्रफ्टा के यचे हुए सर्वोत्कृष्ट नमूने हैं। अनिका आदि के यारे में यहुत कुछ छिला जा चुका है। इस छेल में विश्वस्ववादाल और काक्षीपुरम् के निको की न्याक्या की गई है।

शिष्तववाशक-पददुकोटै राज्य में राजधानी से ९ मील जसर एक जैन गुहामन्दिर है, जिस की भीतो पर पूर्वपस्तव राजामों की शैकी के चित्र हैं, जो सामिल सस्कृति भीर साहित्य के महान् सरक्षक, कवि और प्रमिद्ध कलाकार राजा महेन्द्र धर्मा प्रथम (६००—२५ ई०) के यनवाये हुए हैं, और अलग्त सुन्दर हैं।

गुफा की यनावट वो है---एक २' ६"×९' ६" और ७' ५" ठेंची कोटरी; जाते १२२' ६"×७' ५" और ८' ३" ठेंचा भंडप, संपर्वक गुड़ा में स्थित पुरुष-परिमाण अत्यन्त सुगढ़ और सुन्दर पाँच तीर्थक मृतियाँ, जिन में से वीच अन्वर और दो मंडप के दोनों पाल्यों में रक्खी गई हैं।

शित्तवनाशक का मूक प्राकृत रूप है सिद्धण्ण वास--सिद्धों का डेरा। जैन देवगायाओं में सिद्धों का सहरह-पूर्ण स्थान है।

और हरा, पीला, जासुनी, नारंगी आदि रंग भी बना लिये गये हैं । इतनी सरलता से बनाये गये इन चित्रों में भाव आइचर्य जनक ढंग से स्फूट हुए हैं और आकृतियाँ सजीव सी जान पडती हैं ।

सारी गुद्दा कमलों से अलंकुत हैं। सामने के दोनों क्ष्ममों को आपस में गुँधी हुई कमलनालों की बेलों से सजाया गया है। क्षममों पर मर्गिक्यों के चित्र हैं। बरामदे की कत के मध्य माग में एक पुष्करणी का चित्र हैं, हरे कमल पत्नी की सूमि पर लाल कमल बिलाये गये हैं; जल में मललियाँ, हंस, जल गुर्गावी, हाथी, मैंसे आदि जल-विहार कर रहे हैं। चित्र के दाहिनी तरफ सीन मलुष्याकृतियाँ हैं, जिन की आकृतियाँ आकर्षक और सुम्दर हैं। दो मलुष्य इकट्टे जल-विहार कर रहे हैं। इन का रंग लाल दिया है, तीसरे का रंग सुनहला है और वह इन से अलग है। इस की आकृति वही मनोमोहक और अल्य है।

सीधर्मेन्द्र ने तिर्थंकर के केवली होने पर बैठ कर उपदेश देने को संवर्षण नामक एक स्वर्गीय मण्डय रचा था। उस के चारों तरफ़ ७ भूमियाँ होती हैं, जिन में से गुज़र कर ही कोई न्यक्ति उस प्रासाद में तीर्थंकर का उपदेश सुनने पहुँच सकता है। इन में से दूसरी भूमि का नाम जा कि का है। जैन दिगंबर मूर्ति-शाख श्रीपुराण नामक प्रन्य के अनुसार यह जा ति का मूमि एक तालाव होती है, जहाँ पहुँच कर म न्यों ( संवर्षण में तीर्थंकर का उपदेश सुनने के अधिकारी उपासको ) को स्नान जौर जल-विहार करने को कहा जाता है। उक्त चित्र इसी जा ति का भूमि का है।

अन्य वसे हुए चित्रों में दो नर्तिकायों के चित्र हैं जो अन्दर श्रुसते ही सामने के दो सम्मो पर बने हैं। एक की दाहिनी सुजा गज-इस और दूसरी की दण्ड-इस सुद्रा में फैली है। इन चित्रों में कलाकार ने मानों गहनो से लदी पतली कमर और चौंदे निर्तियों वाली, चीते की तरह प्रचड शक्तिवाली और मन्य, स्वर्गीय अप्सराओं के और शिव-नटराजन की कल्पना में प्रकट होने वाली नृत्य-ताल और प्रचण्ड स्कृति को एक ही जगह चित्रित कर दिया है।

अन्दर के दाहिने क्षम्मे पर एक सुन्दर पुरुष-शिर के, जिस के पीछे एक वैसा हो सुन्दर की का शिर है, निशान दृष्टिगोचर होते हैं। इक छोगों ने इसे अर्धनारीक्ष्यर का चित्र माना है। पर एक तो यह जैन मन्दिर है, दूसरे इस को नरा ध्यान से देखने से माल्झ होता है कि इस के शिर पर जटा-जूट नहीं विका राजसुकुट था जो अब मिट गया है। संभवतः यह चित्र राजा महेन्द्र वर्मा का अपना हो है। महाबिखपुरम् की वराह गुहा में भी राजा महेन्द्र वर्मा का एक चित्र इसी तरह है। वहाँ राजा अपनी दो राजियों के साथ मन्दिर में झुसता हुआ दिखाया गया है।

कैकासनाथ---काज़ी पुरस् के कैकासनाथ के सन्दिर में भी सन्दिर की दीवारो पर करुई की परत के घीचे इसी काल के चित्रों के अस्तित्व का पता भिक्रा है। इस ग्रंबी सी आकृतियों का उद्धार करुई की परत को इटा कर किया गया है। इस में सी वहीं खुवी है। पर कोई पूरा चित्र अब तक आविष्कृत नहीं हो सका है। इस मन्दिर का बनानेवाला पर्कव राजा नरसिंह वर्मा उर्फ राजसिंह (६६० ई०) था।

मलयाडिपष्टि आदि अन्य भी कई स्थानो से इस प्रकार के चित्रो का पता मिला है । ]

It is surprising indeed that the earliest extant specimens of Indian painting are so very few that they give room to the doubt whether painting, though spoken of highly in Indian literature, was ever practised at all like sculpture and architecture. But the surviving specimens in the caves of Rāmgarh, Ajantā, Bāgh and Sittannavāśal and in the Kailāsanātha temple at Kāńchipuram and the Brihadīśvara temple at Tanjore go to prove effectively that not only was painting popular but was often practised as a single craft being combined with sculpture. Such a combination was treated as the highest form of religious art, being "more difficult and costly

٩

than simple painting, and therefore conferring more ment both on the artist-devotees and their patrons". The result of such a process with a religious background was that fresco and tempera painters attempted "not to produce the atmosphere of Western painting, but to give their work the solidity and reality of sculpture", to show something more than an art of line, to exhibit a remarkable power of delineation and "a subtle modelling of surfaces". The modelling of surfaces was so pleasant and wonderful that we my agree at once with Havell when he says "whether they were modelled by the painter or the sculptor, the finishing brush-outline gave life to the forms". The charge levelled against Indian painting, that it is an art of line only, "that is Indian paintings are not true pictures in the European sense, they are only coloured drawings", cannot be said to be true of that school of Indian mural painting that is seen at its best at Ajantā, Bāgh, Sittannavāsal and the Kailāsanātha temple at Kāñchīpuram. Several writers have dealt with the paintings at Ajantā and Bāgh; it shall be our pleasant task to take up those at Sittannavāsal and Kāñchīpuram which were done in the seventh century and are attributed to the Pallava kings, for which reason we have chosen to call them "Pallava painting"

#### Śittannaväśal

In a cave temple here executed in the early Pallava style of the Mahendra period are the said paintings of this place, attributed to the royal artist Mahendraverman I (600—625 AD), "one of the greatest figures in the history of Tamilian civilisation" This king was, as we have proved elsewhere," a royal patron of art, an accomplished artist himself, an interpid architect and a highly cultured poet, musician and dramatist. To him are attributed several cave temples, among which Māmandūr and Sittannavāśal cave temples which resemble each other closely are alone interesting for our study of Pallava painting. Some traces of paint were noticed on the walls of the Māmandūr cave (6 miles south of Kānchīpuram) as also at Mahābalipuram by Dr. Jouveau Dubreuil but they yielded no satisfactory result. But an inscription found at Māmandūr, though fragmentary, is of great importance to us as it speaks of the literary accomplishments of Mahendravarman I and his contributions to painting, dance and music. Line 11 of the inscription relates to painting and contains the following verse almost restored:—Kalpāt Pravibbajya.

Vrittim Dakshma-chitrākbyam (kāra) yitvā yatbāvidhi

Indian Sculpture and Painting, p 165

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>See my paper "The royal artist Mahendravarman I" read in December 1931 at the First Bombay Historical

Translation: "Classifying (the subject) from (an old standard) kalpa (1e., work on the subject) he caused to be compiled a commentary or edition (1111th) called Dakshina-chitra i.e., South Indian art or painting) following strictly the methods and the rules laid down for such a work".

It is evident that the king analysed the subject of painting that was laid down in an earlier work which was probably cumbrous or not clear or which had to be revised in the light of later inventions in the field. The results of his analysis, derived probably from a practical study of the subject, he embodied in a treatise which conformed to the rules relating to such compositions and which he named Dakshma-chitra or Southern Art or Painting

While Māmandūr has very little of paintings to show to us today the Sittannavāśal frescoes offer us a pleasant study and entitle the cave temple to be called a Chitra-śālā or picture gallery. The architecture and sculptural details of this temple are briefly as follows:—It is identical with that at Māmandūr. In plan, it consists of a cella, 9' 6" square and 7' 5" in height with a small pillared verandah in front measuring 22' 6" in length, 7' 6" in width and 8' 3" in height. The temple contains five life-size rock-cut sculptures of Jaina Tīrthankaras seated in the sampanyanka pose, three inside the main shrine and one at each end of the mandapa. The two outer ones may be said to represent, as I have proved elsewhere, the Tīthankaras Pārśvanātha and Chandraparbha These sculptures are similar in style and execution to some of the later Buddhist images at Ajantā. The carving is marvellous for its precision and excellence of anatomy. The figures are natural and carry themselves with a grace though in an erect posture "like a flame that flickereth not in windless space".

The surface of the rock inside was given a finish to suit it for the subsequent fresco-process. As at Ajantā the walls and ceiling were covered with a layer of plaster, "not only to lighten the gloomy interior but also to serve as a ground work for colour decoration. The designs were first drawn in Indian red on the white plaster, then flat washes of colour were applied and finally outlined in black to show up the designs and colours. The latter were water colours and only five pure colours were used, viz, red, blue, yellow, black and white. From these colours the artists also produced orange, green, brown, purple and pink. Very little attempt at shading was made, less than is found in the Ajantā paintings which they closely resemble". The cave was intended, even when it was actually carved, to be painted over inside for "the figures carved are not finished as such, for that was left to the painter's plaster and brush". Being the most perishable of the fine arts the painting in this cave has suffered a good deal owing to age and

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In my paper "The royal artist Mahendravarman I".

<sup>\*</sup>Kern Institute-Leyden Annual Bibliography of Indian Archaeology, 1930, p 11

age-long neglect and indifference, darkening of the interior of the cave by smoke from the fire of way-side wandering pilgrims cooking their food in, the peeling off of the plaster here and there owing of course to neglect and the almost horrible vandalism to which it has been subjected at the hands of cattle-boys, the natives of the soil

The credit of discovering these paintings ought strictly to go to the late lamented Gopinatha Rao, who communicated his discovery to his scholar friend Dr. Jouveau Dubreuil who forthwith drew the attention of the world by means of a leaflet and an article in the *Indian Antiquary* (Vol. LII, pp 45—47) with a tracing of the outline of a well-preserved dancing figure. With his remarkable precision in judgment and the instinct of a born archaeologist he was able to determine that—

- "1. The process of Pallava painting is similar to that of the Ajanta paintings
- The painting of the Pallavas was, perhaps, even more beautiful than their sculpture.
- 3 The Sittannaväsal cave is a Jain temple". After closely examining the Sittannaväsal paintings and sculptures we have only to conclude that the Professor is remarkably correct in his estimation. The sculptures which represent Tirthankaras have been already examined. The subject-matter of the paintings alone remains

Before taking to a study of these it is interesting to note that the name of the place, Sittannavāśal is so un-Tamilian that to explain its derivation we have to look to its Sanskrit or Prākrit form. In Sanskrit it will be "Siddhānām vāsah" ie, the abode of the Siddhas or ascetics and in Prākrit "Siddhanna-vāsa". As we know that the Jainas and the Buddhists had a special leaning towards Prākrit culturally we shall take the Prākrit form as the nucleus of the modern Tamil name of the place, Sittannavāśal. The term "siddha" is of special value to us for our study for we know that the "siddhas" occupy a pre-eminent place in Jaina iconography and worship Among the pañcha-namaskāras that every follower of the Jaina faith should make, the first namaskāra is reserved for the "Siddha". And in Jaina cosmology the highest place or heaven (to use a common and popular term) is spoken of as the Siddhaloka, the denizens of which are the siddhas or the liberated souls whom even the Tirthankaras worship prior to initiation (dīksbā)<sup>2</sup> The Jaina ascetics of the place naturally required solitary places like the cave under discussion for the performance of their austerities and dhyāna. The rocky nature of the country afforded them ample cave-resorts, one of which was the one under discussion, which was embelished with sculptures and paintings by a royal patron of rare artistic taste who was probably

<sup>1</sup> A Vol LII, p 45

This has been dealt with in detail by me in my monograph, on Jama parating to be published as a volume of the Madras Museum Bulletin

drawn to the place either because of the sanctity of the place or because of his fervour for the Jama religion—a point which we have discussed elsewhere.¹ Of those paintings of the place that are intact, careful copies have been made by Mr. M. S. S. Sarma of Madras, some of which have been figured by Mehta in his book on "Studies in Indian Painting". I have seen his copies in colour and was struck by their fidelity to the originals. They have been drawn to correct scale and have been properly toned.

The plaster serving as the primed ground is very thin, of about an eighth of an inch and has adhered to the surface of the rock so well that it is not easy to remove its traces. Particles of husk and straw can be seen in some places and the lime appears to have been mixed up with fine sifted sand. At Bāgh one finds lime mixed up with cow-dung. My friend Mr. Chitra of the Madras School of Arts tells me that the latter mixture would give a suitable ground for the best colour-effect. The colours used are not many; those used are red, yellow, blue, green, black and white. Mr. M. S. S Sarma has examined them very carefully and tells me that they are natural colours or vegetable colours as some of the local Tamil painters would call them. A bit of the primed ground furnished by the lime-mixture was tasted by him and found to be sweet. While only one variety in each of black, green, blue and white pigments is found, red and yellow have two varieties each. Red has "red ochre" and "vermilion"; and yellow "yellow ochre" and "bright golden".

The colour scheme is harmonious and simple, the colours being well soaked into the surface and given a final polish with probably small prepared pebbles. It is natural without any elaborate attempt at light and shade. The backgrounds are mostly red or green. The paintings are essentially linear; they "began and ended with outlines, and the boldness and firmness displayed in them are really marvellous", "every form being brought out firmly by its decided outline." It has been supposed that the first outline here must have been done with red ochre as at Ajāntā, an inference which is but natural as, in the case of such paintings time, exposure, weather and natural decay would tend to obliterate everything else save the red outlines. But according to Mr. M. S. S. Sarma the execution here was different. "The cuncuma (Kankuma) stem which Indian ladies use even today in their toilet is the thing that was used for the preliminary outline. The alkaline nature of the fresh ground converted the yellow of the stem into a rich red colour which was then fixed by outlines of different appropriate colours, thus parcelling out the ground for subsequent coats of colour. The outlines then were emphasized with suitable tints here and there. When the surface moisture is gone, but when the ground is still suitable tints here and there. When the surface moisture is gone, but when the ground is still

damp, light shading by hatching and stippling is indulged in, and afterwards, before the ground completely dries up, the whole is given a polish with small prepared pebbles". The linear draughtsmanship reveals a knowledge of anatomy and perspective far advanced.

The chief decorative motif in the whole cave is the lotus with its stalk, leaf and flower As Dr. Dubreuil has remarked in his "Pallava Painting", "The decoration of the capitals of the two pillars of the façade is well preserved and consists of painted lotuses whose blooming stems intertwine with elegance," the pillars being adorned with the figures of dancing girls. The ceiling of the inner cell reveals a geometrical design, complicated, most of which has been unfortunately obliterated. Of those fragments that are luckily intact and have been copied by Mr. Sarma, that on the ceiling of the verandah is the most interesting. It is located in the centre of the ceiling and is flanked by two simple decorative panels with designs looking like carpets A lotus tank in blossom with fishes, geese and other birds, animals such as buffaloes and bulls and elephants and three men who are according to Dr. Dubreuil "surely Jains" wading through gathering lotus flowers, is the subject treated While the water of the tank alone is treated in a conventional manner the rest is done in a most natural, elegant and simple man-The fishes and the geese play about in the tank here and there and recall a pleasant paradise. Lotus leaves are made to stand as the background of every lotus flower in bloom. the three men, whose pose, colouring and the "sweetness of their countenance are indeed charming", two stand close to each other while the third stands alone at the right hand end of the fresco The skin of two is dark-red in colour while that of the third is bright yellow or golden While both Mehta and Sarma do not agree with Dr. Dubreuil who identifies the scene depicted as "probably from the religious history of the Jains", we are of opinion that the French archæologist is seldom wrong in his surmises and if he errs at all he errs rather on the right side than on the wrong one The scene depicted is one of the most attractive heavens that find a place in the "Samavasarana" or heavenly pavilion created by Saudharmendra for the Juna to sit and discourse, the moment that he becomes a "Kevali". Seated in the Gandbakutī within the "Lakshmīvara-mandapa" which in turn is in the centre of the whole samavasarana structure the Tirthankara or the Jina holds the divine discourse attended by all pomp. A druyadhuam emanates from Him which is interpreted by the Ganadharas, the occupants of the first koshia which is one of the 12 koshias surrounding the seat of the Jina containing god's Lakshmīvara-mandapa wherem the 12 koshias or compartments are located and the Gandhakuti with the Lord in it is surrounded by seven bhums or regions, each region being encircled

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Triveni Vol III (1930) No 1 p 72

by a rampart called *vedikā* or *sāla*. Those that are *bhavyas t.e.*, those good people who will have the good fortune to attend the Lord's discourse in the *samavasai ana* structure, have to pass through these regions before they repair to their respective *koshtas* in the *Lakshmīvara-mandapa*. The second *bhūmī* or region is called the "khātikā bhūmi" or the region of the tank. According to the "Śrīpurāna" (a manuscript in Tamil-Grantha in the Madras Oriental Mss. library), a work on Digambara Jama iconography, this region is described as a delightful tank with fishes, birds, animals, and men frolicking in it or playing in it. The *bhavyas* are said to get down into the tank, wash their feet and please themselves as best as they can. And our painting shows this tank-region with those men pleasing themselves by gathering lotus flowers while animals such as elephants and bulls and birds and fishes are frolicking about pleasing themselves as best as they can.

The other paintings in a tolerable state of preservation are two dancing figures on the cubical pillars that catch our eye as we enter the cave. They have been figured by Mehta in his book in plates 3 and 4. The one on the right side is not so well preserved as the one on the left, a sketch of which was published by Dr. Dubreuil in the Indian Antiquary. From a sketch of the figure left out by Dr. Dubreuil but figured by Mehta in plate 4 of his book we can see that the left hand of the danseuse is stretched out gracefully in the dand-hasta pose. The left hand of the other figure (figured by Dr. Dubreuil) is thrown in the gaja-hasta pose. Both are treated with singular grace, their supple moments being rendered with ease, charm and sureness that could result only from the closest observation and asthetic insight. Mr. Mehta was so much attracted by these danseuses that he bursts out as follows—'It was left to the artists of Southern India to crystallize into immortal form, the rhythm of dance and the energy of dynamic movement, as seen respectively in the glorious figures of swaying Apsaras, "loaded with jewelled ornaments, broad-hipped, narrow-waisted, powerful and graceful as panthers", and in the noble conception of Siva as Natarāja—the Divine Dancer".

On the inner side of the right-hand pillar as we face the cave can be seen a beautiful head with traces of a figure in front and of a woman's head behind. It has been figured in plate 1 of Mehta's book. I examined the copy of Mr Sarma which shows many more details than Mr Mehta's. It is that of a splendid figure with an ornamental coronet or head-dress and with patra-kundalas in both the ears. While we agree with Mr. Mehta's description of the figure as "an impressive study—showing the strength of delineation and directness of treatment which

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>A detailed description of the samavasarana which occurs in the Digambara Jaina at Tiruparuttikunram near Kānchīpuram finds a place in my work on "Jaina painting" to be published as a volume of the Madras Museum Bulletin <sup>2</sup>Mehta, p 12

belonged to the palmy days of Ajantā and Bāgh<sup>21</sup>, we are unable to accept his identification of the figure as Ardhanārīśvara or Mahādeva. The figure is surely that of a king accompanied by his wife whom he probably leads into the shrine. Such is the purpose in relegating this painting on the inner side of the pillar as if the persons are heading towards the interior of the shrine. The patra-kundalas and the ordinary coronet (not jatā-mukuta as Mehta describes it to be) show that Siva was not intended. And Siva has no place in a Jaina shrine. We are unable to see in the figure any divinity of expression, that should go as a monopoly to Siva alone. Such dignity, if any, can go to the king of the land also who in this case ought to be the royal artist Mahendravarman I. That the figure behind him is that of his wife and that he is going with her to the shrine can be easily inferred if we bear in mind that the Varāha cave at Mahābalipuram contains a portrait of Mahendravarman heading towards the shrine, accompanied by two of his queens, the nearer of whom he appears to be leading by her right hand while his half-raised right hand points towards the shrine<sup>2</sup>. He was probably similarly engaged here, though only the head of the king remains with the outline of what looks like a feminine face which we have assumed to be that of his queen

#### Kanchipuram

The discussion over this head takes us to the still more fascinating study of the newly discovered fresco-paintings in the Kailäsanätha temple at Kañchipuram. The credit of their discovery goes again to Dr. Jouveau Dubreuil who has brought to our notice marvellous Pallava frescoes executed in the same style as those of Sittannavāsal Mr M S S Sarma has taken copies of these also, two of which have been photographed and published in the Trivens (Vol IV, No 1). Fig 1 shows the outline of the left side of a man, probably a king, with an expression identical with that of Mahendra at Sittannavasal I had been to the Kailāsanātha temple several times and seen them and three others also exposed by the Professor The paintings cannot date earlier than 690 A D., for the temple came into existence only then during the rule of the Pallava Narasimhavarman II alias Rājasimha The tradition regarding paintings should have descended down to Mahendra's successors also who were probably also artists like their illustrious predecessor. What has been exposed consists of 5 heads, of which only one is entire Among the others, one is the right half of a man's torso, another shows the fore-arm and three fingers of a hand, a third shows another half-head and a fourth the head of probably a child with a small coronet on head A panel contains the design of two vases placed alongside Traces of drapery of figure, rather fragmentary, are made out here and there also traces of "crude brush lines" which Mr Sarma thinks to be of far later date

Mehta, p 12

<sup>2</sup> Gopalan, Pallavas of Kañchi, p 88.

In the few that are visible the outlines are clear and sharp and the colouring bright and rich. The lines flow in curves and have been done in a masterly manner so as to look as if they were designed without any effort. The heads so far revealed are those of men, graceful and dignified. The head that Mr. Sarma figures in the Triveni as No. 1 (Vol. IV, part I) is easily the best, though half eaten away. The left eye that alone remains "sits charmingly over the left cheek and is full of pathos and feeling revealing a whole world of its own". It is hoped that the coats of white wash that the cells in this temple have had periodically will soon be removed carefully and when these are removed much more of these paintings are likely to be exposed. Even in the Sittannaväsal temple the inner cell shows on the floor a round stone piece inserted in its centre. Does it lead to a cell underneath? And does the cell underneath also treasure paintings, which, if true must be in a state of excellent preservation? This awaits further investigation.

Dr. J. Dubreuil's find of paintings at Kāńchīpuram was followed by others of equal importance in the Pudukottah state, this time by Mr. K. Venkatarangam of the Pudukottah Museum, who discovered in the rock-cut temple at Malayadipatti dedicated to Vishnu and founded by the later Pallava king Dantivarman (788—840 A.D.) in the 16th year of his reign, ancient paintings of great beauty and in the style of Sittannavāśal<sup>I</sup>. They were found on the ceiling of the temple and are said to represent scenes from Vaishnavite mythology. As I have not seen them yet I am unable to say what they represent.

<sup>&#</sup>x27;Kern Institute Annual Bibliography for 1931, p 1/

# ७ सानुषविज्ञान, जनविज्ञान

## Some Tibetan Customs and a Few Thoughts Suggested by them\*

स्वर्गीय डॉ॰ सर जीवन की जमसेद जी मोदी, पी-एच॰ डी॰, एज-एत॰ डी॰

[ खेखक को कुछ दिन टार्जिखिङ्क के बास-पास गुम्पाओं में तिबूची खामाओं से मिलने थीर तिबूतियों के रीति-रिवाजों का श्रध्ययन करने का मीका सिला है। सांस्कृतिक जन-विज्ञान की दृष्टि से इस प्रकार के श्रध्ययन का यदा महत्त्व है।

जातियाँ और राष्ट्रों के रीति-रिवाजों में ब्रधिकांश का बब्सव धर्म में हुआ है। आज-कल के दर्शारी रीति-रिवाज

श्रीर शिष्टाचार के बहुत से नियमों की नींव धार्मिक है।

तिबुती वोद्ध या लामा-धर्म में तीन धर्मों की सल्लक है। जरतुरती-धर्म, हैसाई-धर्म श्रीर तिबुत का प्राचीन बोन धर्म। जरतुरती धर्म की बाट तो हमे उनके श्रम्यिष्ट संस्कार को देख कर आती है। युदों को पश्च-पित्रमों के लाने को फेंक दिया जाता है। वन के पूजा पाठ श्रीर कई विश्वासों को देख कर ईसाइयल—कैगोलिक संप्रडाय—का स्मरत्व हो आता है। स्त-प्रेत, सन्त्र-तन्त्र, शक्कन आदि में विश्वास प्राचीन बोन धर्म के प्रभाव के कारत्य है।

प्राचीन हैरान के इतिहास प्रत्यों से पता लगता है कि ईरान और तिबृत का परस्पर काफी संबन्ध रहा है। फ़रिन्ता

के अनुसार कायुत्त, तिथुत, पंजाब और सिन्ध पर असिद्ध दस्तम तक कूशिय के वत्तराधिकारियों का कब्जा या।

वोद सहावान मणदाय, लामा घमें जिस कि एक शाला है, और इसाईयत में बहुत अधिक समानता है यह तो सब लोग जानते ही है, इम समानता को देख कर तरह तरह की महपनाएँ हैमाइयों ने की है, जैसे गुउकर (पहली शतान्दी हैं0 के लरामय) के दबौर में महायान समदाय के प्रवर्तन आचार्य अम्बन्नीय और सेंट थामस का मिलना इस्वादि। पर इस प्रभार की नहपनाओं से इसकी म्यारपा नहीं हो सकती। असल में समानता का कारण टोनों घमों का एक ही सिद्धान्तों वाले स्नोत से निकलना ही है। मध्य भी और दैसाइयत की समानता का भी यही कारण है।

तिनुती बौद-पर्म या जामा-धर्म कई अयों में बुद्ध की िए जाओं के अव्हार्थ के अनुकुल होता हुआ भी वन की रिए को भाव से सर्वया विरुद्ध है। ववाहरखार्थ बुद्ध ने सिक्खु के जिए विवाह का निरोध किया हूँ। तिनुती जासा विवाह नहीं करते पर स्वेल रखने में कोई हर्ज नहीं समस्तो। बुद्ध के अहिंसा के सिद्धान्त के अनुसार मांस आदि न खाला चाहिए, पर तिनुती जोगा गाय, मेंस आदि वहे वहे पशुर्यों के मार कर वनका मास खाते हैं। पिनयों को या झोटे छोटे प्राधियों को नहीं मारते। उन का कहना है कि बुद्ध ने कहा था कि कम से कम हिसा हो। जोटे प्राधियों का मांस खाने से एक आदमी के लिए ही कई प्राधियों का वध करना पढ़ता है। अतः वहे प्राधियों का ही मांस खाना चाहिए। भगवान बुद्ध ने भिक्कुर्यों को घीच यीच में कुछ काल एकान्तवाम कर के आरम-चिन्तन करने की शिषा नी थी। तिवृती लामा एक अन्त्रीरी एका में ६ मास, ६ वर्ष और जम्म भर वन्ट हो कर एकान्त सेवन किया करते हैं।

इन में शकुनों और भृत-प्रेतों पर विश्वास इह दरने का है। ]

I had the pleasure of passing about five weeks in May-June 1913 at the Himalayan Hill Station of Daijeeling. I had the good fortune of visiting several hill-stations of India and among them, some of the hill-stations of the Himalayas. But with no hill-station. I was so much pleased as with that of Darjeeling. The chairming scenery it commands, both of its heautiful hill-side vegetation and especially its tea gaidens, and of the great snow hills toward.

<sup>\*</sup> This theme formed the subject of a public lecture delivered under the auspices of the Sasson Vector es lection on the 10th of February 1914

over by the lofty Kinchinjanga, is in itself a great attraction. But the hill had pleased me, nay fascinated me, by the opportunity it afforded me of knowing something of the Tibetan Lamas and of their Buddhist Monasteries. I had read something of the Lamas, their Buddhist religion and their monasteries, but there, at Darjeeling, I had an opportunity to see and study them. We see some remains of the old Buddhist monasteries of India in our country, in our very neighbourhood, for example, in the ruins of the caves of Kenheri in the Thana district and Ellora in H. E. H. the Nizam's dominions, but they are quite of a different type

A study of the Tibetan customs is very interesting from an Anthropological point of view, as it throws a side-light upon many a point of cultural anthropology. At least, as a Parsee, I have been much interested in many of their customs, which have enabled me to understand some of our old Iranian customs—customs once observed perhaps in Central Asia, both by the ancestors of the ancient Persians and of the Tibetans, or customs given, as suggested by some, by the ancient Persians to the ancient Tibetans. On the subject of some of these old Iranian customs on which some side-light is thrown by the modern Tibetan customs, I have spoken at some length in my five papers before other literary societies. So, in this paper, I will only make a passing reference to them

We know that most of the customs of a community or nation, have their rise in its church or religion Most of the customs, known as Court customs or manners and most of the social customs have their parallel, nay, even their origin,

Church, the cradle of many customs

in the Church customs For example, take the ceremonies observed in receiving and honouring royal personages or their representatives. We see the like of most of them in the Church Take for example

the following

ĸ

- 1 The hoisting of flags and banners and all kinds of bunting as marks of wel-
- 2 (a) The firing of guns, (b) the ringing of bells, (c) the playing of bands of music, (d) the cheering of the people, (e) the wavering of hands
- 3 The various forms of salutation, beginning with prostration and ending with the most recent forms of court courtesy
- 4 The spreading of carpets or red cloth for great men to walk upon )
- 5 The ceremonial presence of body-guards
- 6 The ceremonial forms of address as "Your Majesty, Your Highness, Your Worship Your Honour," and in the East as "Khudavand, Hazrat. Jan'ab," etc

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vide Journal of the Anthropological Society of Bombay, 1913. Vide mv Anthropological Paper II pp 68—124, the Sii Jamset Jijeebhay Jadrea Jubilee Volume, my paper, pp 35, 36

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> J Anthrop Soc., Bomb., Vol. XIII, pp. 779-803.

All these forms of respect and honour observed in Court ceremonials and on other high ceremonial occasions seem to have their origin in the Church

Such being the case, we will first speak of the Tibetan Churches, which are ordinarily Tibetan Church spoken of as monasteries, by the Westeiners and by the Tibetans

In the vicinity of Darjeeling, we have three Buddhist Ganpas or monasteries. I had visited them several times. I had opportunities to see more than once, their services, to attend two of their religious processions and to have long talks with some of the Lamas. What I propose saying to-day is the result of my own observations, of my talk with the Lamas and with others, especially with the two well-known travellers of Tibet, who had made a long stay in Tibet—Rai Sarat Chandra. Das. Bahadur and Rev. Kawagouch—and of my study of the books of known travellers.

The seligion of the The religious services and observances remind us of three religious. (c) Bon religion—with which the early Tibetans seem to have come into some contact

- (a) Their customs of the disposal of the dead, not as observed at Darjeeling, but as observed in Tibet itself remind us of the Zoroastrian mode of the disposal of the dead—the custom of exposure before flesh-devouring birds, observed by the Parsees of Bombay
- (b) Their religious hierarchy, their religious services and even some of their beliefs remind us of Christianity
- (c) The third religion of which we are reminded in Buddhism, which is the prevalent religion, is the ancient Bon religion, which has given some of its elements to the Buddhism of Tibet, more properly spoken as Lamaism

The name and the religion of Buddha have so much fascinated some writers that they see his name in the names of the gods of distant countries, and even in the name of the day of a week. For example, Lieutenant Richard Burton says.

"But the celebrated Eastern reformer's name has extended as far as the good old island in the West. It became Fo-e and Xa-ca (Shakya) in China, but, in Cochin China, "Pout," in Siam, "Pott" or "Poti" in Tibet, perhaps the "Wadd" of Pagan Arabia, "Toth" in Egypt, "Woden" in Scandinavia, and thus reaching our remote shores, left traces in

Wednesday,<sup>3</sup> 1 e , the day of Woden, the highest God of the Germans and Scandinavia 'Justi, Darmesteter, Harlez, Haug, and Meherji rana-vacha take the Gaotama of the Farvashis Yasht (Yh XIII, 16) to the Gaotama Buddha himself

Ferishta, in his well-known history, known, as Tarikh-i-Ferishta while tracing the connection between India and Persia from remote times, beginning with the Peshdadian King Faridun, thus refers to the conquest of Tibet by Persia

(a) Influence of Zoroastrian Persia on Tibet "Some authors, however, relate that Faridun even possessed the Punjab, and that the descendants of Koorshasp (Kershasp), down to the celebrated Rustom, held it in subjection together with Kabul,

Tibet, Sind and Nemrooz "4

According to the Arab historian Macoudi,5 who lived in the tenth century A D, (ascle) the grandson of Jafet, the son of Noah, had some of the descendants of Amour gone and settled in Tibet Their kings were latterly known as "Khakans" The Kingdom of Tibet was a kingdom distinct from Macoudi on Tibet China 6 Its people were cheerful, gay and contented They were rarely seen to be sad or sorry That was due to its fine chmate This gaiety and cheerfulness of temper have led the people to cultivate the arts of music and dancing The same cheerfulness makes them feel less the loss of their near and dear ones Maçoudi derives the name Tibet from the Arabic word tabat ( دمن ) "to fix" "to settle" on account of the Himyarite Arabs having settled there? According to this its musks (حسد) Chosioes I (Nowshirwan the author. Tibet was known for Just) was on friendly terms with the Khakan of Tibet who sent him some Tibetan curiosities with a letter, and of all the tribes of the Turks, the Tibetans were the most noble in

The Arab historian Tabari, in his account of the history of the Kings of Yeman for the time between the reign of Kai Kaus and that of Bahman of Persia says that in the times of Kings Gustasp and Bahman there reigned in Yeman Tabari on Tibet

Tobba, is Abou-Kourroub The rulers of many countries near and far were afraid of him The King of India, once sent him an embassy

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Lieutenant Richard F Buiton's—"Goa and the Blue Mountains of Six Months of Sickleave"

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Brigg—Ferishta I, Introductory Chapter on Hendoos, p Lavi According to a recent writer it was an Iranian prince who first promulgated Buddhism in China, (Vide my paper on the subject contributed to Mahamahopadhyaya Dr Jha Memorial Volume)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Macoudi, traduit par Baibier De Maynard, Vol I, p 289

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ibid , pp 350, 351

<sup>7</sup> Ibid , p 351

<sup>8</sup> Ibid , p 353 et seq

<sup>9</sup> Ibid , II, p 203

<sup>10</sup> Ibid , III, p 258

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Tabarı, par Zotenberg, Vol I, p 505, et seq

<sup>12</sup> Tobba' was the name by which the Arab Kings of Yaman were known

with very rich presents made of silk, amber, etc. The Tobba inquired if those things were made in India. The ambassador, afiaid lest his answer in the affirmative may tempt the Tobba to take possession of India for its riches, pointed to China as the home of the rich products and praised that country for its beauty and its riches. The Tobba of Yaman thereupon, sent an army to invade China. The army went through Tibet. The commander of the army left an army of 12,000 Arabs in Tibet on his way to China, so that, in case of defeat and retreat, that army may be of use to him. He was victorious in China and on his return he left the 12,000 Arabs in Tibet to live and flourish there. Tabari says that many of the inhabitants of Tibet are descended from the Arabs.

The religious services of the Lamas are of a variegated character. At times, it is unusually noisy, and, at times, it is dignifiedly quiet and solemn. To one who sees it long and on various occasions, it appears to be more the former than and Buddhism the latter. We, in India, are familiar with noisy religious services, wherein drums, trumpets and such other instruments play a prominent part. But, what we see here is nothing compared to what we see in the Tibetan monasteries at Darjeeling. They bring into service all imaginable noisy instruments of their so-called music and make with these a really terrific noise, which, at times, seem to strike terror in us, and which, no doubt, are likely to strike terror among the demons, the ejection of whom is one of the objects of their service.

But, during a part of the service when they conduct it in a quiet muttering tone, if one, familiar with the service of the Catholic Christians, were to hear it from outside, he would suppose it to be some Christian service. The intonation of the prayers during the service is very similar to that of the Christian Catholic prayers. Jesus Christian is known among them as "Yshu-mashi"

Mr R F Johnstone says<sup>13.</sup> "It is a matter of common knowledge that some of the doctrines of the Mahayana (not to mention its ritualistic practices) bear a remarkable resemblance to some of the teachings of Christianity" One critic has been venturesome enough to assert that Ashvaghosha and the apostle St Thomas actually became personally acquainted with one another at the Court of St Thomas's supposed Indian patron, Gondophares, or Godopharms, and that such Christian elements as are to be found in the Mahayana were therefore the result of the intercourse between the Christian apostle and the Buddhist patriarch. The problem of the nature of the relationships between Christianity and Buddhism is not to be explained by any such airy suggestion as this. On the whole, there is something to be said for the view, that the resemblances between the Christianity and the "New" Buddhism (as the Mahayana has been called) are not due to borrowing either on one side or the other, but to the fact that

is Reginald F Johnstone, Buddhist China, p 36

both had access to some sources of doctrinal inspiration—sources which in themselves were not specifically either Christian or Buddhist. It is now a matter of common knowledge that Christianity and Mithraism were in many respects amazingly alike, yet the best authorities assure us, that, at the foot of these two religions, 'lay a common eastern origin (Persian and Babylonion) rather than any borrowing'

Huc saw so much of similarity between Christian ritual and Tibetan ritual that he said "The devil in his hostility to Christianity had anticipated his coming" Dr Waddell speaks of the religious service of the Lamas as a "most impressive spectacle"

They say that both Ashvaghosh the Buddh and St Paul the Christian were at one time present in the Court of Gondophur

Buddhism, mixed with some elements of the ancient Bon religion, is known as Lamaism A Tibetan traveller writes of Tibet as the country of the Lamas, women The ed to them Those who are regularly enrolled as full-fiedged monks Tibetan Lamas get ten rupees per month The distant monasteries of as attached to one or another of the big Lhasa or monasteries Tashai Lumpo, or some such other big monastery The monastery of Tashilumpo, presided over by the Tashi Lama, has 3,000 Lamas Their principal dress consists of a loose gown of a pale reddish colour They move about generally bare-headed and barefooted On ceremonial occasions, the chief Lama puts on an additional gown and an umbrella-like cap The Lamaship is hereditary and a father begins to initiate his son into the order at the age of about nine The Lamas in the monasteries round Darjeeling are not much versed in their religious lore, but most of those in Tibet are asked to go through a certain course of learning, some of which is a mechanical learning by heart of the Tibetan scriptures Before initiation they are made to recite by heart the principal he is rejected and is made to leave the monastery which educated and maintained him The Lamas have neither caste nor purdah system

The early religion of Tibet was Bon religion It was in the eighth century that Padma Sambhava introduced Buddhism into the country. This Buddhism with the elements of the old Bon religion preceding it is known as Lamaism. It has also something of the elements of Sivaism in it. The belief in devils is an element of the old Bon religion.

In Thetan Buddhism as seen at Darjeeling, we find that some of the principal injunctions of Buddha are more honoured in the breach than in their observance. The Lamas seem to cling more to the letter than to the spirit. We see this in the following two principal cases. (a) Not to kill, (b) Cehbacy

Gaotama Buddha enjoined, that his disciples should not kill. That injunction led to abstinence from animal food Thus, all Buddhist Lamas are expected to be vegetarians But that is not so The Lamas at Darjeeling, when asked, Buddha's injunc why they are meat said, they "did not kill" but are the meat of animals killed by others The of India Hındus the cow and request their brethren Mahomedan kall cow But the Lamas at Darjeeling eat the flesh of all kinds of animals, even of the cow, and I was surprised to see on the back verandah of a monastery itself. a piece of beef in a meat-safe But, strange to find that, though the eat all kinds of meat, they advocate abstinence from eggs fish and birds. Their plea in defence of this custom seems to have some force They say "Buddha has probabited the killing of animals. so the lesser the number of lives killed for our food the better When one eats eggs or fish he has to eat several of them to satisfy his hunger So he takes several lives. It is better therefore to kill one big animal like a cow or sheep and feed from its meat a number of men than to have a number of eggs and fish for each person and thus sacrifice many lives "

Buddha had enjoined celibacy to the priests. This injunction also is observed more in its letter than in its spirit. They do not marry thinking it unlawful to marry, but they keep women, saying that is not "marrying". So their

(b) Buddha's injunetion of Celibacy monasteries have the so-called nuns, who are known as anic and are kept by the Lamas

Some of the Lamas get themselves entombed Such entombed Lamas are of three classes (a) those of the first class take vows for six months (b) those of the second take vows for three years three months and three days (c) those of the third class take vows for life. They shut themselves up in a mountain cave, the entrance to which is shut up a small opening only being left to pass food. At times, young boys of twelve to fifteen entomb themselves. At first, they think of entombing themselves only for six months with a view to exalt their spiritual character. When they come out some of them turn out idiotic. This idiocy leads them to take a further vow and thus some entomb themselves for life.

In this case of entombed Lamas, we see a perversion of Buddha's teaching. His injunction for short or long retirements had for its object a kind of moral and religious discipline. He taught that such a temporary retirement gave opportunities for (a) self-examination, and (b) constructive thought which led to the proper way of salvation. But the original good idea was perverted

The furniture of these tomb-caves was as horrible as the idea and the surroundings. Their drinking bowls of the entombed Lamas were made of skulls of deceased persons. For their blowing instruments for worship they had bone-trumpets made out of the thigh bones of deceased persons. It was believed that the souls or spirits of deceased persons were pleased when their bones were made use of by living men for domestic and

religious purposes So, in the paraphernalia of wandering monks, we often see bone-trumpets and skulls The Lamas are, as it were, roaming monasteries, i.e., they carried on their bodies, most of the instruments which we see in a monastery,—bells, flags, rosaries, trumpets, praying-wheels, clarions, dorjis (symbolic small scofotros), etc

It is no wonder that retreats of this kind with horrible surroundings make the hermits idiotic and eccentric. Even milder forms of retirement are, at times, said to have produced temporary eccentricity. Martin Luther even, under such a mild temporary retirement, is said to have grown a little eccentric, and to have once thrown an inkstand against a devil, who, he imagined, was before him

Their early code of ritual enjoins that the material of their robes should be "woolen cloth" But, nowadays, silk is used by some rich Lamas. The colour of the robes in Tibet is yellow or saffron-like. The colour spoken of in their books is nur senig or Brahman goose-coloured. This sad-coloured bird, the ruddy shell-drake has, from its solitary habits and conjugal fidelity been long in India symbolic of recluseship and devotion.

The priestly garb consists of three vestments. The first is the lower patched robe. It is made of about 23 patches, sewn in seven divisions, and fashioned by a girdle at the waist. The patches give an idea of poverty

Among the Buddhists there is a particular month, at the end of the rains, known as Chivar Môsa, 1e, Robe-month, when all mendicants are presented with new robes <sup>15</sup>
Their robes are made up of patched cloths, because patched clothing indicates poverty

As a man is a child of circumstances and of his surroundings, so also is a nation to a certain extent. We have too many monasteries and too many monks in Tibet. In fact, the Tibetans are spoken of as a hermit-nation. It is this country that has made them so. The country is isolated. (a) It is surrounded by lofty mountains of which the Mt Everest has the height of 29,000 feet. (b) It is barren on account of the frequent fall of snow for a great part of the year and on a great part of the country. (c) It is surrounded by unniviting deserts. These have made all the people also reserved. They do not like the company of foreigners. All these circumstances tend to make the people ascetic or hermit-like. Thus, we see many monasteries and monks here and many cases of extreme asceticism like those of entombed hermits.

The Dalai Lama and the Tashi Lama are the two chief Lamas at the head of all
The Dalai Lama rules at Lhasa He is both the Temporal and the Spiritual Head of the

country The Tashi Lama rules at Tashi Lumpo, and is next to Dalai
The Dalai Lama in dignity and public estimation His monastery has 3,800
monks attached to it He, however, has to a certain extent

<sup>14</sup> Dr Waddell-Lamaum, p 200

<sup>15</sup> Ibid , p 511

British nation'

somewhat independent sway over his country. He has the right to officiate at the installation of the Dalai Lama. The latter is held, as it were, as an incarnation of the Spiritual Lord, his predecessor. Not only do the Tibetans address him as such but even European diplomats have, out of diplomacy, so addressed a child Dalai Lama.

We have an instance of this kind in Sir W Hastings' embassy We thus read "On the morning of the 4th December, 1783, the British envoy had his audiabout it ence and found the child, then aged eighteen months, seated on a Sir W Hastings' throne with his father and mother on his left hand. Having been Embassy to the boy informed, that, though unable to speak, he could understand, Dalai Lama Captain Turner said 'The Governor-General, on receiving the news of your decease in China was overwhelmed with grief and sorrow, and continued to lament your absence from the world until the cloud that had overcast the happiness of your nation was dispelled by your reappearance, and then, if possible, a greater degree of 10v had taken place than he had experienced grief on receiving the first mournful news The Governor anxiously wished that you might long continue to illumine the world by your presence, and was hopeful that the friendship which had formerly subsisted between us would not be diminished, but rather that it might become still greater than before, and that by your continuing to show kindness to his country fellow-men there

"The infant looked steadfastly at Captain Turner with the appearance of much attention, and nodded with repeated slow motions of the head as though he understood and approved every word. His whole attention was directed to the envoy, and he conducted himself with astonishing dignity and decorum. He was the handsomest child Captain Turner had ever seen."

might he an extensive communication between your votaries and the dependents of the

The Tibetans peculiarly, as it were metamorphose foreign names This name of Warren Hastings is "Gval-tochal" Reinponchippo of Calcutta

Manning thus describes his visit to the Dalai Lama "This day

Manning's account of his visit to the Dalai Lama Beautiful youth face poetically affecting, could have wept Very happy to have seen him and his blessed smile Hope often to see him again"

Manning goes on to relate "The Lama's beautiful and interesting face and manner engrossed almost all my attention. He was at that time about seven years old, had the simple and unaffected manners of a well-educated, princely child. His face was, I thought, poetically and affectingly beautiful. He was of a gay and cheerful disposition, his beautiful mouth perpetually unbending into a graceful simile which illuminated his whole countenance. He enquired whether I had not met with molestation and difficulties on the road, to which I promptly returned the proper answer. I said that I

१२

had had troubles, but now that I had the happiness of being in his presence they were amply compensated I thought no more of them "

Dr. Suen Hedin says of the Tashai Lama that he is "more powerful than all the kings of the world" He rules "over the faith and souls of men from Volga to Lake-Baikal, from Arabia to India" Of his visit to the Tashai Lama he says: "I left the Labang, his cloistered palace, intoxicated and bewitched with his personality. This one day was worth many days in Tibet" Dr Suen Hedin, when speaking of the Tashai Lama, his monastery, his officers, etc., speaks of them in Christian phraseology as the Pope, the Vatican, Cardinals, Prelates, etc. The Tashai Lama is spoken of as Panchen. Rinpoche, 1 e., the Great person Tashai. He is believed to be the incarnation of one Dhyani Buddha. He is taken more as a teacher or spiritual head, while the Dalai Lama, who is known as Gyalpo Rinpoche, 1 e., the precious king, is taken as the Temporal head.

The Kashmir Government sends a tribute every three years to the Grand Tashai Lama. This grand Lama sends at first about 500 mules to Laddhak in Kashmir, towelcome the embassy bringing the tribute. The members of the embassy load them as bales of merchandise on the mules and carry them for trade to Tibet

The monastery of Tashai Lama and other monasteries of Tibet were built like walled forts They served as fortresses during fight, and these monks, like the Christian monks of the Middle ages, fought as soldiers

Among the religious instruments of the Lamas, what we should reaver-Machines.

(a) Prayer-Machines.
(b) Prayer-wheels, cylinder or barrels, and (c) rosaries

Their Prayer-flags are, as it were, "the rallying posts of religious sentiments. You see them in monasteries, in the yards of private residences, on hill-tops, rivers, streams and streamlets, on boats, and even in the hands of mendicant Lamas. The more the prayer-flags flutter with currents of air, the better. So you see them on roofs of houses, on fire-places, tops of hills, and rivers. There they flutter by the force of the ascending or descending currents of air and of currents of water. They are inscribed with certain prayers, and, with each motion or fluttering movement, a prayer is taken to have been recited.

The most common prayer formula on these flags is that of "om mani padme hum," i e, "Haıl, the Jewel in the Lotus flower" It is like the Pater noster of the Christmas, Bismilla of the Mahomedans Yathā-hu-vairyô of the Zoroastrians It brings all help and support from divine powers

<sup>16</sup> For a detailed account of these different prayer-machines, vide my Papers before the Anthropological Society of Bombay Journal, 1918, Vide my Anthropological Papers, Part II pp 68—92

The flags are made of variegated colours. The Tibetans come into frequent contact with the variegated colours of Nature on their mountains. So, they are very fond of variegated colours. This we see in their flags, and even to some extent, in their dress. The women are on occasions gaily decorated in a dress of variegated colours. Even their shoes or slippers are made of thick cloths of different colours. They buy from the bazars only the soles of shoes and the upper part is their own handwork of variegated colours.

In the weekly bazars at Darjeeling I was struck at times, with richness of the coloured stuff of the clothes, even of some poor who acted as porters. Some of them put on satin clothes. At first, I thought these satin robes or gowns were presented to them by some rich women whom they served. But, on seeing them on the body of several, I inquired from a shopkeeper, and he said that they were very fond of such clothings, and even the poor of the working class, at times, bought satin worth at about a rupee and a half per yard

Next to prayer-flags, the most common prayer-machine that we see is the prayerwheel, cylinder or barrel They are seen in monasteries, on house-roofs, on streams, at

fire places and in the hands of religious-minded persons They vary (b) Prayer-wheels in size from a quarter of a foot in length or height to six, seven or more feet and a few inches in diameter to three or four feet in diameter. It is the monasteries that contain the large wheels. At the outside of a monastery, you find, at first, a number of smaller wheels on both the sides of the entrance The visitor or worshipper at the monastery, first turns all these wheels in turn He then enters into what may resemble a verandah, where there is a very large wheel He turns that wheel by means of a large handle It is an effort to turn this huge machine for some time I was struck with the devotion of an old Tibetan mendicant woman at the rural monastery of Gang, with which she moved the great machine The women go to the work as they go to that on a granding mill with rhythmic movements of their body to and Just as we hear in India of mendicant sadhus going from shrine to shrine, living upon the charity of religious-minded persons, we see and hear of mendicant beggars, both men and women going from monastery to monastery, and there turning the prayerwheels with devotion The Lamas at the monasteries are expected to feed them while they are there

The wheels, barrels or cylinders that are placed on roofs of houses and fire-paces, etc., are of a very light structure, so as to move with the slightest current of air produced by the moving wind or the ascending current of hot air. The wheels carried by the Lamas are still lighter. Some of them are like the big rattles ( कुका) with which our children play. The Tibetans turn these wheels while talking with you and walking in the street.

These wheels have long pieces of paper rolled over them. These papers have religious prayers written on them. With each turn, or set of turns of the wheel, a prayer

is taken to be recited Thus, in a minute a number of turns of the wheel would, as it were, recite a number of prayers for the person who carried it and moved it

I think the origin of this custom can be seen in the old custom of writing papers in the form of round scrolls. We see them still in the case of modern Indian horoscopes and even of old writing. Prayers, at first, were written on long pieces of paper which were then rolled on a roller. The worshipper, at first, recited leisurely the full prayer reading it in the paper rolled round the roller. Then, subsequently, some parts of the written prayer were, here and there, omitted. In that operation, the wheel had to move quickly. The shortening process went on till at last, it came to a mere mechanical movement.

All religious-minded Tibetans carry rosaries in their hands, which they turn, when at prayers, and even while talking or walking. We see the use of rosaries among many religious communities, and in their use also we trace the short-prayer-beads or ening or substitution process. At first they were used for counting prayers. With each recital of short-prayer like the pater noster or the bismilla or the Yathâ-ahn-vairyô one bead was turned. As in the case of the wheel so in the case of the rosary, a shortening process went on. After some time whole prayers ceased to be recited and only the first parts of the prayers were recited. That also in process of time fell through, and the matter came to a mere mechanical movement. The English word 'rosary' comes from the word 'rose'. So, the corresponding words for it in other languages also come from words related to gardening or vegetation. For example, the Gujrati word hārdi from hār a garland. These words show, that, at one time, some vegetable products like rose leaves, etc., formed the beads of rosaries.

Latterly rosary came from the Church to the state, from temples to society rooms and we find that rosaries formed the part of ladies' ornament in the form of necklaces of gold, pearl, etc

The above shortening process is traced in the history of the word "Hip" in the formation of words "Hip Hip Hurrah" It is said that at the commencement of the Crusades, Peter the Hermit went from city to city, town to town and village to village, shouting Hierasalyma est perdita, 1e, "Jerusalem is lost" The Saracens had taken the holy city of Jerusalem, and so, Peter went from place to place to arouse Christians to join the Crusaders for the religious war, and, in order to draw the attention of the people to the event and the cause uttered the above words. Then, in haste, he shortened the words. He only spoke the first letters, viz, H E P of the three words of the above sentence or formula. He then joined the letters and spoke the word Hep. The people had become so familiar with Peter and his shouts that no sooner he appeared and began to utter the word Hep they welcomed him, joined him, and exclaimed Hep. Hep Hurrah. Thus, gradually what were at one time religious words, or words of the Church, latterly became words of welcome on gay occasions both in streets and in

banqueting halls From the Church the shout came to the State, from temples to

society rooms

The Tibetan word Lha-sol reminds us of the shortening process in the Christian religious word Hep in Hep Hep Hurrah At first, the Tibetan words were "Lhagya lo Lhagyalo," 1 e, "God (may give) a hundred years" It was an invocation to the mountain deities Latterly, the words were shortened into Lha Sol which were used generally for a joyful exclamation

Various forms of salutations are known aoming the Tibetans They vary according to the position of the person who salutes and the person saluted.

Tibetan salutations The various forms are the following

(a) Bowing or lowering the head, (b) Protruding the tongue, (c) Pointing the thumb, (d) Scratching the head, (e) Scratching the ear, (f) Pointing or protruding the ear, (g) Doffing the cap, (h) Rubbing of foreheads; (1) Prostrating on knees, (1) Presenting a scarf

Among these, the following strike us as very peculiar The saluter takes off his cap with his right hand, bows a little, holds forth his left ear and puts out his tongue This form of salutation is a relic, reminding one of an old custom of Tibet, China and Central Asia, whereby conquering heroes or kings at times cut off the ears of their warprisoners or of the persons whom they wanted to punish or to whom they wanted to show their displeasure At times, they cut off the tongue also So in the above mode of salutation, we see a remnant of this custom. The saluter holds forth his ear and tongue, and bends his head in submission, indicating, by all these signs, that he places his ear and tongue and even his head at the disposal of the person whom he salutes, and the latter may, if he likes, cut all these off Herbert Spencer has traced, at the bottom of most of our modern-day salutations remnants of the old idea of self-surrender of the person saluting to the person he salutes

The modern salutation of lowering the head out of respect is a remnant of the old custom, whereby the saluter places at the disposal of the person saluted, his head, his very life The modern salutation of ladies to royalties, known as doing courtesy. wherein, they bend their knees, is a remnant of the old form of salutation by prostration Instead of prostrating their whole bodies, the ladies bend their knees indicating that they are prepared to fall in and prostrate

Another form of salutation is that of aising the thumbs and protruding the tongue The projecting of the thumb means approval and satisfaction, and raising the one wished to indicate his assent to what the other person says he raises his thumb The custom in modern assemblies to express assent by raising hands seems to be connected with this custom of indicating assent by raising a thumb In Gujerat, and even in Bombay, we see children indicating friendship with their play-fellows by raising their two fore-fingers with the thumb in the middle, and indicating enmity by protruding their फाट ध

Another peculiar form or mode of salutation during visits is that of presenting scarfs. When one goes to another friend, he holds before him a scarf, which consists of a piece of woolen stuff. The other side also presents such scarfs. In the case of visits to great Lamas, this presentation of scarfs holds the same place as that of holding nazrana in India. The Indian custom of presenting shawls or poshaks (suits of dress on great occasions) seems to have an origin in this old custom

Comparing the modern forms of salutation with these old forms which exist in Tibet, we find that almost all the modern forms have come down from the old. An European gentleman's doffing his hat, a lady's courtesy, an Indian gentleman's low salam, a Free-mason's greeting in the First Degree, an officer's presentation of a sword, before the Governor, a soldier's salute by moving his hand across the head, a Parsee lady's salutation of Ovarna all these are modern forms of a kind of self-surrender to the person saluted

The Tibetans have several known modes of the disposal of the dead Among these, the principal is the one resembling that of the Parsees, viz, disposal by submitting the bodies to be devoured by flesh-eating animals. They expose their bead like Lasa and Tashi lumpo, the corpse-bearers form a separate class, living apart from the people. They have a number of dogs which devour the flesh. They cut the bodies into small pieces, so that the work of the vultures and dogs is made easier. They even break and pound the bones and mix them, so that they can be easily eaten away.

We see in all monasteries paintings on inner walls, wherein pictures of devils in all possible horrible forms predominate. This belief in devils they have inherited from the old Bon religion, once prevalent in the country. Some of their paintings carried by itinerant beggars,—Lamas and nuns—from village to village to illustrate their steriotyped religious lectures or sermons, remind us of the pictures of heaven and hell observed on the walls of some of the Christian religious places of Europe and of the pictures in the illustrated works of Dante's Divine Comedy and Ardai Viraf's Pahlam Viraf Nameh

One of their religious functions is that of the well-known devil-dances which they generally perform once a year Therein, the monks put on horrible head-dresses bearing the features of devils and dance

No nation or community is free, more or less, from some kinds of superstitions beliefs. The Tibetans are more prone to such beliefs, most of them borrowed from the ancient Bon religion Dr Waddell, who is a great authority on Lamaism, takes a very broad liberal view of this matter and says "The movement of the Human spirit is one shape of many names" He adds as an

illustration "If a learned Tibetan were to attend a wee Free-Kirk service in the Highlands, or in that lonely forbidden region of the Clyde the island or Airan, he might be quite right in thinking it no better than some of the most degraded observances of his friends at home 17

The following are some instances of their superstition

- (a) During the Tibetan expedition, on 16th March, 1904, they sent a number of Lamas near the British Camp, to pray and ask for the curses of the devils upon the British
- (b) All Tibetans carry some chains. In the war with the English, all the Tibetan soldiers were given chains as amulets. When some were killed even in spite of the chains, they said, that the chains were intended to act against the lead bullets of the enemy, but the English had a little saina in their bullets, so the chains had no effect
- (c) They myoked the spirits of wild animals for protection. In times of war, they suspended carcasses of wild animals like the yak on the gates of their forts, beheving that their spirits would help them in driving away the invading enemy.
- (d) The teaching of the Lamas that the votaries would go to higher heavens in proportion to the beauty and value of their offerings had led to the encouragement of some Tibetan arts. They aim at producing beautiful votive offerings for the monasteries.

Miscellaneous Be. (1) On returning from places of pilgrimage, when they come across big trees, they stop and dance round it

- (2) It is an honour for them to ride donkeys
- (3) Among various Buddhist symbols, flower-pots, two fish tied together, and crows are often seen
  - (4) The killing of birds is a crime and sin
  - (5) They have no caste and purdah system
  - (6) The mastiffs or great dogs are the life and soul of the Tibetan shepherds
  - (7) The sacred formula of "Om manı padme hum" is held as their eternal truth
- (8) They have a peculiar flag-saluting ceremony which reminds us to a certain extent of our modern military custom
- (9) One of their New Year's Day celebrations consists of burning papers on which prayers and good wishes are written. They believe that the burning of these papers leads to the realization of the blessings of the prayers written on them. This is something similar to the Chinese beliefs. I had the pleasure of seeing a Chinese temple in

<sup>17</sup> Dr Waddel's Lamaum, p 447

Calcutta, where such papers with prayers written on it were sold. These papers were purchased and burnt by the worshippers. The Chinese prepared paper horses, etc., also and burnt them believing that they received the meritoriousness of supplying the help of horses, etc., to travellers

- (10) The most important implement of religious ritual among the Tibetans was the Dorji, a kind of sceptre. The word meant a thunder-bolt, and it symbolized emblem of power Darjeeling is said to have derived its name from this word Dorji
- (11) They have periods of the day for religious services, corresponding to the five gahs of the Parsees and the five periods of Catholic service
- (12) The words of Buddhist prayer exclamation are Lha-sal It is, as said above, a contraction of "Lhagya lo Lhagya lo" meaning "God (give me) an hundred years, God (give me) an hundred years"
- (13) Ghee or classified butter plays an important part in many religious ceremonies and even in social customs. When one presents to another a peg or a bottle of their wine, they place on it a little ghee
- (14) They have elaborate rain-making ceremonies Regular falls of snow in winter are good for their crops During the Tibetan invasion by the English army from India, they had a very mild winter and they were afraid of the crops being short that year They saw heliographs being frequently used, and they thought that the English, by the working of the heliograph, were in some magical way keeping off the snow So it is said, that in one place a deputation of some Tibetans went to the Commanding Officer of the place and implored him not to write the heliographs and thereby keep off the snow from their fields and lead to their starvation
- (15) Wine and barley are held to be symbols for good omen When one goes out on a long journey, or on an important errand, the women stand at the door, holding these in hands to wish him godspeed and success. A ragged old woman carrying on an empty basket is a bad omen
- (16) Like the Christian nuns, even women are attached to some monasteries. They are known as "ani" Some of these "anis" live there as kept women of the Lamas who are prohibited to marry. The Lamas do not marry, but some keep women thus adhering to the letter but not to the spirit of the original injunction
- (17) A part of their religious literature is known as the Kangyur Once a year, Kangyur books have to be read in the monastery They form a large number The reading lasts for some days, beginning at about 5 am and ending at 7-30 pm They have their meals and tea at irregular intervals during the reading I saw them drinking their tea with bread in the midst of even smaller services lasting for about an hour The head Lama sits at one end and the other Lamas on his two sides in parallel lines They have drinking bowls before them and a woman moves about in their midst pouring hot tea They seem to be very fond of hot tea, which they lisp in the midst of services. No sooner is a cup emptied, than it is re-filled by the woman, the tea cup-bearer

- (18) It is a rule of etiquette never to drink more than one-third of the cup of tea at first neither less than one-third nor less than one-third, the latter being taken as an insult to the cook of the host as it may imply, that he had not prepared good tea
- (19) In their religious offerings the torma plays an important part. It is a kind of sweet, formed in the form of a chorten, a religious symbolic form
- (20) Pillars serve as notice boards in the city of Lhasa The Dalai Lama sticks copies of his edicts on these pillars All important events like treaties with foreigners are thus announced to the public
  - (21) The following serve as good omens
    - (a) A well dressed man or woman , (b) A full vessel , (c) Grain , (d) Grass ,
       (e) Firewood , (f) A prayer-flag , (g) Sound of cymbals , (h) A woman carrying a child, milk or curd

### Ksatriyas in Greater India

विजनराज चैटर्जी, पी-एच० डी०, डी० लिट०

[कम्बुज, आनाम, जावा आदि से मिले अभिलेखों में ब्राह्मणों का ज़िक बहुत हुआ है। पर चित्रणों के वस्लेख विरले ही है। भारत से प्रायः ब्राह्मण लोगों ने जा-जा कर परले हिन्द के प्रदेशों में वप्निवेश बसाये थे। बाद में इन्हीं के वंशकों ने अपने आप को चत्रिय कहना आरम्स कर दिया।

इस प्रकार के कई उदाहरण इस लेख में दिने गये हैं, जब कि ब्राह्मणों ने जा कर राज्य स्थापित किने और बाद में अपने आप को जिन्न कहना ग्रुक्ष कर दिया। कम्बुज उपनिनेश की स्थापना कम्बु ऋषि नामक एक ब्राह्मण द्वारा किया जाना प्रसिद्ध है। अरसरा मेरा और कम्बु से नहीं एक सूर्यनंश का आरम्म हुआ। इसी तरह एक दूसरे ब्राह्मण कौण्डिन्थ और सोमा बिच्ची से सोमवंश का भी उद्धन उद्धिलित हैं। बोलिंथी, जावा आदि के राजाओं के नामों के पीखे वर्मा आता है। संभवतः परज्ज राजदर्शर से ही, जिसका कि इन द्वीपों के मारतीय अपनिनेशों पर बढ़ा प्रमान था, इस का आरम्म हुआ है। इस प्रकार के उदाहरण बारहवीं सदी तक मिल सकते हैं कि ब्राह्मण परिवार को सेनापित आदि का पद देकर चित्रण बना दिया गया। कैवल वर्मा शब्द से ही इन का अपने की चित्रण बत्नाना स्चित होता है। ये लोग बढ़े चिद्रान् थे तथा बेद शास्त्रादि वारहवीं शताब्दी तक भी पढ़ते थे।

In the Sanskrit inscriptions discovered in Cambodia, Annam, Java, etc. by French and Dutch archæologists we find frequent mention of Brahmans but only occasionally do we come across the word 'Kṣatriya' Of course, in Cambodia there is the 'solar' dynasty founded by the Risi Kambu and the apsarā Merā From the name Kambu we get Kambuja—the name of the country of which the Europeanised form is Cambodia Then there is the 'lunar' dynasty traced from the Brahman Kaundinya and Soma—a native queen whose hand the Brahman won after many adventures on his arrival in the newly discovered land But the founders of both these dynasties were, as we see, Brahmans The later rulers, however, assume the Ksatriya title of 'Varman' In India too we find dynasties, Brahman in origin, which were recognised later on as Ksatriya

Indeed in the earliest inscriptions discovered in Champā (South Annam), Borneo, Java and Cambodia we find all the royal names ending in 'Varman', Probably this title of 'Varman' came from the Pallava court of Kanchi which influenced in many ways the Hinduised portions of South Eastern Asia. The title 'Varman' was retained right up to the end (of the Hindu period) by the rulers of Cambodia and Champā but elsewhere, as, e.g., in Java, it (this title) fell into disuse much earlier

From a study of the traditions and inscriptions of Greater India it would thus appear that the Brahmans, who went over from India to those distant regions, married freely native princesses, and after a few generations (when Indian traditions had struck deeper root in the new sort) their offspring, who ruled the land, became known as Ksatriyas In Borneo where we find a prince of the name of Mulavarman, son of

Ashvavarman and grandson of King Kundanga, inviting Brahmans to Borneo to perform a Yajna (in the fourth century AD)—it is possible that Kundanga was a native ruler who was accepted as a Ksatriya by Brahmans who had early visited that island and that Mulavarman might have been inviting a fresh batch of Brahmans to get his status as a Ksatriya confirmed — In Indian history too there have been ruling families, with no pretensions to Ksatriya blood who have been recognised later on as Ksatriyas

Indeed in Cambodia, Siam Buima and Champā we have traditions of Brahman sages having founded kingdoms in those distant regions. From inscriptions it appears that these early Brahman pioneers were temforced by Brahman immigrants coming from India continuously from the fifth to the fourteenth century AD. We do not heat of such a continuously inflow of members of any other caste. We hear of some Cambodian monarchs like Harsavarman III (1065—1090 AD) boasting in their inscriptions of having made people observe strictly the duties of the four castes (affa). But we do not get substantial evidence of any other caste besides that of Brahmans

If we leave out for the present the title Varman of the kings perhaps the only instance in Cambodian epigraphy where we come across a mention of the word Ksatriya (as referring to residents in that country) is in the eulogy of the mother of King Indravarman (877—889 AD) in the inscription of the temple of Baku—"The Queen (mother), born of a family where kings have succeeded one another, became the write of Prithivindiavarman, who came of a family of Ksatriyas (क्षान्त्रवाहोह्यां) and her was the ruler of the land—Shri Indravarman, before whom kings bowed down"

Another passage, which in the opinion of some savants may also refer to Ksatriyas, is in connection with the regulations of the royal ashrama of King Yashovarman of Cambodia (889—910 A D)—" Into the interior of the royal hut (in the ashrama compound) the king, the Brahmans, and the offspring of Kings (प्र पूजा) can alone enter without taking off their ornaments" Just after a few lines in the same inscription we get —"The head of the ashrama should do all the duties as, e.g., offering welcome to guests such as Brahmans, children of kings (प्राच प्रा), the leaders of the army, ascetics "May we take the words (रूपपूजा) and (प्राचप्र) in the same sense as Ralput, to mean Ksatriyas?

In the fourteenth century Javanese chronicle Nagarakrtāgama—we find in the description of the Javanese capital, Majapahit, that in the western part of the city there were the houses of the Ksatiyas and ministers. In Ta Prohm inscription of Jayavarman VII (1182—1202 A D) the last of the great Cambodian monarchs, we find an enumeration of the favours conferred by the King on his guru and the guru's family "To the descendants (of the guru's sons) the title of Senāpati was given as if they had been the descendants of Kings." Do we get here a rather late instance of a Brahman family becoming Ksatriya through royal favour?

Caste regulations, as we learn from the inscriptions, were much more elastic in Kambuja (Cambodia) than in India Not only did learned Brahmans (some of them just on their arrival from India) wed royal princesses—but Cambodian monarch like Jayavarman II and Jayavarman VII married Brahman maidens

If, however, we take the title 'varman' of the Indo-Chinese monarchs to denote the fact that these rulers really belonged to the Kṣatriya caste, then we will find ample material in the inscriptions of Champā (South Annam) and Cambodia for a thousand years (almost to the end of the fifteenth century A D) about the education, accomplishments, etc, of Kṣatriya potentates in a region so remote from India We learn, eg, that several of the royal princes were educated by their gurus in astronomy and mathematics, the grammatical works of Pāṇini and Pataṇjali, the Dharma-shāstras, the Atharva Veda, and the different systems of philosophy One sovereign—Yashovarman—wrote a commentary on the Mahābhāshya of Pataṇjali Dancing and singing may also be mentioned among princely accomplishments

As regards the religion of these rulers we may say that most of the Indo-Chinese monarchs were Shaiva But some illustrious sovereigns like Jayavarman VII (of Cambodia) were also Buddhists

We may conclude this short paper on Ksatriyas in Greater India with a stanza from Yashovarman's Loley inscription in which, in a pithy sentence, an ideal picture of an Indo-Chinese monarch (Yashovarman) is attempted —"He who reigned over the earth, the limits of which were the Chinese frontier and the sea, and whose qualities, glory, learning and prosperity were without any limits"

#### चीन-संघि-परोधिन्यास् मितोर्ड्डी येन पालिता । गुयावतीव कीर्चिस्तु विश्वेव श्रीरिवासिता ।

Such would be the high standard which we may expect of Ksatriya rulers if they were to rule successfully countries at such a distance from India as the Hinduised Kingdoms of Indo-China—though this particular passage, cited here may be only the panegyric of court poet.

## मध्यप्रदेश तथा मध्यभारत के राजपूत

रायबहादुर डाँ॰ श्रीराळाल, खी॰ लिट्॰, करनी ।

राजपूत का असल अर्थ राजा का पुत्र होता है चाहे वह किसी जाति का हो, परन्तु अनेक युगों से चत्रिय काित के होग बहुवा राजा होते आए हैं इस से वह इस जाित का पर्ट्यायनाची शब्द वन गया है। । कहीं-कहीं द्भव तक भी ऐसे बराने निवसान हैं जो राजपृत कहलाना पसन्द नहीं करते. वे ग्रपने की ठेठ चत्रिय कहते हैं। राजपूत का पक्ष स्रीर पर्व्यायवाची शब्द ठाकुर है जिस का अर्थ स्वासी या मालिक होता है। जब कोई व्यक्ति भ्रपने की ठाक्कर बतलाता है ते। उस से राजपूत का बाघ होता है, यद्यपि ब्राह्मणों के भी कई ऐसे घराने पाए जारे हैं जो मि-प्रभुत के कारण ठाकुर घराने कहलाते हैं। इसी प्रमुत के कारण निस्न श्रेणियों के घरानी की भी इसी प्रकार की छाप पढ़ गई है। कभी-कभी इस प्रकार की पदिवयों और अधिकार के कारख विवाह-सन्बन्ध हो जाने से अनेक जातियाँ चृत्रिय जाति में सन्मिलित हो गई हैं, जिन का पृथकु करना श्रव असन्भन सा दिखता है। सगम का सहाप्रवाणी गुप्तवंश कारस्कर? जावि का था। यह जावि जाटों से सिखवी-जुलवी थी. परन्तु इस घराने की राजकुमारी प्रभावती गुप्ता का विवाह ब्राह्मखबंशी वाकाटक महाराजाओं के यहाँ होने से वाकाटक घराना अन्त में राजपूरों की श्रेग्री में आ गया। इसी प्रकार गढ़ामण्डला के गोंड्री का घराना राज-चमता ही के कारण राजपूरी के वर्ग में गिना जाने लगा था और उन का विवाह-सन्बन्ध असल चित्रयों के घरानी में होने लगा था। गोंड़ राजा दलपतिशाह की मार्था इतिहास-प्रसिद्ध रानी द्वर्गावती चन्देल घराने की कुमारी थी। उस के पीछे अन्य जो राजा हुए उन की रानियाँ कोई पिंडहारिन, कोई बवेलिन, कोई अन्यवंशीय चत्राणियाँ वीं। च्युतपद श्रीर अत्यन्त गरीब हो जाने पर भी यह घराना श्रभी तक सिवाय राजपूती के श्रन्य किसी से विवाह सम्बन्ध नहीं करता।

इसी प्रकार की स्थित का मनन कर कित्यय निदेशी इतिहासकारों ने कह डाला है कि राजपूत या चित्रय कोई जाति ही नहीं यी, वह केवल सैनिक और शासक लेगों का समूह या जिसने आपस में शादी-विवाह कर लेने से एक विशेष जाति का रूप धारण कर लिया। परन्तु महासहोपाच्याय पं० गैरिशंकर हीराचन्द ओका ने अपने हहत् राजपूताने के इतिहास में इस का पर्याप्त रूप से खण्डन कर सिद्ध कर दिया है कि यह अस है । चित्रय जाति का अस्तित्व बहुधा प्राचीन काल से है। सम्मिश्रण की कथा दूसरी है; ऐसी कोई भी जाति नहीं है

१ सहामहोषाध्याय पं॰ गांदीराकर धोम्मा का कथन है कि मुसबमानी के समय से दिशय बाति राजपुत कहवाने तसी। दे॰ राजपुताने का हतिहास, पु॰ ३८।

२ श्रीयुत काशीप्रसाद जायसवाल-हिस्ट्री श्रीव् इंडिया ३४०-३४० ए० डी० ( डाहीर १२३३ ), ए० ११४ ।

१. राजपुताने का इतिहास, प्राच्याय २ ।

जिस में सिश्रण न हुआ हो, परन्तु उस से यह सिद्धान्त नहीं निकस्तता कि उन जातियों का अस्तित्व ही नहीं था: अस्तु।

भारतवर्ष में राजपूतों की संख्या लगभग एक करोड़ है। राजपूताना उन का ठेठ स्थान समस्ता जाता है परन्तु वहाँ राजपूती की संख्या केवल ६ लाख है। मध्यप्रदेश में कोई साढ़े चार लाख तथा मध्यपारत में चार लाख राजपूत पाए जाते हैं। पिंडत गैरिशङ्करजी ने बड़ी खेख के साथ राजपूताने के राजपूतों का विवरण अपने राजपूताना के इतिहास में लिखा है; हम यहाँ पर मध्यप्रदेश थ्रीर मध्यभारत के राजपूतों थ्रीर उन के कुलों का कुछ परिचय देने का प्रयन्त करेंगे परन्तु स्थानाभाव से यह केवल बहुत संचित्र रीति से किया जा सकता है।

किव पद्माकर ने श्रपनी हिम्मतबहाद्धर की विरदावली में इन प्रमुख कुछों की सूची दे कर प्रत्येक कुछ या कुरी की विशेषता या गुग्र प्रसङ्गानुसार प्रकट कर दिया है; बन का वर्तमान सनुष्य-गण्यना-विभाग (Census) द्वारा गिनी गई कुरियों से मिल्लान करने से कुछ उपयोगी बातों का पता लगता है।

पद्माकर लिखते हैं कि रखधीर पर्वार अर्जुनसिंह पर जिस समय हिम्मतबहादुर ने धावा किया, उस समय वन की सेना में अनेक कुरियों के योद्धा उपस्थित थे: यथा—

चौहान चौदह स्नाकरे। धन्धेर धीरत बुन्देल विदित जहान में । जे लग्त भ्रति धमसान मे । वघरू बयेले करचुली। जिन की न बात कहूँ डुली। रन रैकवारन के भला। जे करत अरिटल पैहला। गव्जत गहरवारह सजे। जुरि जङ्ग जे न कहूँ भजे। बर बैस बीर जुक्तार जे। कुिक कसक कारत सार जे। गीतम तसक जे रन करें। श्ररि काटि कटि कटि के लरें। पिंडहार हार न मानहीं। जिन की हरव घमसान ही। उद्धत सुलङ्की साहसी। जे करत रन में राहसी। रजपूत राना हैं सजे। जिन के खड़क रन में गॅजे। हरखे सु हाड़ा हिम्मवी । जिन की जगत रन किम्मवी । राठौर दूर ठीरन गने। रिपु जियत नहि जिन के हने। रत कर करे कछवाह हैं। जे लरत दिग्ध छुवाह हैं। सँग लिए सूर सिसोदिया। जिन की जुरत फूलत हिया। तह तैं।र तीवन ताकिए। रन-विरद जिन के बॉकिए। सेंगर संपत्ती सें। भरे। जे सद जुद्धन में हरे। रम सटल वीर इटारिहा। जे रन जुरत सिरमारिहा। विलुकैत वीर बली चढ़े। सफ रङ्ग जड़ सदा मढे। नदवान नाहर पिपरिहा। बल के बनाफर सिपरिहा। सिरमार गार गराजि कै। सामित सिला हैं साजि कै। रनधीर बीर चन्देख हैं। जे खरत रन बगमेस हैं।

इन सब कुरियों का घावा पवारीं पर था जिन के बाहुल्य का पता मनुष्य-गणना-विभाग से लगजा है। यद्यपि सन् १८६१ से ले कर प्रत्येक गणना के समय राजपूरों की कुरियों का शोध अनवरत किया गया, तथापि आये से अधिक राजपूर अपनी कुरियों जिलाने से किसी न किसी प्रकार विश्वत रह गए, तिस पर भी मध्यप्रदेश और मध्यभारत में कम से कम से जाल पवारों ने अपनी कुरी दर्ज करना ही दी। इन में से कोई डेढ़ खाल इस प्रकार के पवार हैं जिनका व्यवसाय खेती होने के कारण वे कुनवी या कुरसी की स्विति की उत्तर गए हैं । इस प्रकार पवारों में मित्रता आ गई है। किसान पवारों के सिवाय मराठा पवार और छुंदिला पवार मो सामाजिक व्यवहार में कुछ मित्रता जा गई है। किसान पवारों के सिवाय मराठा पवार और छुंदिला पवार मो सामाजिक व्यवहार में कुछ मित्रता लिए हुए पाए जाते हैं। असल बार के परमार कि विषय में कहावत प्रसिद्ध है कि ''जहाँ घार तहाँ परमार नहीं परमार तहाँ घार", अब बहुत सहुचित हो। गए हैं। उन की संख्या प्राय: वील हज़ार के लगभग निकलेगी। मराठा पवार ते परमारों से मित्र और कुछ न्यून समक्षे जाते हैं, परन्तु विचित्र संयोग से घार का राज्य मराठा पवारों के हाथ आ गया है। यद्यपि विवाह के नियमों के अनुसार समान कुरी वाले आपस में शादी नहीं कर सकते, तथापि निदान किसान पवारों मे एक ही कुरी के भीतर विवाह हुआ करता है जिस से स्पष्ट है कि अब के पवारों ने कुरी का सहुत त्याग कर अपने की पृथक जाति का रूप दे दिया है।

पर्वारी के परचात् रघुवशियों का नन्चर ध्राता है। ये कोई आघे लाख के इधर-उधर होंगे। इन का भी एक खण्ड पर्वारी की नाई किसान हो गया है, इसलिए इन की गिनती कुपक-वर्ग में होती है। अये। ध्या के रघुवशी घराने इन लोगों से बराबरी का न्यवहार नहीं करते, इसी कारया जैसे किसान पर्वार में शादी कर लेता है वैसे किसान रघुवशी रघुवशी से अपना विवाह-सन्बन्ध जीड़ता है?।

रशुवंशियों से कुछ कम अर्थात् लगभग चालीस इज़ार चैहान हैं जिन की संख्या सम्यमारत से प्राय. दूनी है। चैहान अपनी ग्रान अलग ही रखता है और अपिनकुलों में अपने को अप्र समक्षता है । क्या यह बात छिपी हुई है कि दिख्लों की गदी पर एक समय वही विराजमान था, परन्तु 'सब नर होत न एक सर'! कालान्तर में इस कुरी के कुछ लोग तो इतने उतर गए कि वे चैंकीदारी का व्यवसाय करने लगे जिस से चौहान नामघारी एक शाखां ऐसी फूट गई कि वह सामाजिक व्यवहार में केतिवालों के बरावर समस्ती जाने लगी, चित्रयत्व से इस का बन्धन दृढ गया और वह एक अलग जाति वन कर अपने ही फ़िरक़े के भीतर निर्वाह करने लगी। यह जाति विशेष कर प्राचीन महाकोशल में पाई जाती है। इसी प्रान्त में कुछ वर्ष पूर्व पदन का राज्य सम्मित्रित था, जो कुछ काल तक व्हीसा से सम्बद्ध रह कर अब एक अलग एजेंसी में सिम्मित्रित हो गया है, वहाँ के महाराजा चैहान-वंशी हैं और अपना सम्बन्ध दिल्ली से बतलाते हैं।

राठीर राजपूत सध्यप्रदेश में प्राय: सात ही हज़ार हैं, परन्तु सध्यभारत में इन की संख्या इस से विगुनी से अधिक वैठती है। रा ठीर राष्ट्र कूट का अपअंश है। इन का दिच्छ में विशेष दैरिदीरा था। कोई इन्हें

भरतारे की गिनती अधिकुतो में होती है, परन्तु राता ग्रुक्ष के समय अर्थात् ईसा की दुसवीं शताब्दी तक वे प्रश्लवन्न कहळाते थे, अर्थात् वह वंग्र नो प्राञ्चण और चित्रव के येगा से अस्ब हुआ था। दे ० रातपुताने का इतिहास, पु॰ ११।

२ रसेल और हीराबाल—ट्राइंड्स पुँड कास्ट्स झाँव् सी० पी०, कि० १, पृ० ४०३।

६. प॰ गौरीशंकर खोका ने सतर्क सिद्ध कर दिया है कि पीहान खिक्कत के नहीं ये, ने यवार्य में सूर्व्यक्षती थे। दे॰ राजपुताने का इतिहास, पु॰ ६६।

४ ट्राइम्स ऐंड कास्ट्स प्रांध् सी० पी०, जि० २, ४० ४२७।

सूर्ववंशी और कोई यहुवंशी समक्षते हैं। मध्यप्रदेश में तेतियों में राठौड़ नाम की एक शाखा है, जो राठौड़ राजपूरों से उत्पन्न होने का दावा करती है। उन का कहना है कि पेट पालने के लिए उन के पूर्वजों ने तेल निकालने का व्यवसाय स्वीकार कर लिया, इस से उन की गिनती तेली जाति में होने लगी। सतना के निकट नारोगढ़ नामक किलों में तेलियों के राज्य की अनुश्रुति प्रखर रूप से प्रचलित है, जैसी कि उचहरा की थ्रार वैरागियों की है। वैरागी-राज्य का भी आधार मिलता है, क्योंकि गुप्त महाराजाओं के समय में यहाँ पर परिवानक महाराज राज्य करते थे। कदाचित नारोा के शासक राठौड़ रहे हीं, परन्तु अपना सम्बन्ध तेल के व्यवसायियों से रखने के कारण जनता उन्हें तेली जाति का सममने लगी हो। दूसरे स्थान से आए हुए लोगों की जाति-गाँति का यही हाल होता है, यथा उचहरा के निकटस्थ मैहर राज्य के अधिकारी, को लोग जोगी समभते हैं, यथि वे कळवाहा राजपूष हैं और उन का सम्बन्ध जयपुर राज्य से स्थिर है। कळवाहों में एक शाखा जोगावत या जोगी। होती है। वस, उद्धी पर से लोगों को नटी की समया की जोगी जाति से मिला देने में छुळ देर न लगी।

वषेत यथार्थ मे चालुक्य या से।लङ्की राजपूत हैं। इन का एक वंश गुजरात के वाघे।ली प्राम से म्ना कर चित्रकूट के पास बस गया। कालान्तर में वह उस के ब्रासपास की भूमि का स्वामी बन गया, जिस से उस प्रान्त का नास उस वंश के नास पर से वघेलुखण्ड चल निकला। वघेलों का प्रसाव इतना बढ़ा कि स्रव उस का साम प्रमुख वंशों मे गिना जाने लगा है। वस्तुत: वह सोलिङ्कियों की एक शाखा ही है। मध्यप्रदेश मे बषेख कोई डेढ़ ही हज़ार होंगे; परम्तु मध्यमारत में उन की संख्या इस से १६ गुनी है, क्योंकि उस में समस्त बवेलखण्ड का राज्य सम्मिलित है जिस में बवेलों का बाहुत्य स्वाभाविक ही है। जो से।लङ्की ग्रपने की बवेल शास्ता में नहीं गिनते वे मध्यप्रदेश में ती प्राय: दी छुड़ार परन्तु मध्यभारत में इस से पचगुने हैं। इस प्रकार वधेल शासाको लेकर सोलिङ्कियों की संख्या प्रायः चालीस हकार हो जाती है। सोलङ्की अपनी गणना क्राग्निकुतों में करते हैं; परन्तु महामहोषाध्याय गैारीशङ्कर क्रोस्ताजी ने 'सोखिंडूयों का प्राचीन इतिहास<sup>, र</sup> नामक पुस्तक में प्रमाणित कर दिया है कि वे चन्द्रवंशी थे। उन्हों ने एक जगह लिखा है—"गुप्तों के पीछे एक समय ऐसा या कि क्तरी भारत में वानेखर के प्रतापी राजा हर्ष का और दिचली भारत में सेालड्डी पुहुकेशी ( दूसरे ) का राज्य था । इस प्रतापी सीलङ्कीवंश के राजा बढ़े दानी श्रीर विद्यानुरागी हुए हैं।" यह ते बात हुई हज़ार डेढ़ हज़ार वर्ष पुरानी, परन्तु विचित्रता यह है कि सोल्रङ्कीवंग्र में दानशीलता श्रीर विद्यातुराग वर्त-मान समय तक बना रहा । वंबेलखण्ड के राजकुली मे महाराजा विश्वनावसिह और महाराजा रघुराजसिंह डब कोटि के कवि झैार अत्यन्त विद्यातुरागी केवल १०० वर्ष के भीतर-भीतर विद्यमान थे। देने-लेने में ते। वे मु<del>क</del>-इस्त ये ही, साथ ही अन्य कार्य भी अपना रूप देख कर करते थे। महाराजा रघुराजसिंह ने ते। शेर की भी होहे या सीसे की गोली से कभी वहीं मारा; जब मारा तब चाँदी की गोली से। रहीम ख़ानख़ाना ने अपनी विपत्ति के समय बचेल राज्य के चित्रकूट का माश्रय लिया था। ऐसी भ्रवस्था में भी उस के दानपात्र वहाँ पर पहुँचे ग्रीर प्रेरणा की कि उन की कुछ दिया जाय। वैचारे रहीस के पास उस समय कुछ न या। तद उस ने ववेल महाराजा को यह दोहा लिख मेजा---'चित्रकूट मे रिम रहे, रिहमन अवध-नरेस । जा पर विपदा परित है सो आवत यहि देस ॥' इसे पाते ही महाराजा ने अपने कुल-गुयानुसार एक लाख रुपया तुरन्त दे दिया।

१. रुद्रसिंह तोमर —रुद्रचत्रियप्रकारा ( तोसर-प्रकाशनगृह, दिस्त्री, ११८३ ), पृ० २४।

२. दे०--पृ० ३-१४।

यादव या यहुवंश का महत्त्व श्रीकृष्ण के उस वंश में जन्म होने से विशेष हुआ। मध्यभारत में इन की संख्या ७ इज़ार है, परन्तु मध्यप्रदेश में इस की दूनी है। इन की युद्ध-शीहता का परिचय महामारत में विशेष रूप से मिहता है, परन्तु इस कुछ की भी एक शाखा फूट कर कृषि-व्यवसायी हो गई है और अपना चित्रय धर्म अर्थात 'मरिए कि अरि को मारिए हैंसि के इथ्यारन कारिए' को मूल कर इतनी डरपेक हो गई है कि होगी ने कहावत बना ही है—'पत्ता खटका वादम सटका।' इन्हीं जादमी की एक अहन जाति बन गई है जो मध्यप्रदेश में बहुतायत से है।

पिहृहार अथवा पिरहार मध्यभारत में चार अप्रिकृतों में से हैं। ये मध्यभारत में बहुत हैं अर्थात् १६ इज़ार से कपर, परन्तु मध्यप्रदेश में इस का दशांश ही पाया जाता है। मागीद और अलीपुरा के राजा इसी कुल के हैं। चन्देतों के पहले इन का बढ़ा दै।रदीरा था।

सीसोदिया या गहलीत या गोहिल सूर्ववशो राजपूत हैं। समस्त राजपूत-कुलों में यह कुल श्रेष्ठ सममा जाता है। उदयपुर के राना ठेठ रामचन्द्रजी के वशन होने का दावा करते हैं। उन की सब राजपूतों के वरानों में प्रतिष्ठा मानी जाती है। इस घराने में सन् ४६८ ई० के आसपास गुहिल नामक राजा हुमा जो बड़ा प्रतापो था। इसलिए इस वंश का नाम उस के नाम से गुहिल कहलाया जिस का अपअंश गोहिल, गोयल, गुह-तीत इत्यादि हो गया। पोछे से इस वंश की एक शाखा सीसोदा गाँव में रहने लगी, इसलिए उस का नाम सीसोदिया पढ़ गया। इसी शाखा के वंशवर उदयपुर के महाराया हैं। मन्यप्रदेश में इनकी संख्या बहुत थोड़ी है, परन्तु मध्यभारत में ये वीस हज़ार से कम नहीं हैं। श्रीरामचन्द्रजी रखवंशी थे, इसलिए इन की कमी-कमी रखवंशी कहते हैं। यदि रखवंशियों की संख्या इन में मिला दी जाय ते। इन का अल वड़ कर, प्राय: केवल मन्यप्रदेश और मध्यभारत ही में, श्राषा लाख हो जाता है।

जिस प्रकार बवेबवंश द्वारा शासित प्रान्त का नाम बवेबलए पढ़ गया है, उसी प्रकार बुंदेखा जोगों के प्राधिपत्य की मूमि की बुंदेखलए कहते हैं। बुंदेखा विन्ध्येख शब्द का अपभंश है जिस का अर्थ होता है विन्ध्य पर्वत के निवासी। परन्तु साधारण किस्सों के अनुसार इस शब्द की व्युत्पित्त बूँद अथवा बाँदी से बवबाई जावी है। कोई-फोई कहते हैं इन के आदिपुरुष ने अपना सिर देवी को काट कर चढ़ा दिया था। उस समय नो बूँद गिरी उस से एक पुरुष पैदा हुआ, जो बुदेबा कहलाया। दूसरे कहते हैं कि ये जीग वाँदी (दासी) से पैदा हुए हैं इसिलए बंदेबा या बुदेबा कहलाय। यथार्थ में ये काशी के गहरवारों की औलाद हैं। इन की संख्या मध्यमारत मे कोई बीस हज़ार के ब्रागमग, परन्तु मध्यप्रदेश में केवल दो हज़ार, है। बुंदेखलण्ड के अनेक राजा इसी वंश के हैं। यथार्थ में आदि घराना ओड़छा से अलग हो कर पन्ना, अजयगढ़, चरखारी, विजावर, दिवया आदि पृथक् पृथक् राजवाड़े हो गए हैं।

वैस-नश भी भारत के इतिहास में बड़ा प्रतापी हो गया है। हर्षवर्धन के समय में इस का बड़ा विस्तीर्ध राज्य था। इस वंश के लोग अपने को शाखिवाहन के वंशज बतलाते हैं। मध्यभारत में इनकी संख्या दस हज़ार और मध्यप्रदेश में चार हज़ार है। संयुक्तप्रान्त के रायबरेली और उन्नाव ज़िली में वैसवाड़ा नामक प्रान्त है कहाँ इन का विशेष बाहुत्य है। उस प्रान्त का नाम इसी कारख से पढ़ा।

गै। इराजपूरी का नाम गै। इदेश में रहने के कारण पड़ा। अयोज्या प्रान्त का प्राचीन नाम गै। इ कहा जाता है। सच्यप्रदेश श्रीर सच्यभारत में इन की संख्या दराबर-बराबर है, अर्थात् दोनी प्रान्तों में पाँच-

यपार्थ में वे स्व्यंवशी है। राजशेखर ने इन्हें रघुकुळतिलक कहा है।

पाँच छ:-छ: इज़ार। इन लोगों में चमरगार नामक शास्त्रा श्रेष्ठ समझी जाती है, यश्विप साधारण रीति से इस प्रकार का नाम निम्न श्रेषी का सूचक होता है। गारों से निकल कर गाराये नामक एक प्रलग शास्त्रा बन गई है जिस की स्थिति सब गारों से नीची समझी जाती है। मध्यप्रदेश में ये प्राय: सात सी हैं, परन्तु जान पहता है कि मध्यमारत में ये गारों में मिला दिए गए हैं।

सेंगर चित्रय चन्द्रवंशी समक्षे जाते हैं। इन का राज्य कथी श्रङ्ग देश (वर्तमान भागलपुर, गुँगेर) में था। इन का मूल उत्पति-स्थान शृद्गेरी वतलाया जाता है। उसी स्थल पर से इन का नाम पढ़ा जान पढ़ता है; परन्तु कोई-कोई कहते है कि कुल-नाम उन के एक शतकर्यी नामक पुरुषा के नाम पर रक्खा गया जिस ने यसना के दिज्य गङ्गासागर से चक्कल नदी तक अपना अधिकार जमाया था। इन की संख्या दस हज़ार है।

इतने ही सेन्थों है जो नागर्दशियों की शाखा के जान पटते हैं। इन का प्राचीन नाम सिन्दा या सिन्दक था। इन लोगों का राज्य वर्तमान वस्तर रजवाड़ा छीर हैदराबाद के इलाक़े में था। नागर्वशियों का किसी समय बड़ा प्रताप था। बुंदेखखण्ड के भारशिव, जिन्हों ने हिन्दू-धर्म का बैाद्ध भमेले से उद्धार किया, नागर्वशी-शिरोमिष्य थे। उन्हीं के सम्बन्धी वाकाटक कहलाए, जिन्हों ने श्रपने वर्द्धमान समय में अनेक अश्वमेध यह किए और सम्राट् की पदवी धारण की। विद्यामहोदिध श्रीयुत काशीप्रसाद जायसवाल ने बड़ी खोज के साथ पता लगाया है कि वाकाटक लोग वाकाट (वर्तमान वागाट, जो भाँसी ज़िले में है) के निवासी थे। ये आदि में ब्राह्मण थे, परन्तु, जैसा पूर्व कह आए हैं, श्रुप्त महाराजाओं से सम्बन्ध करने से चित्रय-वर्ग में आ गए थे।

धाकड़ों का मध्यभारत में स्रभाव है, परन्तु मध्यप्रदेश में वे नै। हज़ार के लगभग हैं। कहीं-कहीं धाकड़ शब्द 'विदुर' के क्षर्य में प्रयुक्त होता है; इस प्रकार पतित राजपूत धाकड़ कहलाते हैं। इन की एक स्रलग जाति ही बन गई है, जिस के भीतर ये स्रपना वैवाहिक निस्तार कर लेते हैं।

मध्यभारत में एक विशेष प्रकार के राजपूत मिलते हैं जो चैारसिया कहलाते हैं। प्रत्यचतः ये लोग किसी विशेष चैारासी के निवासी थे, जो किसी कारण अन्य वर्गों से अलग कर दिए गए। इन की संख्या सात हज़ार है।

इसी प्रकार उसी प्रान्त में हजूरी पाए जाते हैं, जो राजाओं के हुजूर में सेवा किया करते थे। इन का पद न्यून समका जाता है। इस की संख्या छ: हज़ार है।

चन्देल अथवा चन्द्रात्रेय अपनी क्त्पित गहरवारों के पुरोहित से बतलाते हैं। यह एक प्रकार का प्रवि-लोम-सम्बन्ध था। बुंदेललण्ड में बुंदेलों के पहले ये बड़े प्रतापी राजा हो गए हैं। इन्हीं लोगों ने खजुराहो में अत्यन्त भन्य सन्दिर बनवाप, जिन की कारीगरी की समता उत्तर के अन्य सन्दिर नहीं कर सकते। रानी दुर्गी-वर्ती इसी कुरी की सन्तित थी, जो वीरता में अपना नाम असर कर गई है। चन्देलों की संख्या पांच हज़ार है।

तीमर या देंबरवंश की संख्या भी इतनी ही है, परन्तु मध्यप्रदेश में इन में केंबर जाति के अनेक व्यक्ति मिले हैं, जिन्हों ने अपना असल नाम त्याग कर तेंबर नाम रख लिया है। तोमर वंश वहा प्राचीन है और वह आदि में दिख्ली में राज्य करता था। दिख्ली ही की ओर ये विशेष पाए जाते हैं, परन्तु यहाँ इन की संख्या कैंबर-परिवर्दित देंबरों को मिला कर पाँच इज़ार से अधिक नहीं है।

बनाफर भी इतने ही हैं। इन का अब्बा सध्यमारत ही में है। ये बढ़े शूरबीर थ्रीर प्रवण्ड चित्रय समसे जाते हैं। प्रख्यात आल्हा थ्रीर ऊदल इसी दल के वीर थे, जिन की कीर्त्ति अब भी गाई जाती है थ्रीर सुनने वालों को वीररस से थ्रीत-प्रोत कर देती है। ये चन्देलों से घनिष्ठ सम्बन्ध रखते हैं, श्रीर उन्हों की शाखा मे समसे कार्त हैं। कहते हैं, इन का पूर्वज वन में मिला था, इसलिए उस के धंशक बनाफर कहलाए; परन्तु अन्य विद्वानों का मत है कि यह नाम बनस्कर से निकला है जो विदेशी कनिष्क राजा का चत्रप था। इसी कारण यद्यपि थे बीरता में श्रेष्ठ समक्षे जाते हैं, तथापि इन्त में इन्छ न्यून गिने जाते हैं।

गहरवार या गाहड़वाल एक प्रधान और सन्मानित वंश है, जिस ने पड़िहारों के पश्चाम् कन्नीज का राज्य अपने अधीन कर लिया और चारी ओर अपना आवड़ जमाया । राजपूताने के राठाँड अपनी उत्पत्ति इन्हीं गाहड़वालो से बवलाते हैं। गाहरवारी की संख्या भीच हुज़ार है।

इतने ही बागड़ी हैं जिन का नाम राजपुतान के बागड़ नामक विमाग से पड़ा है। वीकानेर राज्य के एक बड़े भाग में कोटों की बागड़ या बाड़ी लगाने की चाल है, इसलिए उस विभाग का नाम बागड़ पड़ गया है। वीकानेर में बाटों की सख्या अधिक है इस से यह अभुभान किया जाता है कि उन में से बहुत से लोग बागड़ी राजपूत कह-लाने लगे हों, परन्तु इस स्थल में पहले परमारो का राज्य था इसिंहए कोई-कोई इन्हें परमारों की शाखा का समस्ति हैं।

मध्यभारत में देवड़ा या देवता राजपूती की संख्या कोई चार हज़ार है। यह जाति चै। हानो की एक शाखा है जो अपना निस्तार पृथक रूप से करती है। पुरिवयों की भी संख्या इतनी ही है। ये मध्यभारत ख्रीर मध्यप्रदेश में बरावर-वरावर बेंटे हुए हैं। यह नाम पश्टिनया है ख्रीर केवल पूरव के रहने वाले राजपूती का दोतक है। कोई-कोई पुरिवयों को तर्वेरी के अन्वर्गत समस्त्रे हैं। (दे० राजपूताने का इतिहास, पृ० ७७)

सध्यभारत में कोई तीन इज़ार व्यक्तियों ने प्रपने की सोसदंशी जिलवाया, श्रीर सध्यप्रदेश में पाँच सी ने । कांकर के महाराजाधिराज अपने की सोसदंशी ही कहते हैं। कोई हज़ार वर्ष पूर्व सहाकीशज (सन्यप्रदेश का वर्षमान छत्तीसगढ़) के राजा सोसदंशी ही कहताते थे। यद्यपि सोसदंशी का अर्थ चन्द्रवशी ही होता है, वयापि सोसदंशी कुरी अलग सी हो गई है।

पाइक पुरिविया साम के समान है। पाइक का भूषे दोता है सिपाही। सम ज्यवसाय करने से इन लोगों की प्रलग कुरी बन गई है। इन की संख्या प्राय: ढाई हकार है। श्रधिकतर ये मध्यभारत मे रहते हैं।

कनी जिया राजपूरों को संख्या तीन हज़ार है। ये केवल सध्यप्रदेश के जबलपुर ज़िले में विशेष पाए कार्ते हैं। इस ज़िले में एक प्राचीन परगना कनीजा नाम का था। इस स्थल के राजपूत कनीजिया कहलाए। इस नाम का सम्बन्ध संयुक्त प्रान्त के कलीज से विलक्कल नहीं है झीर न वहीं पर इस नाम के कोई राजपूत मिलते हैं।

धन्धरी की भी सख्या तीन हज़ार है, परन्तु ये सब सध्यमारत में विद्यमान हैं, मध्यप्रदेश में नहीं। इनकी जाति चैहानों की एक शाखा है। यद्यपि पद्माकर ने इन का ख्रादि ही में ज़िक किया है, तथापि श्रव इन का विशेष महत्त्व नहीं है।

खींची चौदानों की एक प्रमुख शाला है। इन की संख्या दी इज़ार है। प्राय: दो सी को छोड़ कर शेष सब सध्यसारत में रहते हैं। यही दशा दीखितों की है और उन की संख्या मी खीचियों के बराबर है। इन के एक राजा में जैन गुरु हेमचद्र स्ट्री की दोचा जी थी इसिलए ये दीखित या दीखित कहलाए। पत्रात इस वंश में हुगीदास नामक अ्यक्ति हुन्ना, जिस के कारण इस कुरी का पर्व्यावनाची नाम दुर्ग या हग हो गया। एक शाखा बिलखर नामक गाँव में बसने को चली गई इसिलए उस का नाम बिलखरिया पढ़ गया।

वकसरिया सध्यप्रदेश ही में दे। हजार पाए जाते हैं। इन का नाम प्रसिद्ध स्थान वक्सर से पढ़ा है। जैसे वहुतेरी कावियो में जायस से श्राए हुए जायसवाल पाए जाते हैं, वैसे ही वक्सरिया भी श्रानेक जातियों में होते हैं। वक्सरियों का स्थान राजपूर्वों में कुछ नीचा समका जाता है। चांवड़ा भी दे। इज़ार हैं। ये विशेष कर मध्यभारत में रहते हैं। ये परमार-वंश से निकत्ते हैं और यही प्राचीन चांपोस्कट या चांवेटिक थे। इन के पुरखा का नाम चांप था। जैवार मध्यप्रदेश में प्राय: वीन सी और मध्यभारत में सत्रह सी हैं। रावत एक आदर-सूचक शब्द है जो राव की न्यूनतावाचक संज्ञा है। यह अब अखण कुरी बन मई है। सध्यभारत में इस कुरीवालों की संख्या दे। हज़ार है। स्मरण रहे कि मध्यप्रदेश के खत्तोसगढ़ विभाग में लाखें रावत हैं। परन्तु वे जाति के अहीर हैं। कहां-कहो सीर अथवा शवर लोगों की भी उपाधि रावत है।

भाला कच्छो राजपूत हैं। मध्यभारत में इन की संख्या डेढ़ हज़ार है। मध्यप्रदेश में एक भो नहीं है। कहते हैं, इन के पूर्वन एक राजा के लड़के की भ्रोर हाथी भरदा, तब उस की माँ ने भाला दे कर श्रयांत् इशारा कर के उसे अपने पास बुला लिया। तब से उस के वंशजों और क़ुरी का बाम भाला पड़ गया। सौराष्ट्र में एक विशाल विभाग का नाम भालावाड़ है, वहाँ पर बहुत से भाला रहते हैं। प्राचीन अन्धों में भाला या मालों की उत्पत्ति झात्य चित्रयों से बतलाई गई हैं।

सध्यभारत में सेहिनेर पन्द्रह सी छैार संकरवार (सीकरी के रहनेवाले) ग्यारह सी बतलाए गए हैं, परन्तु ये अन्य क़ुरियों की शाला के जान पढ़ते हैं। वहीं पर सहस्रेक मेारी भी हैं, जो प्राचीन मैटयों की सन्तान हैं। सहाप्रतापी अशोक इसी कुल के शिरोमिख थे। यह नाम इस वंश के उन पुरक्षों के निवासस्थान से पड़ा था, जो मोरों की अधिकता के कारण मैटियें राज्य कहलाता था। निक्कम्भों की संख्या भी मोरियों के बराबर है। ये स्ट्येंवंशी राजा निक्कम्भ की सन्तान कहे जाते हैं।

गौतम चित्रय श्रपनी उत्पत्ति गौतम बुद्ध के वंश से बतलाते हैं। ये लोग कोरा में राज्य करते ये भौर वहीं पर इन का एक किला बना था जो शाहजहाँ के समय में नष्ट कर दिया गया। परन्तु अब भी कृतहपुर ज़िले में इन की छोटी सी रियासत है। गौतम संयुक्तशन्त और श्रवध में अधिक हैं। मध्यभारत में ये केवल एक हज़ार हैं और मध्यप्रदेश में केवल वीन सी।

मदौरिया या मदवारिया चै। हानों की एक शाखा है, जो अब प्रायः विलक्षत श्रता हो गई है। यप्नता के दिच्या में भदावर नाम का स्थान है, वहां पर रहने के कारण इन का नाम मदौरिया पढ़ा। इन की संख्या एक हज़ार के लगभग है। बढ़गूजर सूर्यवंशियों की शाखा के हैं। ये रामचन्द्र के पुत्र लब की श्रीताद समभे जाते हैं। उभय प्रान्तों में संख्या केवल छः सी पाई गई।

विसेत का मूलपुरुष विश्वसेत समक्ता जाता है, जो मयूर नामक ब्राह्मण का पुत्र था। उस की माता सूर्यवंशी चत्रायी थी, इसिल्लिए यह 'ब्रन्ह' चित्रय-वंश कहलाता है। किसी-किसी का कथन है कि विसेत महाभारतीय वृष्णि का अपश्रश है। ये लोग वृष्णिवंशज हैं। इन की संख्या बहुत कम—कोई चार सौ —हैं; परन्तु युक्तश्रान्त में थे कुछ अधिक हैं। विसेती ही के बराबर गित्रीरे, राना, कदम्ब और रैकवारों की संख्या है। कदम्ब दिख्या का प्राचीन वंश है। उस वंश के राजा किसी समय बड़े प्रवापो थे। रैकवार अपनी उत्पत्ति सूर्यवंशी भरत के पुत्र पुष्कल से बताते हैं। ये जन्मू के निकट रैकागढ़ में रहते थे, इसिल्ए इन का नाम रैकवार पढ़ गया। मथुरेश कित ने इस वंश के एक राजा की प्रशंसा करते हुए लिखा है—'सालि और वालि रैकबार मैं प्रसिद्ध बड़े रै का तें और करे। उत्तर को जोर हैं?।

सी श्रीर तीन सी के बीच वाली अन्य लघु-संख्यक क़ुरियाँ ये हैं--सुरकी (जो सोलड्डो का अपभंग है), नाहर, जमट, खरवॉच, हरिया, जांगड़ा श्रीर खॉगर। ये विविध सुख्य क़ुरियों की शाखाएँ हैं, जैसे जमट पवॉरों की, नाहर और लॉगर ग्राप्तवंशियों की। जिन राजपूत कुरियों की संख्या सी से कम बतलाई गई है वे ये हैं---बनौधिया, बच्छानिया, जलसेड, पैजवार, भरहरा, हाड़ा, हैहयवंशी करचुलि (कलचुरि), सायनी, सिदा, केस-रिया, लहर और रकसेल । इन मे से बहुतेरे मूल क्रुरियों की शालाओं या उपशालाओं के नाम हैं, जैसे हाड़ा चैाहानों की एक शास्त्रा है, सिदा नागवंशियों की इत्यादि। परन्तु इन में हैहय एक ऐसा कुल है जिस का प्राचीन काल से बढ़ा प्रसार और बाहुल्य था। इस वंश का मूल पुरुष कार्त्तवीर्य या सहस्रार्जुन था जिस ने राववा को अपने वर पर कई महीनो तक बॉघ रक्ला था। इस को परशुराम ने समूल नष्ट करने का २१ वार प्रयह किया, परन्तु सफल न हुए। इस की राजधानी साहिष्मती (वर्तमान मान्धाता) में थी, जो मध्यप्रदेशान्त-र्गंत नीमाड़ ज़िल्ले में नर्मदा के किनारे पर है। कालान्तर में एक शाला वर्तमान जवलपुर जिल्ले में वा वसी और नर्सटा के तट पर त्रिपुरी को उसने राजधानी बनाया । यह स्थान श्रव जवलपुर से ६ मील पर देवर के नाम से प्रसिद्ध है। इस वंश में अनेक प्रतापो राजा हुए, जिन में से कर्ण डहरिया का नाम विशेष स्मरणीय है। उस को नेपीजियन की उपमा दी जाती है। कहावत है—'क्यें डहरिया कर्य जुमार। कर्य हाँक जाने संसार।' कर्य डहरिया ईसा की म्बारहवीं शताब्दो में हुन्ना था। उस समय अध्यमारत कलचुरि चत्रियों से परिपूर्ण था, परन्तु एक सहस्र वर्ष के भीतर ही इतना हेर-फेर हो गया है कि उन के वंशजों की गयाना सहस्रों के बदले दहाई के मीतर का गई है। इन का राज्य तेरहवीं शताब्दी में अस्त-अ्वस्त हो गया: परन्तु प्रश्न उठता है, इन के सहस्तों वंशवर चत्रियों का क्या हमा १ शोव से प्रकट होता है कि वे लोग कहीं चलें नहीं गए। वे क्रमशः यहीं की जनता की अन्य जातियों में समा गए। राजच्युत और पदच्युत होने पर प्रत्यचतः उन को पेट पालने के लिए सन्य व्यवसायों में संतुप्त होना पड़ा। बहुतेरी ने राजघरानी या घनाट्यों के यहाँ 'कहोवा' आदि बनाने का काम स्वीकार कर लिया और अपने स्वामियों की किन मद की ग्रीर देख कर उस का भी बनाना ग्रारम्भ कर दिया। फल यह हम्रा कि वे ग्रपने-श्रपने व्यवसाय-सूचक नामीं से पुकारे जाने लगे। तथापि कुछ घराने ऐसे सी बच रहे जिन्हों ने श्रपना प्राचीन नाम श्रीर काम सुरचित रक्खा। वे ब्रब रीवॉ रियासत श्रीर जवलपुर ज़िलों मे करचुलि नाम से प्रसिद्ध हैं। हैइयों या कलचरियों के पहले भारत के मध्य भाग में भारशिव ग्रीर वाकाटक चत्रियों का वड़ा दीरदीरा रहा. परन्तु किसी भी व्यक्ति ने अपने की इन वंशों का नहीं वदलाया। कदाचित इन के दंशतों ने अपने की अधिक प्रचित नागवंशी नाम में सिन्मिलित कर लिया हो, जिन का उत्थान झादि से सध्यभारत के सिल्सा स्थान से हुआ। भारशिवों ने अपने वाहुवल से बौद्ध घर्म को हटा कर पुन: हिन्दू घर्म का प्रचार किया और साँसी के निकट वागाट नामक स्थान से उत्पन्न वाकाटक राजाग्री से सन्यन्ध कर के भारतवर्ध में एक प्रवत्न साम्राज्य स्थापित किया जिस का सामना कोई न कर सका। इन का वज प्रचुर काल तक यथावत् स्थिर रहा परन्तु पाटिलपुत्र के गुप्तों ने वाकाटको को भ्रापनी लड़की दे कर अन्त्र मे उन के राज्य की निर्मुल कर दिया। गुप्तों का भी उसय प्रान्तों में कहीं पता नहीं है. यद्यपि सागर ज़िले का एरन उन का न्वसीगतगर था।

ऊपर लिखे विवरण से जास पहेगा कि सच्यप्रदेश और सच्यमारत मे प्राचीन प्रविभाशाली राजपूत-वंश नाग-वंशी, वाकाटक और भारशिव, हैहयवशी कलचुरि, परमार या पवॉर, चालुक्यवंशी वघेल, सोमवशी पाण्डव, राष्ट्रकूट या राठौड़, प्रविहार या पिंड्हार और चन्द्रात्रेथ या चन्देल थे। इन में से दुंदेले और वघेले समृद्धि-वान रह गए हैं।

## वराह अवतार

श्रीयुत्त रामेथ्यर-गैरिशक्टर द्रोका, एम० ए०, श्रजमेर ।

देवा हरिर्जयित यज्ञवराहरूपः सृष्टिस्थितिप्रलयकारसमेकमेव। यस्योदरस्थितजगत्त्रयबीजकोशनिर्गच्छदङ्करशिखेव विमाति दंष्ट्रा ॥

सोल्लोक १

हिन्दू-घर्म में ब्रह्मा, विष्णु और शिव अथवा महेश इन तीन देवताओं का प्रमुख स्थान है। ये जगत की तीन मिल-भिल शक्तियों प्रथवा प्रवृत्तियों—सृष्टि, स्थिति एवं संहार—को अधिष्ठाता माने जाते हैं। विष्णु का संसार के संरचय-पालन झादि से सम्बन्ध रहने के कारण सनावनधर्मानलम्बियां का यह धार्मिक विश्वास है कि विशेष परि-रिथित में जुल प्रमुरों (कु-प्रवृत्तियों) का नाश करने के लिए प्रथमा उन के कारण जगत् मे फैलने बाले प्रधर्म एवं भ्रत्याचार के प्रवीक्षार द्वारा शान्ति स्थापित करने के उद्देश से भगवान् विष्णु समय-समय पर मत्ये-लेक्ष में मतुष्य एवं मनुष्येतर रूप में अवतीर्थ होते रहे हैं। जिस रूप में भगवान प्रकट होते हैं, वह उन का अवतार कहा जाता है।

सामान्यतः विष्णु के दस अवतार माने जाते हैं?---मत्त्य, कूर्म, वराह, नृसिह ( या नरसिह ), वामन, परशुराम, राम (रामचन्द्र), कृष्ण, बुद्ध एवं कल्कि । भागवत पुरास में विष्णु के बाईस अवतार बतलाए गए हैं-(१) पुरुष, (२) बराह, (३) नारद, (४) नर-नारायख, (४) कपिल, (६) दत्तात्रेय, (७) यह, (८) मृष्म, (६) पृष्ठ, (१०) मत्त्य, (११) कूर्म, (१२-१३) धन्वन्वरि, (१४) नरसिङ्ग, (१५) वामन, (१६) परशुराम, (१७) वेदन्यास, (१८) राम, (१८) बलराम, (२०) कृष्ण, (२१) बुद्ध और (२२) कल्कि<sup>३</sup> । फिर भी विष्णु के उपर्युक्त दस अवतार ही प्रधान साने जाते हैं। विष्णु के अवदारों की ठीक संख्या का निर्णय यहाँ अनावश्यक है; हमें यहाँ केनल वराह अवतार का विचार करना है।

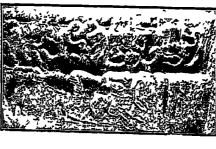
वामन-शिवराम आप्टे--दि प्रैक्टिकळ संस्कृत-ईंग्जिश डिक्शनरी, 'श्रवतार'-शब्दान्तर्गत ।

मः भाः ( क्रम्भकोणम्-संस्कः, शान्तिपर्व, अध्याय ३८८, रत्नोक १ ) में वपयुक्त रत्नोक के 'क्रव्यक्ष' के श्याव मे 'रामक्ष' पाठ मिखता है, जो बळराम का धोतक है। सर राजा रावाकान्तदेव के शब्दकस्पद्धम नामक बृहत् संस्कृत कीप में भी यही पाठ दिया गया है । अयदेव कवि ने अपने 'गीतगोबिन्द' काव्य के प्रयम सर्ग के आरम्भ में, मालद शाग में, विच्छ के दशावतारों की स्तुति की है, वस में भी कृष्य के खान में हवापर ( बकराम ) का नाम है; किन्तु कृष्य के पूर्यावतार होने के कारय हमें धवराम के स्थान पर उस की शवाना रुचित प्रतीत होती है। लेखक का यह कथन केवत करे।ल-कल्पना नहीं है, क्योंकि महामारत की किसी इस-बिस्तित प्रति में 'कृष्णक्ष' पाठ मी मिवता है। है॰ कुम्मकेश्वम्-संस्क॰ के वर्ययुक्त रहीक का टिप्पण।

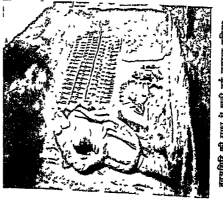
१. इस लेख के अन्त में खुचत ।

२. मस्यः कृमी वराहश्च नरसिंहाज्य वामनः। रामो रामश्र कृष्णश्र दुद्धः कल्की च ते दश ॥

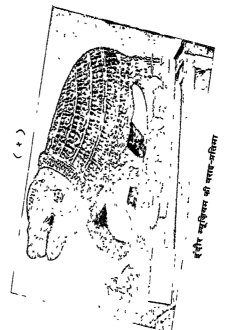
३. श्रीमञ्जागवत ( निर्णयसागर-संस्क० ), १. ३. १—२६ ।

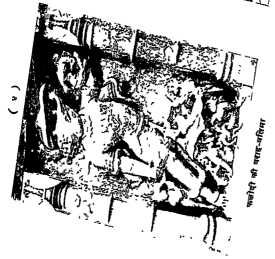


राजिम की भुवराह-प्रतिमा



बदयगिरि की गुष्का में खुदी हुई चृबराह्य-प्रतिमा





क्रस्वेद में कह, महत्त सीर वृत्र के लिए लाचिया कर में वराह-सूचक शब्द का प्रयोग हुआ है। चस से क्षाव होता है कि एक वार विष्णु ने सीम-पान किया और इन्ह्र की प्रेरणा से वराह (वृत्र) के सी भैंसे और हुम्बनय मद्य हीन लिया, इतने में इन्ह्र ने आ कर उस मयदूर वराह को मार डाला । इस से अवतार-सन्वन्धी कथा का स्पष्टीकरण नहीं होता, इसलिए हमें पहले-पहल शुक्र यजुर्वेद के शतपथ नास्य में सृष्टिक्रम के सन्वन्ध में यु स नामक वराह है द्वारा पृथ्वी के उठाए जाने का उच्लेख मिलता है। कृष्ण यजुर्वेद की तैत्तिरीय संदिता से जान पढ़ता है कि "पृथ्वी-रूप जगत की उत्पत्ति से पूर्व सर्वत्र जल ही जल था। मूर्त शरीर से ठहरने के लिए कोई स्थान न होने के कारण प्रजापित मह्या वायु-रूप से उस जल में सम्वार करते थे। उस समय उन्हों ने जल में इती हुई पृथ्वी को देखा और वराह का रूप घरण कर वे उसे दाँत से उठा कर जल से अपर ले आए। उसे वाहर लाते ही उन्हों ने अपना वराह-रूप छोड़ विश्वकर्मा बन कर उस का विस्तार किया। तब यह दश्यमान पृथ्वी वन सकी। 'प्रथन' (विस्तार) से ही इस का पृथ्वी नाम पड़ा। वहन्नन्तर देव-सृष्टि आदि हुई भा इस से पता चलता है कि जगत की सृष्टि के समय प्रजापित ब्रह्मा ने वराह-रूप धारण किया था, न कि विष्णु ने। तै ति री य आ र एय क के 'वराहेण कृष्णेन शतवाहुना उद्युता', इस हाक्य से भी सी वाहु वाले श्यामवर्ण वराह द्वारा पृथ्वी का वद्यार होना (जल में से निकाला जाना) जान पड़ता है।

बराहर स्करे पृष्टिः कोवर पेत्री किरः किटिः। इंद्री वेत्रपी स्वव्यरोता कोटें। स्ट्रार इस्पपि ॥ २॥ श्रमस्कीष, द्वितीय काण्ड, सिंहादि वर्गः।

हेमचन्द्राचार्य--- अभिष्ठाविन्तामिया, काण्ड ४ (विर्यकाण्ड )। स्करे कुमुखः कामकर्या च सविविधियः। ववेषयो वकर्षद्रः पद्भक्षीदनकोऽपि च॥ अभिषाविन्तामिया के वर्युक्त स्वोकों की टीका।

किल देश के राजा पुरुषोत्तमदेव ने अञ्जानतः पन्द्रद्वीं शतान्त्री में 'त्रिकाण्डरोप' नामक पणवद शुंदर संस्कृत कोप जिल्ला, जिले वश्वहं के सेमराज श्रीकृष्णदास ने सन् १६१६ ई० में प्रकाशित किया। इस संस्करण में सुद्रित सीजन्तवन्य महायेर की टीका में 'वराह' शब्द की ग्युरपित बतवाते हुए तिल्ला है कि 'वराय धमीश्राय सुस्तादिवामाय श्राहन्ति स्वतित सूमिस्', अर्थात् अपनी प्रिय सुस्ता नामक शास के लिए सूमि के। खोदन वाला (पश्च ) वराह है। वराह को सुस्ता के लिए सूमि से।इना बहुत पसन्द होता है.—दे० विश्वकं कियतों वराहतविमिर्सुदाचित पहन्ते ...।। कालिहास-धमिन्नवशाकन्तव, २, ६।

<sup>9. 9. 49. 01</sup> 

२. मैकडॉनल-चैदिक माइथॉलॉजी, ए० ४१।

Q. 18. 1. 2. 11 |

ध. सस्कृत-साहित्य में बराइ ( स्थार ) के लिए कई पर्यायवाची सब्द प्रयुक्त होते हैं, वो पाठकों के परिचय के लिए विम्मांकित रहोकों में विए गए हैं—

**<sup>₹. (</sup> जानन्दाक्षम-संस्क**० ) ७, १, ₹ ।

तै कि री य जा हा या में ते कि री य सं हि ता की वराह-सम्बन्धी घटना विशद रूप में वर्धित है। इस के श्रतुसार "सृष्टि से पूर्व, हमें देख पढ़ने वाली पृथ्वी के स्थान में केवल जल था; इसलिए उस समय प्रजापित ने जगत् की सृष्टि करने के लिए बहुत विचार किया। प्रजापति विचार-सप्त थे, उस समय उन्हें जल पर लम्बी दण्डी का एक कमल-पत्र देख पड़ा। इसे देख कर प्रजापित ने अनुसान किया कि वह सुखाल-युक्त कमल-पत्र भ्रवस्य किसी न किसी वस्तु के श्राधार पर ठहरा होगा। उस वस्तु की खोज के खिए जल में हवकी लगाना भावश्यक था. इसलिए उन्हों ने वराह-रूप धारण कर उस कमल-पत्र के मुखाल के पास ही जल में इक्की लगाई। भीतर पहुँचने पर उन्हें पृथ्वी मिल गई। तत्वश्चात् उस पृथ्वी की बहुत सी गीली मिट्टो अपने दाँत से उखाद कर वे ( वराह-रूपी प्रजापित ) कपर निकल ग्राए श्रीर उक्त कमल-पत्र पर उसे फैला दिया। फैलाने (विस्तार) के कारख उस का नाम पृथ्वी (अर्थात विरहत) पड़ा। तदनन्तर सन्तुष्ट हो कर प्रजापति ने कहा कि यह स्थावर-जहर प्राधियों की श्राघार-वस्त हो जाय। 'होना' के संस्कृत रूप 'भवति' से इस की व्युत्पत्ति होने से इस का नाम मू मि हुआ। फिर उस आई मूमाग ( मृत्तिका ) की सुखाने के लिए चारी दिशाओं से प्रजापित-सङ्कल्पित वायु वहने लगा। पवन के भोकों से सुखती हुई उस भूमि को प्रजापति ने छोटे-छोटे कहूड़ों से दृढ़ बनाया श्रीर अपने कल्याया की इच्छा की। शर्करा (क्षेटे कडूड़) द्वारा उस की सुखोत्पत्ति होने से उस (पृथ्वी) का नाम श के रा पढ़ गया। वराह द्वारा लाई हुई मिट्टी ( पृथ्वी ) की ऐसी महिमा है, इसलिए वराह द्वारा सूमि की जो मिट्टी खोदी जाय उस का ब्रादर करना चाहिए "। वैत्तिरीय ब्राह्मण के उपर्युक्त दुत्तान्त से जान पड़ता है कि सृष्टि बसाने के लिए प्रजापति (ब्रह्मा) ने पृथ्वी का उद्धार किया न कि विष्णु ने जैसा पिछले प्रन्थों में लिखा मिलता है।

वैदिक साहित्य के बाद अब इस रासायण, सहाभारत, पुराखों आदि पिछले प्रन्थों को लेते हैं। वाल्मीकि-रासायण में विसष्ट रासचन्द्र को पृथ्वी की उत्पत्ति बतलाते हुए कहते हैं— "पहले सर्वत्र जल ही जल या ( अर्थात् जलसंथी सृष्टि थी ), उसी में पृथ्वी बनी। फिर देवताओं के साथ ब्रह्मा उत्पन्न हुए, जिन्हों ने वराह-रूप धारण कर पृथ्वी को ( जल से ऊपर ) निकाला और अपने पुत्रों सहित सम्पूर्ण जगत् की सृष्टि की?।" इस कथन से जान पढ़ता है कि रासायण के अनुसार भी आदि-सृष्टि के समय ब्रह्मा ने वराह-रूप से पृथ्वी का उद्धार किया था, व कि विष्णु ने। वराह को विष्णु का एक अनदार मान कर उस की जो महिमा प्रवित्त है वह वैदिक काल में,

कृष्णयन्तुर्वेदीयं तैत्तिरीयब्राह्मण्म् ( ब्रावन्दाश्रम-संस्क् ), १. १. १, १० १८ । विषय के अधिक स्पष्टीकरण के बिए साथया कृत भाष्य भी देखना चाहिए।

२. कुदमाजाय रामं ग्रु बसिष्ठः मस्युवाच ह ।
् जावाजिरिप जानीते लेकस्यास्य गतायतिम् ॥ १ ॥
विवर्तेषितुकासस्य त्वामेतद्वान्यमन्नीत् ।
इमां लेकस्मुत्पस्ति लेकनाय निवेश्व मे ॥ २ ॥
सर्वे सिल्बमेनासीत्पृथियो तन निर्मिता ।
ततः सममवद्रह्या स्वर्यमुर्देवतैः सह ॥ ३ ॥
स वराहस्रतो मुखा प्रोज्जहार वसुन्यरास् ।
अस्वज्ञ जगत्सर्वे सह पुन्नैः कृतास्मानः ॥ ७ ॥
निर्वायसागर-संस्क०. अयोध्याकाण्ड, १९०, ए० ३३।

द्मथवा रामायस काल तक, प्रचलित नहीं थीं; केवल वेदेाचर-काल के—उन में भी पिछले—यन्थों में वराह विष्णु के द्मवतार के रूप में देख पड़ता हैं<sup>9</sup> ।

महाभारत के बनपर्व में लिखा है कि पाण्डवी के वनवास-काल में एक बार लोमश ऋषि ने युधिष्ठिर से कहा कि एक सींग वाले वराह (विष्णु भगवान्) ने पाताल में द्वी हुई पृथ्वी का उद्घार किया। "पूर्व समय में, इत्त्युग ( सत्म्युग ) मे, एक बार भयद्वर परिस्थित क्रिय हुई। उस समय ग्रादिदेव महा ने यमत्व ( मृयु का निप्रह् ) किया, जिस से जगत् में कोई नहीं मरता था, किन्तु सर्वत्र उत्पत्ति देख पढ़ती थी। हिसक पशु, पत्ती, सग, बैल, घोड़े, मसुष्य स्नादि प्राणी स्लारी की संख्या में इस प्रकार बढ़ने लगे, जैसे प्रलय-काल में जल की बाढ़ क्या जाती है । भयहूर संख्या वृद्धि के कारण वीका वढ़ जाने से पृथ्वी सी योजन नीचे चली गई: तब उस ने ज्यथित हो भगवान् नारायण की शरण में जा कर उन से अपना भार हतका करने के लिए प्रार्थना की। इस पर विष्णु ने उसे माधासन दिया कि उस का वेग्स हलका ही जायगा इसलिए उसे भयभीत न होना चाहिए। उन्हों ने पृथ्वी देवी की सान्त्वनापूर्वक विदा कर श्रखन्त देवीध्यमान ( एक ) सींग श्रीर लाल नेत्री वाले वराह का क्रप धारम किया। फिर अपने चमकते हुए सींग से सी योजन नीचे से वसुमती ( पृथ्वी ) को उठा लिया। पृथ्वी के उद्धार के समय बड़ा संजीभ हुआ, जिस से देवता, ऋषि, तपस्ती, स्वर्ग, भूमण्डल एवं तीनों लोक. सव में हाहाकार मच गया और देव या मनुष्य किसी की चैन न पढ़ने लगा। तब देनदाओं एवं ऋषियों ने ब्रह्मा के पास जा कर नम्रतार्थंक उनसे प्रार्थना की कि वीनों लोकों में संचोम हो रहा है, वरावर नगत् व्याकुल हो गया है. ससुद्र-जल चुन्य हो रहा है, सारी पृथ्वी सी योजन हुव गई है श्रीर हम सब संज्ञा-हीन हो रहे हैं, इसलिए हमें बवलाइए कि किस के प्रभाव से जगत् में इवनी व्याकुलवा मची हुई है। उन को वैर्य दिलावे हुए ब्रह्मा ने कहा कि इस समय तुम्हें प्रसुरों के उत्पात से भयभीत न होना चाहिए, क्योंकि सर्वत्र विचरणशील घट-बट-वासी परमात्मा के प्रभाव से यह संजोग हो रहा है। सी योजन पर्यन्त हुनी तुई पृथ्वी उसी विष्णा परमात्मा द्वारा निकाली गई है, उस की उद्धरण-क्रिया की इस संचीम का कारण जान कर तुम अपना संशय मिटाओ। यह सुन देग्ताओं ने कहा कि यदि आप हमें वह प्रदेश बतला दें जहाँ पृथ्वी का ग्रहार है। रहा है, तो हम सब वहीं चले जायें। ब्रह्मा ने वह स्थान श्रीर विष्णु की पहचान वतलाते हुए कहा कि कालाग्नि के समान देदीध्यमान वराह-रूप में भूवत उठाते हुए लोकहितैषी भगवान की तुम नन्दम वन मे खढ़ा पान्नोगे। उनके वच:स्थल पर श्रीवत्स शोमित हो रहा है।"

वपर्य क वर्धन के अनुसार वराष्ट्रकपी ब्रह्मा द्वारा भादि सृष्टि के समय पृथ्वी का उद्धार नहीं हुन्मा, किन्तु पशुओं एव अनुष्यों की संख्या में असाधारण वृद्धि होने से आराकान्त पृथ्वी जात में कई योजन हूव गई, तव उस की प्रार्थना पर ज्यान दे कर अगवान विष्णु ने उस का उद्धार किया। रामायण में ब्रह्मा द्वारा पृथ्वी का उद्धार बतलाया गया है, किन्तु यहाँ वही कार्य विष्णु द्वारा एक विल्कुल भिन्न परिस्थित में सम्पन्न हुन्ना।

महामारत के वनपर्व के २०६वें प्रष्याय<sup>२</sup> में वराष्ट्र द्वारा पृथ्वी के उद्घार का प्रासिक्षक उल्लेख है। वहाँ इस सम्बन्ध में विखा है कि नाभि-पदा से उत्पन्न चतुर्शुख प्रशा ने जगत को शून्य देख कर मरीचि आदि मानस-पुत्रों को उत्पन्न किया, जिन से चराचर कगत, यदा, राचस, भूव, पिशाच, नाग, महुष्य आदि की उत्पत्ति हुई।

१ कुस्मकायम्-संस्कृ०, १४४, २६---६६ ।

२ व्लो० ४१-४६।

प्रजापित ब्रह्मा अपनी तीन श्रवश्याओं द्वारा सृष्टि का सञ्चालन करते हैं—ब्रह्मा-रूप में सृष्टि, पुरुष (विष्णु)-रूप में पालन और रुद्र-रूप में संहार। तत्पश्चात् विष्णु के अद्भुत कमों का निर्देश करते हुए लिखा है कि जिस समय सारी पृथ्वी जलनय हो गई थी, उस समय चराचर-स्वामी भगवान पृथ्वी को स्वापित करने के लिए उसे इधर-उधर इस प्रकार खोजने लगे माने। वर्षा-काल की रात्रि में जुगनू इधर-उधर उड़ रहा हो (इस सम्बन्ध में यह विचारयीय है कि इस कथन के अनुसार प्रजयकाल में पृथ्वी जल में हुव गई थी, न कि जन एवं पशु-संख्या की अत्यधिक वृद्धि से भाराकान्य हो कर)। अन्त में पृथ्वी को जल में हुवी हुई देख कर वे सीचने लगे कि कीन सा रूप बना कर उसे जल के भीवर से निकाला जाय। दिव्य दृष्टि के प्रभाव से उन्हें जल-विहार की रुप्ति क्ला वाले वराह के रूप का स्मरण हुआ। तब अगवान ने चुर्वेदमय यहनराह का रूप धारण कर जल में प्रवेश किया। उस का शरीर सी योजन लम्बा, दस योजन चैड़ा, गगवजुन्बी महापर्वत जैसा ऊँचा श्रीर श्याम मेव के समाव देख पड़ता था। उस का शब्द प्रचण्ड मेथ-गर्जन की समता करता और उस का तीचल तथा चमकीला दाँव बाहर निकला हुणा था। वह यहनराह समुद्र में हूब गया और उस ने अपने एक दाँव पर पृथ्वी को उठा कर उसे यथास्थान स्वापित कर दिया। वनपर्व के १०१ अथ्याय में भी विष्णु की सन्वेधन कर पृथ्वी का उन के वराह-रूप द्वारा उद्धार होने का उर्लोख मिलता है।

उिल्लिखन पंक्तियों से जान पड़ता है कि वैदिक साहित्य एवं रामायण के रचना-काल तक म्रादि-सृष्टि के समय जल के मनन्तर स्वल-सृष्टि करने के लिए प्रजापति ( ब्रह्मा ) द्वारा समुद्र में से पृथ्वी का उद्धार होना माना जाता था; किन्तु महामारत-काल से वराह को विष्णु का एक मवतार माना जाने लगा, जिस के द्वारा पृथ्वी का उद्धार हुमा। अब हमें देखना है कि पैरािणिक साहित्य इस विषय में क्या कहता है। विष्णु-पुराण्य में निम्न-लिखित वृत्तान्त मिलता है।

कलप के आरम्भ में नारायण नामधारी ब्रह्मा ने प्रजा-सृष्टि की ! गत कलप के अन्त में सच्च-गुण-सन्पत्र ब्रह्मा ने रात्रि-निहा से उठ कर संसार को शून्य देखा! उस अनादि, सृष्टिकर्ची, ब्रह्म-स्वरूप नारायण परमात्मा ने जगत् को सागरमय और पृथ्वी को उस में लीन देख कर उस का उद्धार करने के लिए—पूर्व कर्लो में धारण किए हुए सत्य, कूर्य आदि क्षों की माँति—वराह का रूप प्रह्मा किया, जो वेद-यह-सय था! तत्यस्वात् जनलोकवासी सनक आदि सुनियों द्वारा स्तुति किए जाने पर उस स्थिरात्मा, सर्वात्मा, परमात्मा प्रजापित ने जल में प्रवेश किया। उन के पाताल में पहुँचने पर उन्हें देख कर देवी वसुन्धरा (पृथ्वी) भक्ति-पूर्वक प्रणाम कर नाना प्रकार से उन की स्तुति करने लगी, जिस में सर्वव्यापी परमात्मा की निभृति का उत्कृष्ट वर्धन है। पृथ्वी द्वारा स्तुति होने के अनन्तर पृथ्वी-धारी (वराह-क्ष्पी) परमात्मा ने साम-गान के स्वर में घर्-घर् शब्द से

१. त्वया भूमिः पुरा नष्टा समुद्रापुष्करेक्य । वाराहं वपुराशिस जगदर्थे समुद्रृता ॥ २२ ॥ महासारत एक रामायण के वराह-विवरण के सम्बन्ध में दे० हॉप्किन्स —एपिक माहर्यों ठाँजी, ए० २९० ।

२. म॰ भा॰ सभागवें, श्र॰ ६१ श्रीर शान्तिपर्वे, श्र० २०८ में बराह द्वारा प्रध्वी के बदार की जो क्या मिलती है, वह पीके से नेही हुई जान पदती है। सम्भवतः वह पुरावों के श्राधार पर खिली वह है।

३. श्रंश १, ४, रखो० १—५२।

गर्जना की, श्रीर नीत्तवर्ष देह तथा विकसित पदा जैसे नेत्र वाला वह महावराह पृथ्वी को अपने दाँत पर वठा कर पाताल से कपर चठा.....। जिस समय वह पृथ्वी को चठा रहा था, उस के वेदमय शरीर के रोएँ-रोएँ में बसने वाले सनन्दन आदि सुनिजन सिक्तपूर्वक उस की स्तुति करने लगे, जिस में वराह के कुछ अवयवों का यज्ञ के अद्वीं एवं उपकरणों से सान्य दिखलाया गया है। वदनन्तर सुनिजन महावराह-रूपी परमारमा की महत्ता प्रकट करते हुए उन से जगत् की स्थिति के लिए पृथ्वी का उद्धार कर सब के करवाण की प्रार्थना करते हैं। इस प्रकार अपनी स्तुति सुन कर मृन्धारी परमारमा ने पृथ्वी को उठा कर समुद्र पर रख दिया, जिस से ऐसा जान पढ़ता था मानो उस जल-समृद् पर कोई विशाल नाव ठहरी हुई हो। वराह भगवाम के देह की अधिक वृद्धि हो जाने से पृथ्वी द्वती नहीं थी। फिर उसे समतल बना कर अनादि परमेश्वर ने उस पर पर्वत आदि वनाए।

विष्णुपुरायोक्त वराह-वर्षन में प्रखयकाल में पृथ्वी का उद्धार होना ववलाया गया है। इस के ध्रतुसार मारायक्य-नामधारी विष्णु को नद्धा का एक स्वरूप मान कर इन के द्वारा भू देवी का उद्धार जान पड़वा है। ऋषियों की स्तुवि में विष्णु के महावराह-रूप का यज्ञ से साहरय दिखाया गया है, प्रर्थात् उसे यज्ञवराह माना है।

वराह अवतार की यह कथा थोड़े-बहुत अन्तर से—संचित या विस्तृत रूप से—वायु, अगिन, मत्स्य, भागवत, पदा, लिङ्ग, बराह एव गरुड आदि पुराखों में भी मिलती है। स्थानाभाव से यहाँ इन सब पुराखों में मिलने वालो इस कथा का सविस्तर परिचय देना सन्भव नहीं है, अवएव तत्सन्बन्धी अुख्य-अुख्य वाती का निर्देश-मात्र किया जाता है। वायुप्राखा में लिखा है कि अगिन से जल की उत्पत्ति हुई। अगिन के नष्ट होने पर पृथ्वी-तल अन्तराल में लीन हो गया, जिस से स्थावर-अङ्गम सृष्टि का विश्वंस हो कर चारी और एका-कार समुद्र देख पढ़ने लगा। वस समय नारायण-नामधारी ब्रह्मा खोग-निद्रा में निमन्त हुए और सस्व-गुख के आधिक्य-वश नींद हुटने पर जगत की शून्य देख वे वायु वन कर इस जल में, वर्ष-काल में खयोत की भांति, सञ्चार करने लगे। फिर पृथ्वी को समुद्र-तल में रही हुई जान कर इस का उद्धार करने के लिए उन्हों ने जलकी के अगुकूल दस योजन लम्बा और सी योजन ऊँचा वराह-क्रम धारख किया और अपने दाँत से पृथ्वी को उठा कर उस का उद्धार किया। सहावराह अथवा यहा-वराह की आश्वित आदि का वर्षन में सहाभारत वन-पर्व के २७२वें अथ्याय के उद्धितत वर्षन से बहुत मिलता-जुलता है। यहाँ यहा-वराह के धारीर के विभिन्न अवयवी का यह के अङ्गों से भली भाँति सास्य दिखलाया गया है, जिस में वह महावराह यह का, उस के पैर चारी वेदों के, उस का दाँत यूप ( यहा-सरम ) का, सीना शक्त का, मुख चित ( वेदि बनाने में ईटो की जुताई )

१ अ०६, रह्यो०१—२७।

२ द्रश्येतनविन्तीर्णं क्षत्रयेतनसुष्ट्रितस् । नीत्रमेवन्निकारा मेवस्तिविन्स्वनस् ॥ १२ ॥ सहाययैतवर्थाणं रवेतं तीक्षोप्रद्रं प्रवस् । विश्वद्वितकाशादमादिष्यमावेतमस् ॥ १६ ॥ पीनञ्जायतस्कन्ध सहिविकान्ततामिनस् । पीनोबतक्टोदेश सुग्कक्ष्णं श्रमक्षचणस् ॥ १४ ॥ स्पमास्थाय विषुद्रं वाराह्मस्रित हरिः । पृथिग्युद्राणार्थाय मिववेश रसातकस् ॥ १४ ॥

का, जीम ग्रांग्न की, रेाएँ दर्भ के, सिर ब्रह्मा का, नेन्न रात-दिन के, कान के ग्रास्व्या वेदाङ्ग के, नाक ( अर्थात् नाक से निकलने वाला द्रव पदार्थ) थी का, यूथनी खुव की, शब्द साम-घोष का, खुर प्रायश्चित्त के, घुटने यहा-पशु के, ग्रांगें बहुता की, लिङ्ग होता का, श्वास-वायु ग्रम्करात्मा का, नितन्त्र मन्त्रों के, रक्त सोमरस का, कन्धे वेदि के, उस की गन्य हिंद (होमने का पदार्थ) की, तेज़ चाल हब्य-कब्य की, शरीर प्राग्वंश ( यहाशाला का एक भाग) का, हृदय ब्राह्मणों की दी जाने वाली दिचिया का, एक ग्रास्वय प्रवर्ग्य (सेाम-याग-सन्दन्यो एक क्रिया) का श्रीर उसकी छाया वजमान-पत्नी की सूचका है।

सस्त्यपुरायार में, पृथ्वी पर होने वाली, प्रजापित की सृष्टि का क्रम ववलाते हुए वराह अवतार का निर्देश किया गया है। उस से जान पड़ता है कि बहुत योजनों तक फैलने वाले पर्वेतों की अनेक सुविशाल श्रीयायों के असला भार से आकान्त हो कर पृथ्वी जल में हल गई थी। उसे कीचड़ में फैंसी हुई दुर्वल गाय की भीति नीचे जाती देख कर समुद्धदन (विष्णु) ने उस के उद्धार का निश्चय किया। उस समय अपने उद्धार के लिए पृथ्वी देवीं ने भगवान की अनेक प्रकार से खुति की। इस पर विष्णु परमात्मा ने, उसे सान्त्वना देते हुए, इस सोच कर कल-कीड़ा के लिए वराह-रूप घारण किया। सहावराह के शरीर के भिन्न-भिन्न अवयवों का यहा के विभिन्न अड्डॉ से साहत्य-सूचक वर्णन और वराह-रूप में पृथ्वी के उद्धार का उल्लेख वायुपुराण के तत्सन्वन्थी प्रकरण से ज्यों का त्यों मिलता है। इस में वराह के शरीर की अवाई लम्बाई से दूनी वतलाई गई है?।

श्रीसद्भागवत पुराय के प्रथम स्कन्य में विष्णु के भिन्न-भिन्न अवतारों का उत्लेख है, जिस से झात होता है कि यज्ञाधिपति परमेश्वर ने रसावल में झुवी हुई पृथ्वी का उद्धार करने के लिए दूसरा, अर्थात वराह का, स्वरूप धारय किया । इस सम्बन्ध में यह विचारयीय है कि यहाँ वराह को तीसरा नहीं किन्तु दूसरा अवतार

१. स वेदपाष्प्रपंद्रः ऋतुक्वारियतीसुवः।

श्रामिबद्धी दर्भरेशमा श्रक्करीयो महातपाः ॥ १६ ॥

श्रद्धारात्रेषयादारे वेदाह श्रुतिसृष्यः।

श्राम्यवादाः लु वतुण्डः सामवीयस्वयेग सहात् ॥ १७ ॥
सल्यस्मैमयः श्रीमान्यमैविक्रमसंस्थितः।

प्रापरिचयत्यो योरः पश्रुवातुमैहाकृतिः ॥ १८ ॥

वद्गात्रत्रो होमविक्षः स्थानवीती महीवधिः।

वाय्यन्तरात्मा सन्त्रद्दिकतान्यस्यकृ सोमकोवितः॥ १६ ॥
वेदस्कन्यो हविर्यान्यात्मस्यातियेगवात् ।

प्रावंशकायो युतिमान्नातादीवाभिरत्नितः ॥ २० ॥

पृच्चियाहृद्येग योगी महास्त्रमयो विश्वः।

व्यक्तमेंष्टरुचिरः प्रवस्यविस्तृष्ययः॥ २१ ॥

वास्तृत्वोगतिययो गुहयोपनिवस्त्रमः।

कृष्यापनीसहावा वै स्थित्र निविश्वस्त्रमः।

सुत्या यञ्चवराह् वै स्थः स प्राविश्वस्त्रमः।

सुत्या यञ्चवराह् वै स्थः स प्राविश्वस्त्रमः।

२. अ० २४८, रही० १—४७।

३. शत्तयोजनविस्तीर्यंसुष्क्रृतं द्विगुर्यं ततः । ......॥६४ ॥

इतिय' तु भवायास्य रसातळगतां महीस् ।
 उद्दिश्यन्तुपादतः यज्ञेगः सैकां वदुः ॥ ७ ॥

माना गया है। इस के सिवा तीसरे स्कन्य के तेरहवें श्रध्याय में, विदुर-मैत्रेय-सवाद में, विदुर ने मैत्रेय से पृक्षा कि ब्रह्मा के प्रिय पुत्र सार्वभीस राजा म ने श्रपनी पसन्द की पत्नी पा कर क्या-क्या किया ? मैत्रेय ने उत्तर दिया कि विवाइ के पश्चात् सतु ने हाथ जोड़ कर ब्रह्मा से पूछा कि श्राप सेरे पिता हैं, मैं श्राप की सन्तान हैं; इसिंखए बतलाइए, मैं किस प्रकार आप की सेवा कर सकता हूँ ? मेरे योग्य कार्यों में से कीन सा करने से मुक्ते इस लोक में कीर्टि और परहोक में सद्गिव प्राप्त होगी ? इस पर ब्रह्मा ने उसे अपनी क्षों से अनुरूप सन्तिव उत्पन्न कर पृथ्वी का घर्म-पूर्वक पालन प्रौर यह द्वारा परमेश्वर को प्रसन्न करने को कहा। सनु ने आज्ञा शिरोधार्य कर प्रार्थना की कि पृथ्वी--जो मेरा, मेरी प्रजा स्रीर सब प्राणियो का निवास-स्थान है--जल मे हूव गई है, इसिलए सब से पहले उसे ऊपर निकाला जाय। पृथ्वी का हूवना जान कर ब्रह्मा उस के उद्घार का उपाय सोचने लगे। ब्रह्मा ने देखा कि ईश्वर ने मृष्टि की उत्पत्ति के लिए उनको पैदा किया है और सृष्टि के अगरम्य में पृथ्वी रसातल में चली गई, इसलिए जिनके हृदय से वे उत्पन्न हुए, वही परमात्मा पृथ्वी के उद्धार की योजना करे, तो अच्छा हो। वे इस प्रकार सहूल-विकल्प कर रहे थे, इतने में प्रचानक उनकी नाक में से मेंगूठे के परिमाण का नराह का बचा निकल भाया। ब्रह्मा ने चला भर उस की श्रोर देखा, इतने ही में वह डाथी जितना बढ़ गया। यह देख कर उन्हें वहा प्राक्षर्य हुआ और मरीचि प्रादि विश्रों तथा मत् प्रादि कुमारी के साथ ब्रह्मा उस वराह के सम्बन्ध में नाना प्रकार के विचार करने लगे। ब्रह्मा को शङ्का हुई कि कही यह-रूप भगवान ती उन्हें मोह में नहीं डाल रहे हैं ! अपने पुत्रों के साथ ब्रह्मदेव तर्क-वितर्क में लगे हुए थे, उस समय भगवान, ने अपना शरीर पर्वतप्राय बना कर गर्जना की, जिस से दिशाएँ गूँज उठी श्रीर ब्रह्मा तथा सनकादि श्रृषि हर्षित हुए। तदनन्तर जन, तप एवं सत्य होको के निवासी ऋषियों ने उस पवित्र वराह-स्वरूप की स्तुति की, जिसे सुन कर ब्रादिवराह ने पुनः एक बार गर्जना की और गजराज के समान लीला करते हुए जल में प्रवेश किया । उस समय उक्त महावराह को केश कड़े और चमड़ी मोटी थीं; वह अपने ख़ुरें। से मेघ पर आधात करता था। उस के दाँव स्वच्छ और पैने, हिष्ट वीक्ख, पैर में तीन जोड़, ख़ुर बाय जैसे सम्बे, पूँछ ऊपर घठी हुई श्रीर गईन के बाल हिल रहे थे। तसाल-पुष्प के समान नील वर्ष वाले उक्त वराह ने अपने दाँव से पावाल में हुनी हुई पृथ्वी की ऊपर उठा कर जल से वाहर निकाला: इतने में हिरण्याच नामक दैत्य ने अपनी गदा से उस पर श्राक्रमण किया, जिस से श्रादिवराह ने कृद्ध हो कर-जिस प्रकार सिंह हाथी की मारता है उसी तरह—इस का भी अन्त कर डाला। उस के रक्त से आदिवराह का म्रा मण्डल जाल हो गया। हिरण्याच के वथ से ब्रह्मा ने उन्हें ईश्वर जान कर नेदमन्त्रों से उन की स्तुति की जिस में उन के भिन्न-भिन्न अवयवों की यह को विभिन्न अङ्गों से तुन्जना की गई है। ऋषिताल वराष्ट्र-रूपी परमेश्वर की स्तुति कर रहे थे, उस समय मगवान् अपने ख़ुरों से पृथ्वी कों चुठव जल में मली मॉति स्थापित कर वहाँ से चले गए। सागवत पुराण के तीसरे स्कन्ध के १८-१ श्वे ब्राच्याय में हिरण्याच-वध का सविस्तर वर्णन सिलता है।

लिङ्गपुराया से जान पड़ता है कि नहाा ने वराह-रूप घारण किया था। प्रलय-रात्रि में, जब सब स्थावर-जङ्गम प्राणियो का नाश हो गया, चारों चोर एकाकार समुद्र देख पड़ता था, त्रह्या ने उस पर शयन किया

१. पिळमेंट्स आँब् हिन्दू आइकं।नेात्राफी कि॰ १, सा॰ १, ४० १३१।

इसी पुराख में, पूर्व-खण्ड के ६२ वें अध्याप में, देख दिरण्याच द्वारा पृथ्वी के पीडित होने और उस के कच्छ के कारण भगवान, विच्छ के उसे पाताल से निकालने की कपा है, जिस से जान पढ़ता है कि इस पुराख का यह पिछुला अस किसी समय चेंपक-रूप में बोडा गया ।

स्त्रीर सृष्टि उत्पन्न करने की इच्छा की। वन उन्हों ने नराह-रूप नना कर समुद्र के मीतर से पृथ्वी को निकास कर उसे पहले की तरह स्थापित कर दिया। इस से यह भी निदित होता है कि पृथ्वी का उद्धार करने ने प्रश्नात् विष्णु अपना वराह-स्वरूप छोड़ कर अपने लोक में चले गए तन शङ्कर ने उस दाँत को, जिस पर पृथ्वी उठाई गई थी, ले कर अपने केशपाश में रख लिया, जिस से शिव की शोभा नहुत नढ़ गई।

अग्निपुराया से ज्ञात होता है कि हिरण्याच दैत्यों का राजा था; उस ने देवताओं की जीत कर स्वर्ग-स्रोक में निवास किया। उन देवताओं ने यह-रूपी मगवान विष्णु के पास जा कर उन की स्तुति की, जिस पर उन्हों ने वराष्ट-रूप भारण कर अन्य दैत्यों के साथ उक्त दानव का संहार किया।

पुरायों के वराह-सम्बन्धी विवरण से मालूम होता है कि विष्णु, वायु एवं मत्स्य में वराह द्वारा पृथ्वी के उद्धार का को दृत्तान्त है, उस में हमें दैत्य हिरण्याच के साथ के युद्ध का उल्लेख नहीं मिलता। हिरण्याच की कथा श्रीमद्भागवत तथा अन्य पिछले पुरायों में पाई जाती है। अप्रि, गरुड<sup>3</sup>, वराह और पद्म पुरायों से दैत्य

- श्रथ देवे गते त्यक्त्वा वराहे चीरसागरम् ॥ २६ ॥
   वराहरूपमनघं चवाळ च घरा प्रवः ।
   तस्य दृष्टा भगकान्ता देवदेवस्य घीमतः ॥ २० ॥
   यदक्क्त्या मवः प्रयन् क्याम क्रावृश्यरः ।
   दृष्टा क्याह दृष्टा तां सूचवार्धमधारमनः ॥ २८ ॥
   द्ष्याः च महादवः कृचान्ते वै सहीरासि ।
   देवारच तुष्टुष्ठाः सेन्द्रा देवदेवस्य वैभवस् ॥ २६ ॥
- २. श्रवतारं वराइस्य वर्वेऽई पापनाधनस् ! हिरण्याचीऽसुरेशोऽसुरेवास्त्रित्वा दिवि स्थितः ॥ १ ॥ देवर्गस्या स्तुतो विच्छुर्यम्रस्पा दराहकः ! स्रभूत्तं दानवं हत्वा दैत्यैः सार्कः च कण्टकस् ॥ २ ॥ चेंक्टेण्यर-संस्कृ०, स्नृ० ४ ।
- वंशादीन्याखवामास खवतीचों हरिः प्रशुः ।
   दैरथर्मस्य नाशार्थ वेदयमादिगुप्तये ॥ १ ॥
   प्रवतीचों वराहोऽथ हिरण्याचं जवान ह ।
   पृथिवीं धारवामास पातवामास देवता ॥ ६ ॥
   पृथेखण्ड. ष्र० १४२ ।
- १. ग्रामाणशरीरः स हिरण्याचे मदोदतः। वद्घाव्य बाहुसाहचाः पृथिवीं समझीवरास् ॥ १२ ॥ ...क्लाव्य शिरसाऽवावां प्रविवेश रसावसम् ॥ १२ ॥ ततो देवगणाः सर्वे चकुशुर्भयपीडिताः। श्रास्त्रां प्रयुर्वेषं शरावयमनामयस् ॥ १४ ॥ ततस्तद्भुर्तं ज्ञारता शङ्कचकात्वायः। वाराई स्प्रमास्थाय विव्यस्पी जनाएँनः॥ १४ ॥ इंद्रयेक्वा तं देवां ज्ञान परमेष्यरः। संवृत्तितमहानाम्नो ममार विविज्ञायम्॥ १६ ॥ पतितां घरवां दृष्टा इंद्रये।दृत्य प्रवेवद्। संस्थाप्य थारयामास रोपे कर्मवद्स्तदा ॥ १७ ॥ इंदरस्वण्ड, घ० २६४ ।

हिरण्याच द्वारा मर्थलोकवासियों के पीड़ित होने, उस के अत्याचारों के फल-स्वरूप पृथ्वी के ,रसावल में पहुँचने और अन्त में वराह-रूपभारी विन्धा द्वारा उस का उद्धार होने का पता चलता है। हरिवंश का वर्षेण वायुपुराख से बहुत मिलता-जुलता है, इसिलए उस का यहाँ पृथक् उत्लेख आवश्यक नहीं। पिछले अन्यों में वराह को विष्धा का अवतार माना गया है और आगम तथा वन्त्र-प्रन्थों में भी इसी मत की भलक देख पदती है।

पुरायोक्त वराह-वर्यन के अनन्तर शिल्प-शास्त्र तथा आगम-प्रन्थों में मिलने वाले विष्णु के इस अववार के विवर्ध का परिकाश्चित परिचय असङ्गत प्रतीत न होगा। इस के साथ-साथ बराह अववार की भिन्न-भिन्न प्रकार की प्रतिसाओं का संचिप्त विवेचन आवश्यक जान पहना है। वच्या-कला के फलस्वरूप हमें वराह-अववार की जो सण्डित एवं अल्लिप्डत सुन्दर प्रतिसाएँ सारत में यन्न-वन्न प्राप्त होती हैं, उन्हें स्थूल रूप से तीन मागों में विश्वक किया जा सकता है—

- (१) ब्रादिवराह, चृत्रराह ब्रयवा सूत्रराह ।
- (२) प्रस्तयवराह।
- (३) यज्ञवराह ।

वैक्षानसागम के अनुसार भाविवराह अथवा भूवराह की प्रतिमा में मतुष्य के शरीर के साथ वराह का मुल, सन्धा-काल जैसा वर्ध और चार हाथ होने चाहिएँ, जिन में से सामान्यतः दे। में शङ्ख और चक रहें। दाहिना पैर शेवनाग (सपलीक) के कन की मिथा पर ठहरना चाहिए। उस पैर की जॉघ पर अपने पैर लटकाए पृथ्वी देवी वनाई जाय। वराह के शेव दे। हाथों में से बाँया भू देवी के पैरें। और दाहिना कमर पर रहे। वराह के मुख से लान पढ़ें कि वह देवी की सूँच रहा हो। भू देवी के हाथ अञ्जलिवद्ध हों और उस का शरीर वक्ष, पुष्प एवं आमूच्यों से सुसिल्य होना चाहिए। देवी का मुख श्याम-वर्ध और हर्ष एवं लला का सूचक होना चाहिए। उस का सिर वराह के सीने तक पहुँचे। इस की प्रतिमा की पञ्चताल्यविधि के अनुसार बनाना चाहिए।

विष्णुधर्मीत्तर के अनुसार वर्ण्युक्त प्रतिमा से शेषनाग के चार भुजाएँ, रतन-जटित फन और आश्चर्य-विकसित नेत्र हों। आदिशेष का फन कुछ केंचा रहे, जिस से जान पड़े कि वह देव की देखने के लिए वस्तुक हैं। उस के हो हाथों में इल श्रीर मूसल रहें। सर्प की पीठ पर मगवान आलीडासन में विराजसान हों। उन के वाएँ हाथ पर प्रधाम करती हुई दें। भुजाओं वाली क्षीरूपियी पृथ्वी रहे। जिस भुजा पर पृथ्वी हो वसमें शङ्ख और शेष में पद्म, चक्र एवं गदा रहनी चाहिए। नृवराह की मूर्ति कपिल की भौति व्यानाविख्यत क्ष्म में भी होती है अथवा वस के हाथ पिण्डदान करते हुए बनाए जाते हैं। इस के सिवा मनुष्य का शरीर न हो कर केवल शूकर की आश्वति की प्रतिमा भी होती है, जिस में बहुत से दानवीं के साथ वराह मूमि खोदता हुआ देख पढ़ता

<sup>9.</sup> সত ২২৪।

२. धादिवराह चतुर्धुंनं ग्रङ्क्चकवरं सस्यरयामिवर्मं (सन्ध्यारयामिवर्म-पाठान्तर ) नागेन्त्रकवामिविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्धाविद्याविद्धाविद्याविद्याविद्धाविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याविद्याव

हैं। विष्णुवर्मीतर से ज्ञात होता है कि इस अवतार की दार्शनिक व्याख्या सर्वशक्तिमान ऐश्वर्य-सम्पन्न परमात्मां द्वारा हिरण्याच रूप में मूर्विमान अज्ञान का नाश करना हैरे।

शिल्परत्न में लिखा है कि नृवराह शूकर के सुख से शोभित, गदा-पदा-घारी और अपने दाँव के अप्रभाग पर सूमि देवी को उठाए होना चाहिए। आरचर्य-विकसित नेत्रों वाली देवी हाथ में नीलोत्पल लिए हुए वराह की बाईं कोहनी पर वैठी हो। उस का एक पैर आदिशेष और दूसरा कमठ (कल्लुए) पर ठहरना चाहिए। इस अन्य में भी आधे मनुष्य और आधे शूकर के रूप के सिवा पूरे वराह की आछति भी मानी गई है। उस में मोटी शूथनी, चैाड़े कन्वे, तैज़ दाँव और रोमाध्ययुक्त विशाल शरीर होना चाहिए।

श्रिप्रिप्राय में भी श्रादिवराह का इस से मिलवा-जुलवा वर्यन है। इस के श्रनुसार वराह-प्रतिमा का नारङ्गी के जैसा वर्य होना चाहिए। उस के दाहिने हाथ में शङ्क श्रीर वाएँ में गद्य श्रयवा लक्सी रहे। यदि प्रतिमा में लक्सी बनाई जाय, तो मू देवी श्रीर शेषनाग उस के चरखों

<sup>1.</sup> वृत्तराहोऽथवा कायंश्येषोपित गतः प्रश्नः ।
श्रेषश्चनुर्श्वः कायंश्येषोपित गतः प्रश्नः ।
कर्तव्यो त्रिस्तुक्ष्वे क्रियोक्स्यक्ष्यान्वितः ॥
कर्तव्यो त्रिस्तुक्ष्वे क्रियोक्स्य यादव ॥
त्रिपेशेशश्च कर्तव्यक्षयेव रचिताक्षविः ।
श्राकीढस्थानक्ष्यानक्षरपुष्टे सगवान्सवेत् ॥
वासरितगता तस्य योपिद्गृपा वसुन्धरा ।
नमस्कारपरा तस्य क्रिया द्विश्वता श्चेमा ॥
यस्मिन् शुले वरादेवी तत्र शङ्ककरेर मवेत् ।
श्रन्ये तस्य कराः कार्याः पश्चक्तवदाधराः ॥
नृवराहोऽयवा कार्येः प्रिण्डनिवंपनाधतः ॥
समप्रकोडक्येष्य शृह्यानवसध्याः ।
समप्रकोडक्येष्य शृह्यानवसध्याः ।
नृवराहो वराहश्च कर्तव्यः क्ष्माविदारयाः ॥

२. मृतिंमन्तमनैश्वर्यं द्विरण्याशं विदुर्वधाः । ऐश्वर्येशाविवाशेन स निरस्तोऽरिमर्दनः ॥

३, तुबराई प्रवक्ष्यामि स्करात्येव शोमितस् ।

वात्यव्यवरं घाष्ट्रीं दंद्राञेख समुद्धताम् ॥

विक्रायं केपैरे वामे विक्रये।स्कृष्ठवे।चनाम् ।

नीवे।त्यव्यतं देवीमुपरिशध्यक्षयेव ॥

द्वियं करिसंस्यं च बाहुं तस्य प्रकरपयेत् ।

क्र्यंपुस्ते पतं वैकमच्यवागेन्त्रमुर्घाने ॥

अथवा स्कराकारं महानावं क्षविश्चिवः ।

तीह्यदंद्राप्रयोग्यास्यस्वन्यकर्योध्वेरोमकम् ॥

२४वां पद्यतः ।

के पास होने चाहिएँ । अप्रिपुराया के अनुसार बराइ-प्रतिसा स्थापित करने से राज्य-लाम और अवसागर से मुक्ति मिलती है<sup>२</sup>।

प्रस्वयदाह की प्रतिमा में सगवान सिहासन पर बैठते हैं। उन का दाहिना पैर स्नटकता और बाँया मोड़ कर झासन पर रखा हो। पिछती अजाओं में शहु-चक्र रहते हैं; सामने का दाहिना हाय अभयपुदा में और बाँया जॉध पर रहता है। प्रतिमा का वर्ष नीसा, वस्त्र पीसे और शरीर झामूघणों से सुसिजित होना चाहिए। बराह मगवान की मॉित पैर रखे हुए मू देनी उन की दाहिनी झोर सिहासन पर बैठो हो। देनी का वर्ष स्याम और शरीर पर आवश्यक गहने होने चाहिए। दाहिना हाय आसन पर रख, बाएँ में उत्पत्त सिए हुए वह आह्मवें-युक्त नेत्रों से मगवान की देखती हो?।

यज्ञवराह की प्रतिमा प्रख्यवराह से बहुत मिलती-जुलती होनी चाहिए। वह श्वेत वर्ष की श्रीर चतुर्भुल होती है। उस की दाहिनी श्रोर सीने के वर्ष वाली खर्मी देवी वाएँ हाथ में कमल ले कर वराह भगवान की भाँति सिहासन पर वैठती है। प्रलयवराह-प्रतिमा में नहीं मू देवी वनाई जाती है, वहाँ इस में लक्षी देख पढ़ती है। यह-वराह के बाई श्रोर भू देवी रहती है। मू देवी का वर्ष श्याम, वाँया पैर लटकता हुआ श्रीर दाहिना मोड़ कर श्रासन पर रहता है। दाहिने हाथ में नीलीत्पल श्रीर वाँया हाथ श्रासन पर रहता है। मगवान की श्रोर मुद्दे हुए प्रश्री देवी के चेहरे से श्रास्वर्ष भत्तकता है?।

विष्णु के राम, कृष्ण भ्रादि प्रसिद्ध भ्रवतारों की मॉिंत प्राचीन काल में सारे भारत में वराह-पूजा का भी बहुत प्रचार था। इस देश में भ्रानेक स्थानों में वराह-मन्दिर वने हुए थे, जिन में से कुछ भ्रव तक विद्यमान हैं। बहुत से मन्दिर नष्ट हो गए हैं, तो भी उन के खँडहरों से अनेक वराह-प्रतिमाएँ भ्रव तक मिलती हैं, जिस में से कई एक पुरावस्त्र-सम्बन्धी संग्रहालयों में सुरिचित हैं।

- नारहो वाथ कर्तम्यो सूचराहो गदाविश्वत् ।
  दिच्चे वासके शङ्को लक्ष्मीवाँ पद्ममेव वा ॥ २ ॥
  श्रीवांमकूपँरस्था तु क्षमानन्तौ चरणातुनौ । . ॥ ३ ॥
  चतुर्वाहुषँराहस्तु शेपः पायित्वते चतः ।
  बारवन्बाहुना पृथ्वाँ वासेन कसताचरः ॥ ३६ ॥
  वैकटेम्बर-सैस्क०, ६०० १० ।
- २. बराइस्यापनादाज्यं भवाञ्चितरशं भवेत् ॥ ३ ॥ वही अध्याय ।
- ३. वहने प्रत्यवराहं नामपादं समाकुल्य द्विशं प्रसार्यं सिंहासने समासीर्यं मीतासं शङ्कचक्रपरममगद्विशाहस्त्रमूर्विः विज्ञनामहस्तं पीतान्वरथरं सर्वाभरणमूचित कारियता तस्य दक्षियो देवीं महीं पादं वाममाकुल्य द्विशं प्रसार्यानीनां श्यामार्यां सर्वोमरणमूचितासुरगतकपरवामकरामासननिहितदविष्णकरां किल्विहेवं समीकृप विस्पवेषुकुक्षेत्रचना कार्येत् ।
- ४ ज्ञव धज्ञवराई रवेदाभं चतुर्भुनं रांखचक्रवर वामपादं समाकुञ्च दृष्टियं मसार्थं सिंहासने समासीन पीताम्यरथरं सर्वोमरयामूपितं कार्रायाता तस्य दृष्टियो देवीं क्षिणं हेमामां वामपादं समाकुञ्च्य दृष्टियां प्रसावांसीनां पश्चवरवामहस्तामासने निहित-दृष्टियहस्ता बामपारवें महीं देवीं सरसरवामनियां दृष्टियपाहमाकुञ्च्य वामं प्रसावांसीनासुरपद्धवरदृष्टियहस्तामासने निहितवामहस्तां देवें किञ्चितस्त्रमीक्ष्य विस्तवोस्कुछनोत्त्रवा कारयेत् ।

भारतवर्ष में एक से अधिक स्थानों के साथ नराह का महत्त्व सन्बद्ध है। युक्तप्रान्त में एटा से २७ मील उत्तर-पूर्व में गङ्गा-तट पर सोरों नामक प्रसिद्ध हिन्दू-तीर्थ है, जिस का प्राचीन नाम ग्रूकरचेत्र है। वराह-पुराय के अनुसार विष्णु ने इसी स्थान पर नराह-रूप प्रह्म कर अपने दाँत से पृथ्वी का उद्धार किया थार । यहाँ वराह का एक मन्दिर बना हुआ है। भक्त-प्रवर गोखामी तुलसीदासजी ने अपने वाल्य-काल के पाँच वर्ष यहाँ विलाए थेरे और यही उन्हों ने अपने गुरु नरहरिदासजी से पहले-पहल रामायथ की कथा मुनी थीर । काश्मीर में भोलम नदी के दिच्या तट पर बसे हुए बारामूला के अग्रसपास का प्रदेश भी नराहचेत्र कहलाता है। बारामूला संस्कृत के वराहमूल का अपभंग्र है। कहते हैं, विष्णु के वराह अवतार का यहाँ

२. सम चेत्रं परबुँ व शुङं भागवतप्रियम् ॥ ४ ॥ परं सौकरवं स्थानं सर्वसंसारमोण्यम् ।.....॥ ६ ॥ यत्र संस्था च मे देवि सुद्धतासि रसातछात् । यत्र भागीरथी गङ्गा मम सौकरवे स्थिता ॥ ७ ॥

भ्र**० ११७ ( वेंकटेश्वर-संस्क**० )।

३ रावबहादुर वाबू श्यामसुन्दरदास श्रीर पीतास्त्ररदत्त बढश्वाळ—गोस्वासी सुळसीदास (हिन्दुस्तानी पुकॉडसी, इळाडाबाद ), ए० ४० ।

 श. रामचिरतमानस (सटीक), इंडियन प्रेस, जिसिटेड, प्रयाग (प्रथम संस्कः), सूमिका-साग, ए० २०; गोस्वामी तुषसी-दास, प्र० ३७ । वेग्रीमाधववास के 'गोसाई'-चरित' के अनुसार तुजसीदासजी के गुद का नाम नरहर्योगन्द था । वही प्र० ३८ ।

 मैं पुनि निज गुरु सन सुनी कथा सो स्करबेत । समुक्ती नहिं तसि बालपन तब खित रहेवें अचेत ॥ ४६ ॥

रामचरितमानसः, बावकाण्ड ।

वेयीमाधवदास के मताबुसार इस सूकरखेत की रिवाति सरवू और बाबरा के संगम पर है। वह सूकरखेत सेारों से मित्र होता चाहिए।

६. नंदलाल दे—विवाँप्राफिक्स दिक्शनेरी ब्यांव् एंदर्यंट ऐंड मेडिएवल इंडिया, ए० २३। करहर्य-कृत राज्ञतरंतियी में चराइचेत्र और वराइसूब का कई स्थानों में उत्तलेख मिळता है। मर्तुं ययी च वाराइचेत्रं यत्र विधायकः ।...॥ १८६॥

वचावसाविषद्धः सः सिवितावन्तरीविकः। प्रसावृत्य ततो सानी वाराहं चेत्रसावयौ ॥ २०४॥ डाँ० स्टाइन-सम्पा० संस्कृ०, बुडा तरंग।

बराहचेत्र पूर्व बराहमूल से मैगोलिक एवं ऐतिहासिक विवरण से सम्बन्ध में दे॰ डॉक्टर सर ऑरल् स्टाइन-पू क्राँनिकल ऑव दि किंग्ज़ साँच् करमीर जि॰ १, पृ॰ २४१, टिप्पण १८६ और जि॰ २, पृ॰ ४८२-८३।

७. वराह्मूळं प्रविशक्षागतां द्विषतां बळात् ।...॥ १३०६ ॥

राजतरंगिया (स्टाइन-सम्पा॰), सातर्वा तरंग । ...वराइमूळं संप्राप कथंचित् प्रस्थिति भजन् ॥ ४४१ ॥ . वराइमूजेन समे तस्य सैन्यमञ्जय्यत् ॥ ४४२ ॥ वराइमूजेन सम्प्राप्तमञायातः प्रियं सुतस् । श्रारितस्य विषये। राजा वसूचानन्द्रशोकयोः ॥१२२६॥ वही, श्राठवाँ तरंग ।

१. चंदळाळ दे-लियाँप्राक्षिकत डिक्शनेरी स्नान् प्रयंट ऐड मेडिएमस इंडिया (दूसरा संस्क०), ए० १६४-६६, २४८।

श्चाविर्माव सुन्ना था। यहाँ आदिवराह का एक मन्दिर है। वारामूला के पास वाले वराह पर्वतः का नाम भी इस अवतार के सम्बन्ध के कारण पढ़ा होगा। बङ्गाल के पुनिया ज़िले में नायपुर के पास तमार, अरुण और सुनकाशी निहयों के सङ्गम पर भी एक स्थान वराहचेंत्रः कहलाता है। यह वराहचेत्र पुराण-वर्णित कोकासुखः है। इन वदाहरणों से यह जान पढ़ता है कि प्राचीन काल में इस देश में ऐसे अनेक स्थान विद्याना थे, जिन की प्रसिद्धि वराह-अवतार के सम्बन्ध से हुई! इसी तरह कुछ गाँव, पर्वत आदि के साथ वराह नाम मिलता है। दिच्य के राष्ट्रकूट-वंशी राजा गोविन्द तृतीय के राधनपुर से मिले हुए शक संवत् ७३० के दानपत्र में रच्छुण गाँव की सीमा बतलाते हुए उत्तर में वराह प्रामः का वक्लेख है, जो डॉ॰ कीलहॉर्न के मतान्तुसार बम्बई प्रान्त का वर्तमान वरगॉवं होना चाहिए! अजमेर के राजपूताना म्यूजियम में रक्खे हुए कत्रीज के रघुवंशी प्रतिहार राजा महेन्द्रपाल द्वितीय (ई॰ स॰ की दसवी सदी) के वि॰ सं॰ १००३ के शिलालेख में वराइपछा गाँव का वन्लेख है। सदास प्रान्त के गज्जाम ज़िले के अच्छुतपुरम् से मिले हुए गङ्गवंशी इन्द्रवर्मम् प्रथम के दावपत्र में वराहवर्त्तनी नामक ज़िले के सिद्धार्थिक गाँव का कुछ अंश दान मे दिए जाने का निर्देश है। मदास प्रत्न के पड़वंशी वज्रहस्त तृतीय के, शक संवत् ६८४ के, दावपत्र में भी इस ज़िले का नाम सिलता है । गङ्गियों के कई अन्य दानपत्रों में भी इसका उन्लेख है। गज्जाम ज़िले के नडगाम से

वास्ति केकायुखात्वेत्रं श्रेष्टं केकायुखाव्युचि । बास्ति केकायुखात्स्थानं वास्ति केकायुखाध्यवम् ॥ १० ॥ सम सा परमा मूर्तियां न जानन्ति गोपिवाम् । स्थितं कोकायुख नाम प्तरो कथितं सथा ॥ १३ ॥ च० पु०, २० १२० ।

तते। शब्देत वर्मञ्च बाराहं तीर्थयुच्यसम् । विव्युर्वाराहरूपेयः पूर्वं यत्र स्थिते। विसुः ॥ १८ ॥ सत्र स्वात्वा वरक्षेष्ठ कमिन्द्रोमफर्कं समेत् ।

म । भा । ( कुम्मकोयाम्-संस्कः ), वनपर्वे, घ० म ।।

```
 अन्तरतः वराह्यामः...( पंक्ति ४६ ) । ए० ह०, जि० ६, प्र० २४६ ।
```

१. इस्टीक्य्ट्स प्रांव विष्णु-प्रा॰ घ॰ म॰, वि॰ ७, प्र॰ २१६, टि॰ ।

२, नन्दबाळ दे-वियांप्राफिक्छ हिक्शनेरी, प्र० २३, १०१ और २०७।

३. श्रीवराह स्वाच---

**१. वही, जि॰ ६, ए॰ २४१-४२**।

६. दिख्यस्यां दिश्चि च पळासकृषिकाचेत्रान्त्वरितं वताह्यवित्तप्रामकार्मं (पंकि २८-२६ )। ए० ई०, वि० १५, ए० १८०।

७. वराइवर्जन्यां सिद्धार्त्यकप्रामे ( पंक्ति = )।

प. वराहवर्तन्यां । तामरचेत्स्मामी नाम ( पंक्ति ४३-४४ ) ।

प्० ई०, जिल् ६, पूर्व क्षा

६ ई॰ भार, जिरु १६, ५० १२०, २७३ |

प्राप्त चपर्युक्त वज्रहस्त के, शक संवत् २७-६.के, दानपत्र में वराहवर्त्तनी के स्थान में कोलुवर्तनी प्रयुक्त हुआ है। संस्कृत में 'वराह' श्रीर 'कोल' एक ही अर्थ के सूचक हैं?। महाभारत से जान पड़ता है कि मगध राज्य की प्राचीन राजधानी गिरिव्रज (अथवा राजगृह ) नगर पाँच पहाड़ियों से घिरा हुआ था, जिन में एक का नाम वाराह<sup>ह</sup> था। इस से अनुसान होता है कि उक्त पहाड़ी पर वराह का कोई सन्दिर भी रहा होगा।

यहाँ कुछ ऐसे प्राचीन स्थानों का उल्लेख युक्तिसङ्घत जान पढ़ता है जहाँ वराह अवतार की व्रक्रष्ट प्रिति-माएँ मिल्ली अथवा मिली हैं। ग्वालियर राज्य के मेल्लसा ज़िले में मेल्लसा से चार मील, २३° ३२ ° उत्तर अवांश और ७७° ४६ 'पूर्व देशान्तर पर, बेतवा और बेश निदयों के वीच उदयगिरि नामक प्राचीन स्थान है, जहाँ पहाड़ी मे काट कर बनाई हुई गुफाएँ और आसपास के वैद्धि भग्नावशेष पुरातक्त्ववेत्ता के लिए दर्शनीय हैं। गुफाओं में से चैश्वी मे नरवराह की एक विशालकाय प्रतिमा दीवार पर पत्थर को काट कर बनाई गई है १। इस का समय ई० स० ४०० के आसपास माना जाता है। यह गुप्तकालीन तक्त्वण-कला एक व्यक्ष्ट नमूना है।

बिहार के गया ज़िले में सकरी नदी के दिच्या तट पर अफसड़ (या श्रफसण्ड) नामक गाँव में, जिसे जाफ़रपुर सी कहते हैं, वराह अवतार की एक गुप्तकालीन प्रतिमा मिली है । शिल्प और मुन्दरता के कारण भारत की अत्यन्त सुन्दर प्रतिमाओं में इस की गणना होती है । अफसड़ में गुप्तकाल के अनेक प्राचीन देवालय हैं, जिस से अनुमान होता है कि प्राचीन काल में वहाँ वराह का कोई भन्य मन्दिर अवश्य रहा होगा।

सम्बन्धिय के सागर ज़िले में परण (संस्कृत एरिकिश ) नामक प्राचीन गाँव में गुप्त-काल में एक वराह-मन्दिर था, जिस के मम्रावशेष वहाँ अब तक विद्यमान हैं। गाँव से आधे मील पश्चिम में प्राचीन मन्दिरों का समूह है, उस के दिख्या अन्त की ओर एक टूटे हुए मन्दिर में लाल पत्थर की सूवराह की ११ कुट कॅची और १६ है, इट लम्बी मन्य, पूर्वामिसुख एवं प्रेच्चणीय मूर्तिन है, जिस के शरीर पर हज़ारों छोटे-छोटे देवता खोदे गए

कुम्मकोग्राम्-संस्कः समापर्वं, थाः २१। माः पुः में भी एक वराहाद्वि का उच्लेख है। देः सर मोनियर-विवियस्य-ए संस्कृत-इँग्लिश डिक्यानेरी

(नदीन संरकः), ए० ६२६। ४ इंपोरियल गैर्नेटियर खांन् इंडिया बि० २४, ए० १०८-०६। इति ग्रहस्—खा० स० रि०, जि० १०, प्लेट १८। बर्नेस—दि एरटेट मोम्युमेंट्स, टेंपस्स पेंड स्क्ट्प्सं खांन् इंडिया (१८६७ ई०), प्लेट ११६-१०। डॉ० कुमार-स्वामी— विश्वकर्मा (बंदन १६१४), प्लेट ६६। डॉ० कुमारस्वामी—हिस्स्री खांक् इंडियन पेंड इंडोनेशियन खार्ट, चित्र-संख्या १७४।

१. के ज्ञुवर्त्तनीविषये नुमिल्यासः प्रदत्तः—( पक्ति २७ )। ए० ई०, जि० ४, ए० १६२।

२. वही, जि॰ ४, ए० १८४, टिप्पण ४।

वैद्वारो विपुद्धः शैक्षा वाराष्ट्रो वृपमस्तया ।
तथा ऋषितिरिस्तात श्रुमारचैत्यकपञ्चमाः ॥ २ ॥
एते पब्च्यमहाश्व'गाः पर्वताः शीतबद्भमाः ।
रचन्तीवासिसंहत्य संहताहा गिरिज्ञम् ॥ २ ॥

<sup>¥</sup> वही, पृ० ⊏१ ।

६ ्फ्लीट—सा० थ्र० स०, जि० ६, प्र० २०१। इंपीरियत गैज़ेटियर ऑव् इंडिया, जि० ४, प्र० ६६।

७. वही।

म. इस के चित्र के लिए दे॰ रायवहादुर ढाँ॰ हीरालानजी-रचित सागर-सराज, प्र॰ १३।

हैं। वराह के दाहिने दाँव पर क्षी-रूपी पृथ्वी देवी देख पड़ती है। इस की गर्दन के कपरी भाग में एक छोटा सा चैकोना देवालय बना है, जिस के प्रत्येक पार्श्व में एक-एक छोटी प्रतिमा बैठी हैं। इस भव्य एवं अति प्राचीन वराह-प्रतिमा के सम्बन्ध में यह विशेष उल्लेखनीय है कि इस के शरीर पर र' हैं जम्बे और १० वें चैं चें हे स्थान में एक गण्यस्य संस्कृत लेख की झाठ पंक्तियाँ खुदी हुई हैं। इस लेख में अचरों में हूण नृपति तेर-माण के राज्य-काल के प्रथम वर्ष के फाल्युन सास की दशमी विधि का निर्देश है (इस में कोई संवत् महीं दिया गया)। यह एक वैष्णव लेख है, जिस से जान पड़ता है कि स्वर्गीय महाराजा माहविष्णु के अवसान के पश्चात जस के छोटे माई धन्यविष्णु को विष्णु का वह मन्दिर बनवाया, जिस में यह विशाल प्रतिमा खड़ी थी।

मद्रास प्रान्त में मद्रास से तीस मीत दिचया में चिट्ठलपट ज़िले मे समुद्र-तट पर महाविलपुरम् ( मामझ-पुरम् ) नामक स्थान है, जो पाण्ड्यवंशी राजाओं की प्राचीन राजधानी थी। वहाँ चट्टानों को काट कर अत्यन्त सुन्दर गुहा-मन्दिर बने हुए हैं और शिलाओं पर यत्र-तत्र तचया-कत्ता के उत्तम नमूने देख पड़ते हैं। इन मे से आठ स्तम्भ वाली वराह-गुक्ता मे दीवार पर वराह अवतार की बहुत सुन्दर प्रतिमा खोदी गई हैं ।

बन्बई प्रान्त के बीजापुर ज़िले में कृष्णा नदी की शाखा सलप्रसा के पास वादामी (प्राचीन वातापीपुर) की, जो दिचय के चाहुक्यों की प्राचीन राजधानी थी, गुकाओं में से वीसरी में अनेक सूर्ति या खुदी हुई हैं, जिन में कराह की प्रतिमार प्रमुख एवं उल्लेखनीय है।

सम्बन्नदेश के रायपुर ज़िले के राजिस नासक स्थान में चालुक्यों के राज्य-काल की नृवराह की एक सुन्दर प्रतिमा है। इस में वराह के चार हाथ हैं, जिन में वाएँ की कोहनी पर मू देवी देख पढ़ती है। प्रतिमा-शाख़ के अन्यों मे विधित वराह-लच्चों से इस में केवल यही मिन्नता है कि यहाँ ब्रालीडासन में वैठे हुए ब्रादिशेष वराह सगवान को श्रपने फन के स्थान से दोनी हाथों पर थाने हुए हैं। पास की शिला पर नागकुल देख पढ़ता है, जिस में नाग प्रश्वलिनद्ध हो कर नृवराह का सम्मान कर रहे हैं ।

बेलूर (मैसूर राज्य ) के चेन्नकेश्वर-मन्दिर में बारह हाथ वाली वराह-प्रतिमा° है। दाहिनी छोर के ६ हाथों में (नीचे से) दानव हिरण्याच के शरीर में डाला हुआ शूल, झड़ुश, घण्ट, खड़ु, चन्न छीर वास हैं। बाई छोर के हाथों में से दो में फल (नींजू) छीर खेटक देख पढ़ते हैं। तीसरे हाथ की वस्त अस्पष्ट है। चीवा

१. सा॰ घ॰ स॰, जि॰ ३, पु॰ ११६।

२. वही, प्र० १४६-६०।

इसके बारम्म में बराह बवतार की खुति से बिखा है कि—
 जयित घरण्युद्धा वनघोषावात्रवृष्णितमहोद्धाः

देवे। वहाइसृत्तिंस्त्रेनोक्यमहागृहस्तम्सः॥ (पक्ति १)।

षा० स० ई० १६१०-११, ए० ४६-४७ बीर प्लेट २६ ( सी )। क्रमारखामी—हिस्स्री बाँच् ईटियन ऐंड इंटोनेशियन बाट, ए० १०२। शववहातुर कृष्ण ग्रासी—साव्य इंडियन इसेलेज ब्राँच् गाँड्स ऐंड गांडेसेल, ए० २४।

र. गोपीनाथ राव—ऐक्रिमेंट्स साँव हिन्दू ब्राह्कोनोग्राफी जि॰ १, भाग १, ए० १४०, प्लोट ३७। ई० घा०, जि॰ ६, पु॰ ३२४ के सामने की प्लोट, चित्र-संस्था २। विध्वकर्मी, भाग ६, संस्था ६१।

६. वही, ए० १४१ और प्लेट ३८।

७. वही; ए० १४३-४४ और व्हेट ४१, चित्र-संस्या २।

पृथ्वी के पैर को बासे हुए है। पाँचवें में शङ्क है ब्रीर छठा विश्मय सूचित कर रहा है। भगवान् वराह के पैरें से देा ब्रसुर कुचले जा रहे हैं। सामने घ्रश्यित-बद्ध सू देवी खड़ी है, जिस का सिर दूट गया है। यह प्रतिमा अधिक पुरानी नहीं है, किन्तु इस में बारीक खुदाई देख पड़ती है।

हिन्दुओं के वीर्थ-गुरु पुष्कर ( अजमेर से साव मील पश्चिम ) में आदिवराह का एक प्राचीन मन्दिर या, जिस में मेवाद के महाराखा मेाकल ( वि॰ सं॰ १४७८-८५) ने सेने का तुलादान किया थां। मुगुल वाद-शाह जहाँगीर ने अपनी दिनचर्या की पुस्तक—उज़ुके जहाँगीरी—में लिखा है—"पुष्कर के वालाव के चैातरफ़ हिन्दुओं के नए-पुराने मन्दिर हैं।......उन में से एक को राखा सङ्कर (सगर) ने, जो विद्रोही अमर (अमरिसह) का चाचा और मेरे वड़े सरदारों में से एक है, एक लाख रुपया ज्यय कर बनवाया था। मैं उस मन्दिर को देखने गया। उस में श्वाम पत्थर की एक प्रविमा थी, जिस का गईन से अपर का माग सूब्र के जैसा और शेष मतुष्य का था।.....असे तुड़वा कर मैंने तालाव में डलवा दियार।"

श्रजमेर ज़िले के बवेरा (प्राचीन ज्याब्रेरक) नामक स्थान में बराह का एक प्राचीन मन्दिर था, जो सुसलमानों के राज्य-काल में तेाड़ा गया। फिर महाराखा श्रमरिसह के समय (सन् १५-६७-१६२० ई०) रावत मेबिसह (कालीमेब) चूँडावत ने उस का जीवोंद्वार करवायार। श्रव तक श्रजमेर-मेरवाड़े में इस मन्दिर की बहुत प्रसिद्ध है। इस में चमकते हुए श्याम परथर की श्रूकर बराह की एक विशालकाय एवं सुन्दर मूर्ति है, जिस के सारे बहन पर देवताओं की श्रसंख्य छोटो-छोटो मूर्तियां खुदी हैं। महामहोपाध्याय रायवहादुर पण्डित गैरिशइदर हीराचन्दजी छोक्ता का कथन है कि उन की देखी हुई मूबराह की सब सूर्तियों में यह सब से अधिक सुन्दर है। इस मन्दिर मे अब तक पूजा होती है श्रीर प्रतिवर्ष कार्तिकी पूर्धिया को यहाँ बड़ा मेला लगता है।

भेवाड़ के महाप्रवापी एवं विद्वान महाराखा जुन्मकर्षा (जुन्मा, ई॰ स॰ १४३३-६८) ने चित्तौड़ के इतिहास-प्रसिद्ध दुर्ग पर आदिवराह का मन्दिर बतवा कर अपनी विष्णु-भिक्त का परिचय दिया था। इस की असली प्रतिमा इस समय विद्यमान नहीं है, किन्तु भीवरी परिक्रमा के पिछले ताक में वराह-प्रतिमा होने से इस के गर्भ-गृह की असली प्रतिमा के सम्बन्ध में ठीक अनुमान हो सकता है। इस समय लोग इस को जुन्म-

२ रॉबर्स-मेमॉयर्स खाँच् जहाँगीर (तुनुके नहाँगीरी का कॅंगरेज़ी खतुनाद), नि॰ १, ४० २४४। इस मन्दिर में महाराया भोकत के तुनादान करने से यह निश्चित है कि यह राखा सगर से बहुत ।समय पूर्व वन चुका या, अतपुत्र इस के निर्माण-काळ के सस्यन्त्र में बादशाह जहाँगीर का वर्ष्युक्त कथन गृतत जान पढ़ता है।

३. महामहोपाच्याय रायवहादुर पं॰ गैारीशंकर हीराचन्दकी स्रोक्का-राजयूताने का इतिहास जि॰ २, प्र॰ न१७, टि॰ २।

४. श्रकारयचादिवराहरोहमनेकवा श्रीरमणस्य मूर्तिः ॥ ३१ ॥

कीर्तिस्तम्म की प्रशस्ति ( अप्रकाशित )।

श्वास का मन्दिर कहते हैं। गुजरात के प्रवाशो राजा कुमारपाल सोलङ्को ने भी चित्तीड़ पर एक वराह-मन्दिर<sup>9</sup> बनवाया या, किन्तु ग्रव उस का वहाँ पता नहीं चलता।

भाजावाड़ राज्य में चन्द्रभागा नदी के तट पर चन्द्रावती नामक प्राचीन नगरी थी, जहाँ अब भी अनेक प्राचीन अवशेष देख पढ़ते हैं। बहुत बरस पहले वहाँ भूबराह की एक अत्यन्त सुन्दर प्रतिमा थी, किन्तु वि० सं० १८६६ के देशज्यापी हुर्भिच में, उस के पेट में धन की श्रद्धा होने से, किसी ने लेगभवश उसे ते।इ डाला । उस का शेष भाग—जिस में केवल शेषनाग, वराह के चारों पैरों के चिद्र और सूदेवी का आधा शरीर है—महा-सहोपाध्याय रा० व० गैारीशङ्कर हीराचन्द्रभी ओफा सन् १६०० ई० में वहाँ से अजमेर के राजपूताना म्यूजियम् के लिए से आए। इस के आसन पर खुदे हुए लेख से नवाँ शताब्दी में चन्द्रावती में वराह-मन्द्रिय के अस्तित्व का पता चलता है।

वांसवाड़ा राज्य को अर्जूषा नामक पुराने कुस्त्रे में भी एक प्राचीन वराह-मिन्दर था, जिस की प्रतिमा इस समय राजपूताना म्यूजियम् में सुरिचित है। कीटा राज्य में भी कई एक वराह-मिन्दर थे, जिन की प्रतिमाएँ यत्र-तत्र विखरी पड़ी हैं। आबू पर्वत के नीचे परमारों की प्राचीन राजधानी—चन्द्रावती—में कई वराह-सिन्दर थे। चन्द्रावती के देवालयों से लोग उन की प्रतिमाएँ आसपास के गांवों में ले गए, जहाँ वे ब्राज भी देख पड़ती है। इन में से श्कराकृति वराह की एक प्रतिमा को इन पंक्तियों के लेखक ने शेहरा गाँव में लक्ष्मीनारायण-मिन्दर के वाहर देखा है। बोधपुर राज्य के फलीदी नगर की वराह-प्रतिमा कला का एक उत्कृष्ट नमूना है। वराह की शरीर-गठन, उस के खड़े रहने का आकर्षक ढड्डा, आमूपयों की वारीक खुदाई और फैंग्ने हुए कमल-पत्र के नीचे नागदेवता द्वारा उन के निवासस्थान—पाताललोक —का प्रदर्शन आदि इस सम्बन्ध में विशेष उत्लेखनीय हुँर।

सम्बभारत में उन्जैन नगर श्रमने प्राचीन गीरव के लिए भारत भर में प्रसिद्ध है। सुप्रसिद्ध द्वादरा क्योतिर्लिट्ठी में से महाकाल का मन्दिर यहीं है। इस प्राचीन नगरी के श्रवशोगों की खुदाई होने पर किसी दिन मिविष्य में श्रनेक विक्रमकालीन पुरातन वस्तुएँ एवं इतिहत्त प्राप्त होंगे। श्रव तक खालियर राज्य के पुरातन्त्र-विभाग की श्रोर से उन्जैन में खुदाई नहीं हुई है, तो भी नहीं श्रनेक वराह प्रतिमाएँ मिलती हैं। इसर कुछ

२. ऐजिमेंट्स अर्थ् हिन्दू आहकोनोप्राफी जि॰ १, भाग १, न्जेट ३३, चित्र-संख्या २।

१. कुमारपाचदेवाच्यः श्रामांखत्याखि नन्दन ।

वर्षों से डब्जैन में मिलने वाली खण्डित एवं श्रखण्डित प्राचीन मूर्तियों का महाकाल-मन्दिर के एक भाग में संप्रह हो रहा है, जिन में शूकर-वराह की भी एक प्रतिमा है। लेखक ने महाकाल-मन्दिर के संप्रह की सन् १-६३२ ई० में देखा है। कोई देा वर्ष पूर्व उन्जैन-निवासी पुरातत्त्व-प्रेमी पं० सूर्यनारायश्रजी ज्यास ज्योतिशाचार्य को दे। बराइ-प्रतिसाएँ मिली थीं, जिन की सूचना उन्हों ने सुक्ते भेजी थी। इन्दौर राज्य के भानपुरा परगने में सानपुरे से छ: सील पर कोहला । गाँव प्राचीन अवशेषों के लिए प्रसिद्ध है। कोहला के अनेक प्राचीन देवा-लयों में वहाँ का वराह-मन्दिर सब से बड़ा श्रीर वास्तु-कला की दृष्टि से सुन्दर बना हुआ है। इस समय उक्त मन्दिर का समा-मण्डप और गर्भगृह विद्यमान है और वहाँ नियमानुसार पूजा होती है। 'ई० स० १-६३० के फ़रवरी सास में लेखक ने इस के गर्भगृष्ट में मृतराष्ट्र की एक ग्रत्यन्त सुन्दर प्रतिमा देखी थी। सुप्रसिद्ध पुरा-विद् राखालदासजी वन्द्योपाध्याय, एम० ए० (स्वर्गीय) के मतानुसार यह वराह-प्रतिमा सन् १६२० ई० तक डन को मिली हुई सब वराह-मूर्तियों में सर्वेश्तम है? । कोहला से लगभग तीन मील पर निर्जन वन में वूखर नामक एक पुराने कृत्वे के खण्डहर हैं, जहाँ सन् १८३० ई० मे मुक्ते शूकर-वराह की एक विशास एवं वत्कृष्ट प्रतिमा मिली थी<sup>३</sup> । तत्पश्चात् वह मेरे प्रयत्न से इन्दीर-म्यूज़ियम् के लिए मँगवा ली गई<sup>३</sup> । पाठक उसे चित्र-संख्या पाँच में देख सकते हैं। इन्दौर-म्यूज़ियम् के अनेक दर्शक उसे देख कर बहुत प्रसन्न होते हैं। साहित्याचार्य पं० पद्मसिहजी शर्मा (स्वर्गीय) प्रापनी इन्दौर-यात्रा के समय (सन् १६३० ई०) इस प्रतिमा को देख कर मुख हो गए थ्रीर इन्दैार से लीटते समय उन्हों ने मुक्ते क्चन दिया था कि अपनी सालव-यात्रा के संस्मरखों में वे इस विशाल एवं सुन्दर वराह-प्रतिमा का उल्लेख कदापि न मुलाएँगे<sup>र</sup> ! काल की क्रुटिल गीत से असमय मे ही शर्माजी का देहान्त हो गया और, खेद है, मालव-यात्रा के संस्मरण उन की चमत्कार-गरी लेखनी से न लिखे जा सके ! अस्तु । अञ्चिखित पंक्तियों से यह मही मॉर्चि मालूम होता है कि प्राचीन काल में भारत में ब्रोर से छोर तक वराह-पूजा प्रचलित थी। सुदूर ब्रह्मदेश+ (वर्मा) भी इस का अपवाद न था। वहाँ को प गा न नगर (= प्ररिसद्दनपुर—सम्पादक) की श्रहरपनाह को दिचण-पूर्व कोले से कई वैद्ध सन्दिर हैं; वन में से नत्-ह्णौड-क्यौड नामक दसवीं सदी के देवालय की बाहरी दीवार में कई ताक बने हुए हैं, जिन में से एक में नरवराह की एक प्रतिमा है । यह बनावट मे भही है।

वराहपुराण से सशुरा-साहात्म्य के भ्रन्तर्गत कपिलवराहमाहात्म्य-शीर्षक १६३वॉ भ्रध्याय है। उस में बीस योजन के सशुरा-सण्डल के भ्रासपास के तीर्थस्थानों का उल्लेख करते हुए वराह भगवान पृथ्वी देवी से

१. प्रोप्रस रिपोर्ट श्रॉव दि श्रा० स० प० सा०, सन् १६२० ई०, प्र० हर्-८७।

२. वही, पु॰ ८४।

३. दि इन्दौर स्टेट गैज़ेटियर ( नवीन संस्क०, सन् १६६१ ई० ), जि० २, ५० ३।

४. वही; पृ० १०।

र. वीषा, वर्ष र, श्रंक १९ (सितंबर १६३२ ) में खेखक का 'स्वर्गीय पण्डित पद्मसिंह शर्मा (संस्मरण)'शीर्षक क्षेत्र, पृ॰ ८७७ ।

न्हादेश कहीं का नाम नहीं है। अँगरेज़ी वर्मा स्थम्म-देश का विगादा हुआ रूप है।—सम्पादक ।

६. आ॰ स॰ इं॰ सन् १११२-१३ ई॰, पृ॰ १३७ और प्लेट ७१, चित्र-संस्था (ए)।

कहते हैं कि दक्तिया में केशन ( विष्यु ) के आकार जैसी मेरी सुन्दर, विशालकाय एवं दिन्यक्षियों अतिमा है, जिस के दर्शन से ब्रह्मलोक की प्राप्ति होती है। सत्य-युग में मान्याता नामक राजा ने अपनी भक्ति से सुके सन्तुष्ट किया, वब मैंने यह प्रतिमा वसे दे दी। वह नित्य इस की भक्तिपूर्वक पूजा किया करता था। मथुरा में लवर्णा-सुर का वह हुआ, तब वहाँ वक्त प्रतिमा की प्रविष्ठा हुई। कपिल नामक भक्त ब्रह्मर्षि ने इस ध्रम वराह-प्रतिमा का भ्रपने गन से निर्माण किया था। वह सदा इसकी पूजा किया करता। इन्द्र ने कपिल सुनि को प्रसन्न किया, जिस से उस ने यह दिन्य प्रतिमा सुरराज को दे दी। उस की नियमपूर्वक पूजा करने से इन्द्र की दिन्य झान प्राप्त हुआ। फिर बहुत समय वीतने पर एक बार राज्या स्वर्ग-विजय के लिए इन्द्रलोक की गया जहाँ उस ने युद्ध में इन्द्र सिहत सब देवताओं को जीत लिया। इन्द्र को वन्दी कर रावण ने उस के रक्र-मृथित भवन में प्रवेश किया। वहाँ एक वराष्ठ-प्रतिमा को देखते ही एसे सन्मोह हो गया। उसे प्रसन्न करने के लिए वह नाना प्रकार से स्तृति करने लगा । तव भगवान जनाईन ने सौम्य रूप घारण किया ! जीटते समय पुष्पक विमान में बैठ कर रावण ने उक्त प्रतिमा की अपने साथ ले जाना चाहा. किन्त्र वह अपने स्थान से नहीं हटी। इस पर रावण विस्तयपूर्वक सोचने लगा कि पूर्वकाल में सगवान शहूर के साथ उस ने कैलास की उठा लिया था: किन्तु इस बार एक साधारण सी प्रतिमा की भी अपने स्थान से न हिला सका ! वब कपिलवराह ने रावण से कहा कि हे रास्तर ! त तो अवैष्यव है. तुम्म में इतनी शक्ति कहां से आई ? इतने में रावया ने प्रतिसा की दर्शन से अपने में यक्ति का सन्बार होना प्रकट किया। राग्या की यक्ति से उस का रूप छोटा हो गया। फिर राव्या उसे हुट्टा में हा कर उस का नित्य पूजन करने लगा। मर्यादा-पुरुवोत्तम श्रीरामचन्द्र ने रावण की मार कर हुट्टा में विभीषण का राज्याभिषेक किया, तब वह प्रतिमा विभीषण से माँग ली। रामचन्द्र उसे अयोध्या ले गए। अयोध्या में उस की स्थापना हुई, वहाँ उसका नित्य पूजन होता था। इस तरह १०१० वर्ष बीत गए। फिर लवण का वय करने के लिए राम ने शत्रुप्त की चतुरङ्किशी सेना के साथ मशुरा भेजा। जनशासर की मार कर शत्रुप्त ने मथुरा में प्रवेश किया । खबख-वय सुत कर श्रीरामचन्द्र वहे प्रसन्न हुए धीर चन्हों ने शत्रुन्न से दर माँगने की कहा। शब्द ने वराह भगवान की याचना की, तब राम ने उन्हें उसे सथुरा हो जाने की श्रतुमित दी। तद-मन्तर शत्रक्ष ने उसे मधुरा में स्थापित किया।

इस कथा के सम्बन्ध में यह स्मरण रखना चाहिए कि पुरायोक्त स्थल-माहात्म्य प्राय. पोछे से क्षेपक-क्ष्म में जोड़े गए हैं। वैसे तो कई पुराय अधिक प्राचीन नहीं हैं, ध्रीर दराहपुराय की भी दन में गणना होती है। मधुरा के सम्बन्ध में परिश्रम-पूर्वक प्रम्थ-निर्माण करने वाले हिन्दी-प्रेमी कर्तिकटर प्राव्क साहव के मतानुसार मधुरामाहात्म्य चेपक-मंश हैं ; उस का यह सत ध्रसङ्गत नहीं प्रतीत होता। ऐसी दशा में कपिलवराह की कथा में सत्यांश किवना है, यह प्रश्न हम विद्व पाठकी के निर्मण के लिए छोड़ते हैं। असु।

यह पहले वतलाया गया है कि विष्णु के राम, कृष्ण आदि प्रवतारों की तरह वराह ग्रवतार में भी हिन्दू-धर्मावलिन्वयों की पर्याप्त श्रद्धा थी श्रीर जनता में भक्ति-पूर्वक वराह-पूजन होता था। इतिहास से पता चलता है कि इस देश में धनेक वराह-भक्त राजा थे। जिस तरह परसारों का जुल-चिह्न गरुड़ है, उसी प्रकार दिख्ण के चालुक्यों श्रीर विजयनगर के राजवंश का राजचिह्न वराह था। इन वशीं के राजाओं के दानपत्रों पर लगी हुई सुहरों में वराह

१. मधुरा, ए डिस्टिक्ट मेमॉवर ( हितीब संस्कः ), पृ० ०४।

देख पड़ता है 1; इतना ही नहीं किन्तु इन के दानपत्रों के प्रारम्भ में वराह-स्तुति मी मिलती है, जिस के कुछ उदा-हरण यहाँ दिए जाते हैं । बम्बई प्रान्त के थाना ज़िले के सञ्जान नामक स्थान से प्राप्त पश्चिमी चालुक्यवंशी राजा बुद्धवर्ष के दानपत्र के ग्रारम्भ में 'ॐ अमरसङ्काशकायं भीषणरक्तांतलोष......शिखण्डानतं जयतु सदा वराहरूपम्'? लिख कर वराह-स्तुति की गई है, श्रीर उसी ताम्रलेख की पॉचवों पंक्ति के 'प्रत्ययो वराहलाञ्छनं च चालुक्यानाम्' इस वाक्य-खण्ड से हमारे उपर्युक्त कथन की पुष्टि होती है । महास प्रान्त के कृष्णा ज़िले के पेलिमोरू स्थान से मिले हुए पूर्वी चालुक्यवंशी राजा बादप के दानपत्र का 'मगवनारायणप्रसादसमास्गिदितवराहलाञ्छनेचणचणवाशी-कृतारातिमण्डलानां.....चालुक्यानां कुलमलंकारिष्णोः (पंक्ति १-४), यह वाक्य भी हमारे कथन का पोषक है । बम्बई प्रान्त मे धारवाड़ ज़िले के सुड़ी गाँव के जोड़कलशदगुडि नामक मन्दिर में लगे हुए दिखण के पश्चिमी चालुक्यदंशी राजा सोमेश्वर प्रथम के शक संवत् स्टर के शिलालेख के प्रारम्भ में वराह-सुति कर्वते हुए लिखा है—

> जयस्याविष्कृतं विष्णोर्क्वाराहं स्रोभितार्ण्यवम् । दक्तिगोन्नतदंष्टात्रविश्रान्तभूवनं वपुः ।।

श्रीरङ्गम् के सुप्रसिद्ध रङ्गनाथ स्वामी के मन्दिर में सुरज्ञित तेलङ्ग देश के राजा सुम्महिनायक के ग्रेज संवत् १२३० के दानपत्र के प्रारम्भ में वराह अवतार के सम्बन्ध में थे स्रोक<sup>र</sup> हैं—

१. गैज़ेटियर ऑव् दि बान्ते प्रेसिर्हेसी (केंवेब-सन्पा०), जि० १, साय २, ए० २१६, टि० ४, ए० २१८। ए० वि० १६, ए० १२२।

वराहाङ्कित मुद्दर के सम्बन्ध में दे॰ पूर्वी चालुक्य राजा धम्मराज दूसरे की मुद्दर—ई॰ आ॰, जि॰ ७, ए॰ १२० के सामीत का वित्र ।

मध्यसारत के सीतामक राज्य के राजचिद्ध में भी देा बराह श्रक्कित हैं। सिन्छ देश के राजा जयद्रथ की घ्वमा में बराहो स्रक्कित होने से वह वराहच्चक कहलाता था—

वशहः सिन्धुरानस्य राजते।ऽभिविरायते । व्यवाप्रे जेाहिताङ्गाभा हेमझाल्परिष्कृतः ॥ २० ॥ श्रुष्टुमे केतुना तेन राजतेन जयहपः ।... ॥ २१ ॥

म० भा० ( कुम्मकोखम्-संस्क० ), त्रोखपर्व, द्य० १०४।

२ ए० इं०, जि० १४, ए० १४६।

- ३. वहीं, जि॰ १३, ए॰ १४१। इस से बहुत मिजती-जुजती भाषा के जिए दे॰ सन् ६१२ ई॰ का हैदराबाद से मिजा हुआ पुजिकेशो दितीय का दानपत्र (ई॰ आ॰, जि॰ ६, ए॰ ७४)।
- थ. ए॰ ई॰, जि॰ १४, ए॰ द॰। दिएया के चाह्यस्थों के अनेक केखों में यह रहाके सिवता है। स्थानामाय-वरा अब तक प्राप्त तस्तरवन्त्री सब लेखों का रहलेख न कर यहाँ केवब इस के कुछ रहाहरण दिए जाते हैं—
- (१) सिरत राज्य (दिच्या भारत) में कैटिस नासक कृत्वे से प्राप्त परिचर्मी चालुक्य राजा विक्रमादित्य पाँचवें (त्रिश्चननस्तक्त) का शक संबद्ध ३३० का दानपत्र (पं०१)—हं० आ०, बि०१६, ए०२१।
- (२) बस्बई प्रान्त के घारवाड़ ज़िले के इह्नल तालुके के करगुदरी गाँव में लगे हुए परिचमी चालुन्यवंशी राजा विक्रमादित्य कृठे श्रीर उसके सामन्त वनवासी। के महामण्डलेश्वर तैलप दूसरे का कनडी भाषा का शिलाखेल ( दूसरा रलोक )— ईंट आव, जिट १०, एट २१९।
- (३) पश्चिमी चालुक्य महाराजाधिराज विनयादित्य सत्याश्रय के राज्यकाल के ११ वें वर्ष का करनूल ज़िले से अन्त दानपत्र (पहला रखेक )—हं० आ०, जि० ६, ए० घर ।

इस सम्बन्ध में विशोष परिचय के लिए दे०, इं० आ, जि० ६, प्र० १२६, १२६, १३० श्रीर १३६ ।

४. ए० ई०, जि॰ १४, ए० **६०,** श्ली॰ २-३।

श्वेत: शुभं दिशतु ग्रश्वदसी वराष्टः भावात्तसद्मिन वमेग्गहने रहो य: । श्रीत्सुक्यतुंनभृतिरुद्वद्वनोत्सवात् प्राक् दन्तेन किचिददुनोद्धर घराया: ॥ तदाव्ययेव प्रश्चितंत्रत्र करणे मन्यन्तरे सप्तम भ्रागतेसिम् । बहुष्यतीतेषु चतुर्युगेषु कति विदुः सप्रति वर्तमानस् ॥

विजयनगर के हिन्दू-राजवंश के झनेक राजाओं के वाझलेखों के प्रारम्य में, विष्णु के इस अवतार की

स्तुति में सिन्न-मिन्न भोक पाए जाते हैं।

दिश्य के पालुक्यवंशी राजाभी के सेाने और ताँवे के सिकों पर वराह पाया जाता है। इस सम्बन्ध में पूर्वी पालुक्यवंशी शक्तियमी (सन् १०००-१०१२ ई०) भीर राजराज (सन् १०१२-१०६२ ई०) के सेाने के सिक्को उल्लेखनीय हैं? । पाँदी के 'वराह' का—इस सिक्को का यह नाम वराह भवतार के मिक्कि होने के कार्य जान पढ़ता है? — सूक्य लगसग ३६ द० के बराबर माना जाता है?।

१ (१) ऑकाराकारचंद्राय कोडते श्रतिपर्वते ।

स्थिरान्धारयते शक्ति नमः प्रथमपेत्रियो ॥ १ ॥

विह्नपाच का शक संबद् १३०१ का आलंपुण्डि से मिला हुआ दावपत्र, ए० ई०, जि॰ ३, ४० २२६।

(१) होबीबावराहस्य दंष्ट्रादण्डः स पातु वः ।

हेमादिकत्त्रशा यत्र धात्रीच्छत्रश्रियं दधी ॥

कक्षीवरस् ( महास प्रान्त ) से प्राप्त राजा कृष्ण्यदेवराय का शक सेवत् १४४४ का दानपत्र, पं॰ २-४, प्० ई०, जि॰ १३, प्० १२६ ।

यह रत्नोक विजयसगर के राजाओं के अनेक दासपत्रों के आरम्स में मिखता है, जिस के कुत्र उदाहरण यहाँ दिए जाते हैं ---

- (क) अज्ञास मान्त के चिक्तस्पट ज़िजे के बद्वंबाकम् गाँव से सितो हुए विजयनगर के दूसरे राजवंश के राजा कृष्णवेद-राय का शक संबद् १४२० का दानपत्र, पं० २-३, ए० ई०, जि० १४, ए० १७०।
  - (ख) सदाशिवराय का एक संबद् १४७३ का बानपत्र, एं० २-३, ए० ई०, वि० १४, ए० २१६-१७ ।
- ( व ) विश्वयनगर के तीसरे राजवंश के राखा तिस्मान प्रथम के राज्य-काल का, शक संबद् १४६६ का, पेनगुलुक गाँव (कड्रप्पा विवास महास प्रान्त ) से प्राप्त दालपत्र, पं० २-६, प्० इ०, वि० १६, ए० २४७।
  - ( ६ ) सम्पत्ति श्रीवराहो वः सम्पादयतु सूपसीस् । सामोदासुद्दहन् मूमि ससुद्रसविजान्छतास् ॥

विवयनगर के पहले राजवा के राजा विजयभूगति का दण्डपछी ("विच्रू ज़िला, महास प्रान्त ) से मिला हुआ शक संवद १३६२ का सामपन्न, पं॰ ३-६, ए० ई०, ति॰ १९, ए० ७१।

(४) ऋसुउभवतसुदारांगं पृष्टिकायं विभर्तिं यः। स पायादसिस्ट विश्वं विष्युरेषः सनातनः॥

> श्रीगैलम् सं निवे हुए विजयनगर ,के प्रथम राजवंश के राजा विरूपाच का शक संवद १३८८ का दानपत्र, ए० ई०, जि॰ १४, ए॰ २०।

२. वावन—दि कोइन्स खाँव इंडिया, प्र० १६ और प्लेट ७, संख्या ७ का सिक्झा। सर वॉक्टर इतियट —कॉइम्स खाँव् सदनै इंडिया (दि इंटरनेयनळ न्युमिस्मेटा घोरिएंटेलिया में अकाशित), प्र० १४२ डो और प्लेट ३, ७६-८६ संख्या तक के सिक्ते।

कै बावन-कांह्न्स वांच् इंहिया, प्रव १७, टिप्पया १। प् वृत् हुव, जिव ४, प्रव १८, टिप्पया १। ४. एव इंव, जिव स, प्रव १३०। प्राचीन काल में वराह-पूजा का पर्याप्त प्रचार या और जनता में विष्णु के इस अवतार के लिए बहुत मिल थी, यह इसी से सप्ट है कि जिस प्रकार आजकल रामसिंह, रामदास, कृष्णसिंह, नरसिंहदास, वामन-राव, बुद्धसिंह, परगुराम आदि विष्णुवाचक नामों के साथ विष्णु के इन अवतारों का सम्बन्ध है, उसी तरह प्राचीन काल में अनेक पुरुषों के साथ वराह नाम जुड़ा रहता था। कितपय राजाओं के नामों के अन्त में भी वराह ग्रण्डद देख पड़ता है। कन्नीज के रख़वंशी प्रतिहार राजा मोजदेव (सन् ८४३-८८१ ई०) का दूसरा नाम आदिवराह था। इस के चाँदी और ताँवें के सिकों में एक तरफ़ 'श्रीमदादिवराहदेव' लेख और दूसरी श्रीर वराह (तृवराह) वना हुआ है । कामरूप (आसाम) के राजा इन्द्रपाल के गीहाटी से मिले हुए दानपत्र से जान पढ़ता है कि वहाँ के राजा रत्वपाल का विषद श्रीवराह या। ईसवी सन् की दसवीं शताब्दी में काठियावाढ़ के वर्द्धमानपुर (बढ़वान) में चापवंशी घरणीवराह या। ईसवी सन् की दसवीं शताब्दी में काठियावाढ़ के वर्द्धमानपुर (बढ़वान) में चापवंशी घरणीवराह राज्य करता था। अनङ्ग नामक राजा के खुलन्दशहर से मिले हुए वि० सं० १२२३ के दानपत्र में भी घरणीवराह नामक एक शासक का नाम मिलता है। बीजापुर राज्य) से प्राप्त हरितकुण्डी (हथुण्डी) के राष्ट्रकुट-वंशी घवल के वि० सं० १०५३ के शिलालेख में उस के समकालीन शासकों मे धरणीवराह नामक राजा का उत्लेख है। जिनसेन-रिचत दिगम्बर जैन हरिवंशपुराल में दिन्त के राष्ट्रकुट-वंशी गोविन्द तृतीय के समकालीन राजाओं का निदेंश करते हुए पश्चिम में वराह (जयवराह) नामक राजा विवत्ताया गया है।

प्राचीन सारत से राजाओं के सिवा साधारण व्यक्तियों के वाशों में भी 'वराह' का प्रचुर प्रयोग देख पढ़ता है। गुप्तकालीन सारत के क्योतियी वराह्सिहिर का नास भारत सर में प्रसिद्ध है। वराह् नासक एक प्राचीव विद्वान ने गृद्धसूत्रों और श्रौतस्त्रों की रचना की; उस के अन्य कुछ समय पूर्व प्रकाश में आए हैं। शाश्वत (आठवीं शताब्दी) नासक कोवकार ने अपने संस्कृत कीव 'अनेकार्थसमुख्य' के अन्त में वराह नासक एक समस्सासिक विद्वान का उत्लेख किया है। इस के सिवा 'ज्योतियरत्न प्रयोता वराहशर्सन् व्याकरण-सम्बन्धी

सैरराचामधिमण्डलं जययुते वीरे वराहेऽवति ॥

१. वी॰ ए० हिमय—क० सं० सि॰ सु॰, जि॰ १, पृ॰ २११-१२ श्रीर प्लेट २४, चित्र-संख्या १८। रैप्सन—सा॰ सु॰, प्लेट ४, संख्या ४।

र. न॰ ए॰ सो॰ वं॰, जि॰ ६६, ए॰ १८। हेमचन्द्र शय-डायनेस्टिक हिस्ट्री श्रॉप् नॉर्डर्न इंडिया, कत्तकत्ता, १६२०, जि॰ १, ए॰ २१३।

रे. इं• आ•, क्षि० १२, पृ० १६४≡६४।

४. ज॰ ए० सो॰ वं०, क्षि॰ ३८, भाग १, ए० २६। कीसहॉर्ने—ए लिस्ट ब्रॉव् दि इन्स्क्रियान्स ब्रॉव् नॉर्ड्ने इंडिया, संस्था १७०।

र. कीछहाँनं —ए जिस्ट आँव दि इन्स्किप्शन्स आँव नाईर्न इंस्प्या, संस्था १३ ।

६ ...पूर्वा श्रीमद्वन्तिसूमृति नृपे वस्ताधिराजेऽपराम् ।

पैजेटियर फ्रांच दि वॉम्बे प्रेसिडेसी, जि० १, साग २, ए० १६७, टिप्पय २ और ए० १६४---६४। ई० सा,० जि०-१४, ए० १४२।

७. महाबत्तेन कविना वराहेगा च धीमता।

सह सम्बन्धराख्य निर्मितीय प्रयत्नतः ॥८०७ ॥

शार्वतके।श ( कृष्णाजी-गोवि द श्रोक-सम्पा॰ ), ए॰ ६० ।

प्त- आफ़ नट-कैटैलॉगस् कैटैलॉगरम्, जि॰ १, पृ॰ ११२ ।

'प्रवोगसंग्रह्मिनेक' के रचिता वराह पण्डित , गृक्कसूत्रन्याख्याता वराह्देव स्वामी श्रीर च्योतिष की 'प्रश्नचूड़ा-मिया' के कर्ता वराह मिश्र के नाम भी इस सम्बन्ध में उच्लेखनीय हैं। वराह नाम-युक्त प्रन्थों में वराहपुराय, वराहसंहिता, वराहस्कृट श्रीर वराहोपनिषद् श्रीद का निर्देश किया जा सकता है।

मेवाड़ के गुहिलवंशी राजा ध्रपराजित ने महाराज वराहसिंह को ध्रपना सेनापित नियुक्त किया था। ध्रजण्टा मे प्राप्त एक खण्डित शिलालेख में वाकाटकवंशी राजाओं के वराहदेव नामक मन्त्री का उल्लोख मिलता है। पालीवाखा से मिले हुए गारुलकदंशी सामन्त सिहादित्य के बलमी-संवत् २२५ (सन् ५७४ ई०) के दानपत्र में उस वंश के सेनापित वराहदास प्रथम धीर उस के पुत्र सामन्त महा-राज वराहदास का नामोक्षेख है। इस के सिवा प्राचीन ऐतिहासिक साहित्य में वराहन, वराहदत्त ,

ध. इन प्रन्थों के सम्बन्ध में दे॰ वही; प्र० ११२-१३।

१. राजा श्रीपुहिछान्वयामकाप्याराशी स्फुरहीधिति...

श्रीमानिखपराजितः चितिभृतामभ्यचितो मुर्चनि ..॥ ३ ॥

शिवारमजो सण्डितशक्तिसंप-

बुर्यः समाकान्तसुनद्वसमुः ।

तेनेन्द्रबत्स्कन्द इव प्रखेता

वृतो महाराजवराहसिंह: ॥ ४ ॥

राजा वपराजित का वि॰ सं॰ ७१म का बदयपुर का शिक्षालेख ( ए० ई०, जि० ५, ए० ३१ )।

६. आ॰ स॰ प॰ सा॰, जि॰ ४, ४० १२४ । कीलहाँने—ए बिस्ट बांव् दि इन्स्क्रियन्स आँव् नाँदैन इंडिया, संक्या ६२६ । सिस्टर निवेदिता—,फुटफ़ॉक्स इन इंडियन हिस्ट्री, ४० ०१ ।

७, ए० ई०, वि० ८, ५० १७-१८।

(१) भूति के पुत्र बराह का राजनरिज्ञियों में उल्लेख मिलता है—
 प्रसाद्गाळवैरवस्य गौरीशिशिष्ट्रशासवे ।
 स्तेहंस्वारों वज्रो चराहरचामवन्यताः ॥ २०० ॥

साववाँ तरङ्ग (स्टाइन-सम्पा० संस्कः )।

(२) वोधिसस्य बराह का कथा-सरित्सागर में उक्कोख है भीर वहीं वस की कथा भी है— पुरा गुहाबा विन्ध्यामावासीवृत्रहोशसम्बदः । वराहः कोडपि सुहृदां मकैटेन समं सुधीः ॥ १२१ ॥ निर्योबसागर-संस्कृत, सरह ७२, पूर्व ३०८ ।

(१) जैनें के नवें तीर्थद्वर का पहला शयावर बराह है और तेरहवें का खान्क्न भी वराह ही है। इस सन्तन्छ में दे•--सुनि रतनवन्त्रनी महाराज द्वारा सम्या॰ दृहद् 'सिविज्न अधमागधी कोप', जि॰ ४, ४० १११-११।

 शुक्रपान्त के अल्मोडा निवे के ताबेष्टर नामक स्थान से मिन्ने हुए विच्छवर्मन के दानपत्र के दूतक का नाम नगहरूत है...

व्तकः प्रमासास्वराष्ट्रदाः (पं∘ २०)—ए० इ०, ति० १३, पु० १२०।

१. श्राष्ट्रोक्ट — केंट्रैबॉगस् केंट्रैबॉगरम्, जि॰ १, पृ॰ ११२ ।

२- वही; पृ० २१२ ।

३. वही; जि० ३, ५० ११७।

बराहदेन<sup>9</sup>, वराह्युस<sup>9</sup>, वराहतीर्थ<sup>2</sup>, वराहदेव शर्मा<sup>9</sup>, वराहस्वामी<sup>7</sup>, वराहराव<sup>६</sup> श्रीर वराहदिक्र<sup>9</sup> आदि व्यक्तियों का भी पढा चलता है।

लेख समाप्त करने के पूर्व यहाँ वराह अवतार-सम्बन्धी कुछ अन्य झावव्य बातों का थोड़ा सा परिचय आवश्यक है। वराह अवतार का जिस समय प्रादुर्माव हुआ, तब से आरम्भ होने वाला करूप वाराह (या श्वेत वाराह)-करूप कहलाता है। अन तक यही करूप चल रहा है; इस में इस समय सातवाँ (वैवस्वत) मन्वन्तर है। माघ मास की शुक्र पच की द्वादशी को वराहद्वादशी कहते हैं। उस दिन वराह अवतार के उपलस्य में वराह-मन्दिरों में उत्सव होता है। यह विष्णु के बराह अवतार प्रहण करने की तिथि जान पड़ती है। वराहिक्कित सिक्कों का, जिन्हें 'वराह' कहते हैं, पहले उन्नेख हो चुका है। वराह की देवीहम शक्ति की

राजतरिङ्गणी में वराहदेव नामक द्वाराजिकारी ( ढ्योड़ी के दारोग़ा ) का वरखेल हैं—
तेन सर्वाधिकारेषु जयानन्दो निवेशितः ।
क्वारे वराहदेवरच वितस्ताजपुरोद्भवः ॥६६४॥

सातवी तरङ्गा

२. श्रीचन्द्रदेव के शमपाछ (बड़ाज में ) से मिले हुए दावपत्र में दावमोगी व्यक्ति के दादा (वितासह) का नाम वराहगुस है—

वराहगुप्तपौत्राय सुमंगलगुप्तस्य पुत्राय शान्तिवारिकश्रीपीतवासगुप्तशर्मेणे...( पं॰ २४-२६ )

प्० ई०, जि॰ १२, प्र॰ १६६ ।

- दिचया भारत के सीदे नामक स्थान के मठ में प्रसिद्ध दार्शनिक विद्वान् मध्याचार्य की शिष्य-परम्परा की जो नामावती
  सुरचित है, उस में मध्याचार्य की शिष्य-परम्परा में ब्याउने पुरुष का नाम नराहतीर्थ है (ए० ई॰, जि॰ ३२, ए॰ ३४६,
  टिप्पया ४)।
- ४. बहाल के बर्दवान ज़िन्ने में नैहारी से मिले हुए सेनवंशी राजा बहालसेन के ११वे राज्यवर्ष के दानपत्र में दान-मोशी आचार्य बोलासुरेवशमा के प्रितामह का नाम बराहदेवशमा है—

धराहदेवशर्मियाः प्रपेत्राय ( पं० ४१ )-ए० हं०, जि० १४. ए० १६६।

र. ब्हाज के राजशाही ज़िले में घनैदह गाँव से मिले हुए गुप्तवंशी कुमारगुप्त प्रथम के, गुप्त संवत् ११६ के, दावपन्न में बराहस्वामी नामक किसी सामवेदी ब्राह्मण की तान दिए जाने का उरवेख है—

भ्रातुकटकवास्तव्य-छुन्द्रोगन्नाह्मण्वराहस्वामिना एतं ( पं॰ १२ )—ए० हं॰, जि॰ १७, पृ० १४७ ।

- १. मुँगेर (बहाल ) से प्राप्त पालनंशी राजा देवपाल के राज्यकाल के ३३वें वर्ष के दानपत्र में दाननेतार के पिता का नाम मह वराहरात है—वेदार्थितदे। यजनेत महिकदरातस्य पैताय विचावदात्त्वेतसे मह श्रीदराहरातस्य पुताय...... महप्रदर वीदेकरातमिश्राय शासनीकृत्य प्रतिपादितः (पं० ४२—४४)—ए० हं०, जि० १८, प्र० ३०६।
- ७. बचेबखण्ड के सीहावळ कृश्वे से प्राप्त उच्छकल्प के महाराज शर्ववाध के गुप्त संवत् १६१ के दानपत्र के खेखक, महासान्धिविश्रहिक मनारथ, के पिता का बराहदिज ( संस्कृत—बराहदृत ) जान मिलता है—

जिल्हितं संवत्सरशते पुरुषवस्युत्तरे...भोगिकवराहिदेशपुत्रेण सहासान्धिवप्रहिकमनेरायेन (पं० २७-३०)—पु० ई०, जिल ३६, पुरु १३०।

- म. सनातनधर्मावत्तन्विर्श के स्नान श्रादि के सङ्कलप में 'श्वेतवाराहकल्वे' का बसारण होता है।
- ६. सर सोनियर-विविधम्स-ए संस्कृत-इंग्लिश डिक्शनरी ( नवीन संस्कृ० ), ए० ६२३ ।
- ३०. कक्षीवरम् ( सद्रास प्रान्त ) के शारदा सठ के आचार सहादेवेन्द्र सरखती के शक संवत् १६०० के दानपत्र में रामाशाकी के श्रन्य दानों के साथ दो वराह (कृरीव ७ ६०) प्रतिवर्ष दिए जाने का वक्षेत्र है। ए० ई०, वि० १४, ए० ११४७ और १४६।

वाराही कहते हैं श्रीर उस की सप्तमाहकाश्री भें गणना देवी है। इस की मी प्रतिमाएँ यत्र-वत्र मिलवी हैं। ,श्रक्कमेर के राजपूराना म्यूजियम् में भी वाराही की एक प्रतिमा है।

वराह-मक्ति से प्रेरित हो कर कई एक प्राचीन विद्वानी ने वराह अवतार की खुति अथवा उस के द्वारा पृथ्वी के उद्धार का उद्येख किया है, जिन में कविकुलगुरु कालिदास<sup>२</sup>, जयदेव<sup>३</sup>, जीवक<sup>३</sup>, वाखमह्<sup>४</sup>, सनोरय<sup>६</sup>, मातक्विदवाकर<sup>3</sup>,

- श्राह्मो साहेश्वरी चैव कीमारी वैद्याची तथा ।
   शाहेश्वरी चैव चाराही चासुण्डा सस मानरः ॥
- २. रसासवादादिनवेन पुंसा श्रुवः प्रयुक्तोह्दनिक्ष्यामाः । ब्रस्ताच्छ्रसम्भः प्रवयप्रवृद्धं श्रुहृतैनक्क्षमरणं चश्र्व ॥ रह्यवैगः, सर्ग १३, रखोक = ।
- वसित द्यानशिक्षरे घरणी तब क्या
   शशित कतद्भक्तेष निमप्ता ।
   केशव श्वरमुक्तरूप जय जगदीश हरे॥ ३॥

गीतगोविन्द्, सर्गं १।

मेक्किसरमुद्दारियन्तपळाममुख्यस्थितवायेपयरीरवासम् ।
 पेनासुरं कृत्ववयं सिखात्सतीलमुधंसकार्यमिष पातु स वे। वराहः थ

वछमदेव-सङ्क्षांबात सुमापितावित ( डॉ॰ पीटसँन-सम्पा॰ ), संस्था १४ ।

- २, (१) कवित्रप्रज्यवेतेच महापराहर्षद्रासप्रस्तातकरियमण्डला—काद्रम्बरी ( निर्वेवसागर-संस्कः ), ४० १४० ( निम्नाहती के प्रसंग में )।
  - ( २ ) ब्रादिवराहसमुद्धतवरामण्डलस्थानीमव जलपूरितस्-कावुम्बरी ( पम्पासर-वर्षम ), ४० ४४-७४ ।
  - (३) असुरारिमिव प्रकटितनरहरिवराहरूपस्-काद्म्वरी, ए० ८०।
  - क्वेदानी दिपीयास्त वनमदमिदरामीदिना दिगृद्धिपन्ता
    है मेरेा मन्दराहे मळय हिमागिर खाधु वा क्षावरत्वम् ।
    क्षेप खायोसि दीवा प्रकुषवनमरोवण्डवीएडे. विरोधिः
    शॉक्सीध्यास्त्रुव्विति वरविद्यत पद्म युप्मान्यस्यः।

सुमापितावित, श्लोक १८।

पासु वे। मेबिनीदोला वालेन्द्रव्यविसत्करी ।
 वेंद्रा महावराहस्य पातालगृहक्षेपिका ॥

सुमापितावति, ३०।

. 11

बराहिमिहिर<sup>3</sup>, विभृतिबल<sup>3</sup>, विभृतिमाधव<sup>3</sup>, विशाखदत्त<sup>3</sup>, व्यास<sup>4</sup>, सोशोक<sup>द</sup> श्रीर इन्स्त्<sup>3</sup> श्रादि उझेलनीय हैं। इन के सिवा 'सुमाधितरत्नभाण्डागारम्' में वराह-स्तुति के कई स्त्रोक<sup>रू</sup> दिए गए हैं जिन के लेखकी का पता नहीं चलता।

स्रोने श्रोश्रेकदेशे नमसि नयनयेस्तेसिक क्वापि याते
 ध्वासम्रासेपयुक्ते सक्ति जळिनिष्ठा पायुरन्ध्रार्धपीते ।
 पेत्रप्रान्तैकरोसान्तरिवदरगतां सृग्यतः शाक्षेपायोः
 क्रोडाकारस्य पृथ्वीमकतित्विषयं वैसर्वं वः पुनातु ॥

सुभाषितावत्नि, १७।

स्मुखा नराहनपुरिन्दुकलाप्रकाशः।
 दंष्ट्रोव्ह्तिति हरेरवतु स्मितं वः ॥

सुभाषितावित, ३४।

इ. न मृन्द्रीयान्मृद्वी कथितव सही पेत्रिनिकवै-मुँखान्निक्वालाभिः कमकगिरिरीयाञ्च विख्यस्। व शुप्येयुः श्वासैः सिल्डिनिवयः सस च कर्यं वराहो वः पायादिति विपुल्जिन्तापरिकरः॥

सुभाषितावत्ति, ५४ ।

वाराद्दीमाध्मयोनेस्तनुमवनविधावास्थितस्यानुरूपां
 यस्य प्राग्दन्तकेटिं प्रजयपरिगता शिश्रिये भूतवात्री ॥

सुद्राराचस, श्रङ्क ७, श्लोक १६ ( भरतवाक्य )।

 समस्तरमे वराहाय हेस्रयोद्धरते महीम् । खुरमध्यगता यस्य मेदः खुरखुरायते ॥

सुमाषितावाल, ७।

६ देवे। हरिजैयति यज्ञवराहरूपः सृष्टिस्थितिप्रत्यकारयामेकमेव । यस्योदरस्थितनगरत्रयवीजकोशः-विगैच्छदंक्ररशिखेव विभाति वंद्रा ॥

कवीन्द्रवचनसम्बद्ध (बिन्तियोधेका इंडिका में डॉ॰ यॉमस द्वारा सम्पा॰), ४७

 न पद्गेराखेपं कलयति घरित्रीन्ययमया-द्यस्तामाद्रतेऽच्युरानगरअं ग्रमयतः ।
 न घत्ते ब्रह्माण्डस्फुटनभयतो घर्षररवं
 महाक्रोडः पायादिति सक्छसङ्कोचितस्यः ॥

सुमापितरत्नमाण्डागार, पृ० १६, श्लो० २६ । श्राङ्गधरपद्धति, प्रहे ।

म. पृ० १६, श्लो० २३—४० ।

## राजपूत जाति

## श्रीयुत्त विश्वेष्यरनाय रेव, साहित्याचार्यं, जोघपुर ।

ग्राकों से पता चलता है कि पहले आर्थ जाति में किसी प्रकार का वर्ध-विभाग नहीं था। परन्तु कालान्तर में चार वर्धों की उत्पत्ति हुई। राजा मोज ने अपने "समराङ्गायस्त्रधार्णण तामक प्रस्थ में लिखा है— इक्षा ने संसार में शान्ति बनाए रखने के लिए पृष्ठु को पहला राजा बनाया और उस ने राज्य-प्रवन्ध के सुभीते और जाति की उन्नति के लिए चार वर्धों और चार आत्रमों की खापना की। उस समय देव-मक्त, शुद्ध आचार-विचार वाले, विद्वान और गुवी पुरुव बाल्य बनाए गए, बहातुर, वत्ताही, विलिष्ठ और रचा करने में समर्थ चित्रय हुए, चतुर, धन कमाने की इच्छा वाले, विश्वासी, फुर्वीले और दया वाले वैश्य कहलाए और इज्ज़त, धर्म, सर्चाई और पवित्रता के विचार से शून्य शुद्ध बना दिए गए।

इस कथन का वात्पर्य केवल इवना ही है कि पहले-पहल आर्य जाति में चारों वर्णों का विभाग गुल, कर्म और स्वभाव के अनुसार ही हुआ थारे । जन्म से इस का कोई सम्बन्ध नहीं था।

इस विषय को यहीं समाप्त कर अब हम आर्थ जाति के चित्रय वर्ध के विषय में विचार करते हैं।

वैदिक और पैराश्विक साहित्य को देखने से ज्ञात होता है कि चित्रय वर्ध में भी सूर्यवंश और चन्द्रयंश नाम के दें। विभाग हो गए थे। प्रियर्सन साहब ने भारतीय आयों द्वारा वोली काने वाली भाषाओं का अध्ययन कर उन का दो विभाग हो। मारत में आना और इसी से दें। भिन्न वंशों में विभक्त होना माना है। परन्तु कुछ काल बाद इस वर्ध में अध्रवंश नाम के वीसरे विभाग का उत्सव होना भी पाया जाता है। परले-पहल इस का उल्लेख वि० सं० की ग्यारहर्वी शताब्दी के उत्तराई में वने पद्मशाप्त के 'वनसाहसाहू चरित' में मिलता है। उस में लिखा है कि—"आबू पर्वत पर रहने वाले विशिष्ठ ने, विश्वामित्र से अपनी गाय छीन लाने के लिए, अप्ति से पक वीर पुरुष उत्सव किया। वह बीर पर इथीत शत्रु को मार कर विशिष्ठ की गाय को वापिस ले आया इसी से

मबनद्वीता, २० ४, रछो० १३।

१- घ० ७, रत्तोव १-१७ ।

२. चाहुर्वण्ये सपा सुष्टं गुराकर्मविभागसः।

३ वि० सं० १९६६ ( ई० स० १९०६ ) के गोविन्तपन्त्र के सेख में सिसा है— प्रवस्ते स्वयोमोद्भवविद्वितमहाचन्नवंग्रह्मेऽस्मिन्

वद्दं धर्ममार्यान् प्रधितसिह तथा चन्नवंशद्वर्थं च ॥

इस से प्रकट होता है कि वस समय तक मी चित्रय वर्ण में सूर्यवंश और सन्दर्वश नाम के दो ही प्रसिद्ध निमाग माने कारों थे।

सुनि ने उस का नाम पर मार रक्खा।" इस से अनुमान होता है कि विक्रम की नवीं शाब्दी के प्रारम्भ में किसी विश्विगोत्रो बाह्य ने किसी बौद्धमतालुयायां चित्रयंश की, प्रायित्रच द्वारा, फिर से ब्राह्मण धर्म में दीचित कर अपनी सहायता के लिए तैयार किया होगा। परन्तु पद्मगुप्त के समकालीन हलायुथ ने अपनी 'पिङ्गल-सूत्रवृत्ति' में इस वंश के राजा सुच्च की "ब हा च त्र कु ली न" लिखा है।

अप्रिवंश का स्पष्ट उल्लेख 'पृथ्वीराजरासी' में पाया जाता है। उस में परमार, चालुक्य (सोलङ्की), पिक्ट्रार (प्रतिहार) श्रीर चीहान वंशों का वशिष्ठ की अप्रि से उत्पन्न होना मान कर उन्हें अप्रिवंशी कहा है। इसी के आधार पर डॉक्टर दे॰ रा॰ भाण्डार्कर रे आदि देशी और मिस्टर वि॰ आ॰ रिमय आदि विदेशी विद्वान इन वंशों को आर्थेदर-विदेशी (खिजर = गुर्जर) जाति की सन्तान अनुमान करते हैं और प्राष्ठणों का प्रायिश्व करवा कर इन्हें चित्रय जाति में मिला लेना मानते हैं। परन्तु एक ते। 'पृथ्वीराजरासी' में दिया पृथ्वीराज, उस के कुदुन्वियों और समकालीन नरेशों का अधिकांश हाल इतिहास के विष्ठ सिद्ध होता है। वृसरा उस में मेवाइ-नरेश महारावल समरसिह का वि॰ सं॰ १२४६ (ई॰ स॰ ११६२) में पृथ्वीराज की तरफ़ से लड़ कर मारा जाना लिखा है। परन्तु समरसिह वि॰ सं० १३२४ (ई॰ स॰ १२६७) के बाद मेवाड़ की गही पर वैठा था और वि॰ सं० १३५६ (ई॰ स॰ १३५८) में प्राप्त में भविष्य-कथन के तीर पर मेवाड़-नरेश का वि॰ सं० १६०० के बाद दिल्ली-विजय करना मी लिखा है। ऐसी हालते में उस के लेब पर विश्वास कर लेना अनुचित ही है।

वास्तव में देखा जाय तो चित्रिय वर्ष के ये वंश-विभाग राजवंशों की प्राचीनता कीर सहस्व को प्रदर्शित करने के लिए किवरों की कल्पना मात्र ही हैं। यदि ऐसा न होता तो भारत के सभी प्रसिद्ध राजाओं के शिला-लेखों और तान्नपत्रों में उन के वंश का उल्लेख अवश्य भिलता। इस के ऋलावा यदि किसी वंश के नरेशों की प्रशस्तियों में उन के वंश का उल्लेख भिलता भी है तो उस में बड़ो गड़बड़ पाई जाती है। यदि एक स्थान पर एक वंश को स्थेवंशी लिखा है तो दूसरे स्थान पर उसी को चन्द्रवंशी आदि लिख दिया है। परमारवंश के विषय में पहले लिखा जा चुका है। आगे कुछ अन्य वंशों के सम्बन्ध में अवतरण दिए जाते हैं।

चालुक्य (सेालङ्कों) विक्रमादित्य छठे के वि० सं० ११३३ (ई० स० १०७६) के लेल में चालुक्य (सेालङ्को)-वंश को चन्द्रवंशी लिला है। परन्तु 'विक्रमाङ्कदेवचरित' में उस वंश को त्रह्मा के चुल्तू से—और विलहारी से मिल्ले हैहय (कल्लुसी) युवराजदेव द्वितीय के लेल में द्रोग के चुल्तू से—उत्पन्न हुआ माना है।

व्यातियर से मिजी प्रतिहार मेाज² की प्रशस्ति में प्रतिहारों (पिंड्डारों ) की सूर्यवंशी तिला है। परन्तु बाउक के वि० सं० ८,८४ के लेख में उन की उत्पत्ति हरिखन्ड नामक ब्राह्मण की चित्रया को से बतलाई है ।

कुछ चिद्वान् इस विशेषण से इन का पहले 'विशिष्ठां। त्रां होना श्रीत वाद मे चित्रश्व प्रहण करना अनुमान करते हैं।
 श्राजकळ परमार-वंश वाले अपने के। माळव-नरेश विकागिदित्य के वंशज मानते हैं।

र. इं० आ०, जि० ४०, पृ० ७-३६।

२. सोरैंसे संयोत्तरै विक्रम साक बढ़ीत । डिएडीघर मेवातपति डेंहि सम्म वछ बीत । तीसरा समय, कु० १४, ए० २६२ ।

४. इस का समय वि० सं० ६०० और ६४० ( ई॰ स॰ ८४६ और ८६३ ) के बोच माना गया है।

४. वसी में पहले प्रतिहार-वंश का ळड्नण से, जो अपने माई शमचन्द्र का प्रतिहार (द्वारपाळ) था, तरपह्न होना ध्वनित किया है।

चैश्वान सुन्मा के आबू से सिते, वि० सं० १३७० के, सेख में चैश्वानों की चन्द्रवंशी किसा है। परन्तु वीससदेव चतुर्थ के सेख में उन की सूर्ववंशी कहा है।

ऐसी इालत में देशी थ्रीर विदेशी विद्वानों का 'पृथ्वीराजरासी' के आघार पर ही उपर्युक्त वंशों की अप्रि-वंशी सान कर विदेशी गुर्जरों ( क्षिजरों ) की सन्तान अनुमान करना उचित प्रतीत नहीं होता।

द्धाने राजपूतों को भ्रमार्थ जाति की सन्तान सानने वाले विद्वानों के दिए प्रमार्थों पर विचार किया जाता है—
पूर्वेपच—'हरिवंशपुराख' में हैहय (कलचुरि)-वंशियों का यवनों, पारदें। ध्रीर कान्योजों के साध
हरूतेख किया गया है। इस से हैहय चित्रय विदेशी हैं।

उत्तरमञ्च—परन्तु हैहयो की प्रशासियों में उन्हें चन्द्रवंशी लिखा है और पुराखों से भी उन का शुद्ध मित्रव होना सिद्ध होता है। ऐसी हालत में उन का यवनी, पारदें। और कान्त्रोजों के साथ उन्हों सहें हो से ही उन्हें विदेशी साव लेना ठीक नहीं है। इस के भ्रजाबा मनु ने तो यवनी, पारदें। और कान्त्रोजों तक की चित्रय मासा है। वह लिखता है?—

शनकैस्तु कियालोपादिसाः चत्रियजात्तयः । वृवल्लवं गता लोके शाह्यणाऽदर्शनेन च ॥ ४३ ॥ पाण्ड्रकारचीड्द्रविद्धाः काम्बोजाः यवनाः शकाः । पारदाः पहुनाश्चीनाः किराताः दरदाः खशाः ॥ ४४ ॥

श्रवांत् पौण्ड्रक, चैहि, द्रविड, कान्त्रोज, यदन, शक, पारद, पहुद, चीन, किरात, दरद श्रीर खश माम की चत्रिय जातियाँ मीरे-मीरे धार्भिक कर्मों को छोड़ देने श्रीर ब्राह्मचों के सन्पर्क में न रहने से श्रूद्र समस्ती जाते क्यों।

पूर्वपच-'हर्षचिरित' में बाख ने वालेश्वर के राजा प्रमाक्षरवर्धन का हूवों के साथ ही गुर्जरों की जीवना जिला है। इस से गुर्जरों का विदेशी होना छैर हुवों के साथ मारव में खाना सिद्ध होवा है।

क्तरपच-परन्तु वास्तव में बाबामह की लिली-"हूबाइरिखकेसरी, सिन्धुराजन्वरा, गुर्निप्रजागरः" इस पंक्ति में गुर्जर शब्द से गुर्निर देश-निवासियों का वास्त्रयें ही फलकता है। ऐसी हालव में इस स्वान पर गुर्जर (खिजर) जावि के विदेशी छोगों की करपना करना डिचत प्रतीत नहीं होता। इस के अलावा आज तक के प्राप्त इतिहास से भी विदेशी खिलिर कावि का भारत में आना सिद्ध नहीं होता।

पूर्वपच--राजेर ( झत्तवर राज्य ) से मिले प्रतिहार सवनदेव के वि० सं० १०१६ ( ई० स० ६६० ) के लेख में सवनदेव को गुर्जर-अतिहार-वंशी जिला है। इसी प्रकार दिल्ला के राष्ट्रकूटी की प्रशस्तियों में क्रमीज के प्रतिहारों को 'गुर्जरेशर कीर करवे। की पुस्तकों में 'जुर्ज' जिला है। इस से सिद्ध होता है कि प्रतिहार चित्रय भी विदेशीय गुर्जरों की सन्तान है।

चत्तरमञ्च---परन्तु बास्तव में वहाँ पर प्रतिहारों के गुर्जर जाति के हेाने का उल्लेख न हो कर उन के गुज-रात के निवासी या गुजरात के शासक होने का बल्लेख हैं। उस समय राजपूताने का एक वहा आग

<sup>ा.</sup> इंट प्राट, सार ४०, पूर १६।

<sup>&#</sup>x27; १, २०१०।

रे. बरझ्यास २, पृ० २४३।

'गुर्जरत्रा'<sup>9</sup> या गुजरात के नाम से प्रसिद्ध या श्रीर उस की राजधानी भीतमाल थी<sup>र</sup>। सन्मव है, इसी से वहाँ के प्रतिहारों के लेखें। में, कन्नीज के प्रतिहारीं की शाखा से उन की भिन्नता प्रकट करने के लिए ही, उन के निवासस्थान का उल्लेख किया गया हो।

कश्रीज के प्रतिहारों ने चावड़ों र को हरा कर पहले अपना राज्य भीनमाल में स्थापित किया था। प्रति-हार नागभट प्रथम ( नागानलोक ) के सामन्त मर्ए वट्ट के, वि० सं० ८१३ ( ई० स० ७५६ ) के, दानपत्र से उस समय महोच वक के प्रदेश का प्रविद्वारों के अधीन होना प्रकट होता है। इस के बाद यहीं से वा कर इन्हों ने कनीज को अपनी राजधानी बनाया था। ऐसी हालत में यदि राष्ट्रकटों की प्रशस्तियों और अरब लेखकी की पुस्तकों में इन्हें गुर्जरेशवर आदि लिखा है तो इस में आश्चर्य की कीन सी बात है।

पूर्वपच--गुर्जरवंशी चित्रय विदेशी खिजर जाति की सन्तान है। यह जाति ईखी सन् की छठी शताब्दी में, यूरोप और एशिया की सीमाओं के सङ्गम-स्थान पर रहती थी। कुछ होग इस जाति का कनिन्क के समय श्रीर क्रब्र हर्यों के आक्रमण के समय भारत में आना अनुसान करते हैं। इसी जाति के सम्बन्ध से इस के जीवे हुए प्रदेश का नाम गुर्जर या गुजराव हुम्रा था।

क्तरपच--परन्तु एक तो, पहले लिखे ब्रजुसार, ब्रान तक के प्राप्त इतिहास से इस नाति का भारत में माना ही सिद्ध नहीं होता । वूसरा भड़ोच के गुर्जर नरेश जयभट तृतीय के कस्तुनुरी संनत ४४६ (वि० सं० ७६२= ई० स० ७०४) के, तामपत्र<sup>७</sup> में इस तंश की महाराज कर्ण की सन्तान लिखा है। तीसरा विक्रम की सातवीं शताब्दी के उत्तरार्ध में ग्राने वाले चीनी यात्री हुएन्चांग ने भी गुर्जर देश की राजधानी भीनमाल श्रीर वलमी के राजाओं की चत्रिय बतलाया है।

इसी प्रकार बङ्गूजर भी चत्रिय हैं धौर उन का विवाह-सम्बन्ध ग्रव तक उच कुल के चत्रियों में होता हैं ।

ए० ई०, जि० ४, ए० २११।

२. हुएन्वांग का यात्रा-विवरण ।

 कुछ विद्वान् चावड़ों को भी गुर्जर-दंश का मानते हैं। परन्तु छाट के चालुक्य (सोवाङ्को ) पुछकेशीराज के कलाजुरी संबद् ६६० (वि॰ सं॰ ७६६ ८ ई० स० ७६६ ) के तालपत्र में लिखा है—"तीताह चावोटक मीव पुनरादि पाल्वे"। इस से प्रकट होता है कि उस समय गुजर और चावड़े ( चापास्कट ) दोनों भिस वंशी माने बाते थे।

बंव गव, जिब्द, खब्द, पृष्ट १०६।

४. ई० श्रा०, जि॰ १३, पु० ७७।

यद्यपि प्राचीन काळ मे आर्थ कालि के तीनां वर्षों अर्थात् वाह्ययों, चित्रवें श्रीर वैश्वों मे अनुलोम विवाह होते

ये, तथापि जन्त में इस का निपेत्र कर दिया गया था। इस की पुष्टि आगे के अवतरकों से होती है-

इंसनी सन् से पूर्व की तीसरा शताब्दी में ब्राने वाले श्रीक लेखक मेगास्थेनेस ने लिखा है—कोई मी पुरुप व तो अपनी जाति से शहर विवाह ही कर सकता है और न अपना पेशा ही बदल सकता है (मैक्किंडल-कृत अंगरेज़ी अनुवाद, पृ० दर-द६ )।

ईसवी सन् की सातवीं शताब्दी के पूर्वार्थ में भारत की यान्ना करने वाले चीनी शत्री हुएम्बांग ने जिखा है--प्राप्टेक जावि का पुरुष अपनी जाति मे ही विवाह कर सकता है ( हुएन्यांग का वांसस वाटर्स कृत अञ्चवाद, नि॰ १, पृ॰ १६८ )।

इस के अलावा यहा-कहा हो लावे वाले अनुताम विवाहों की सम्ताम माता के वंग की समसी जाने लगी थी। जैसे मारवाद के राहोड़ मृह्य की चित्रया की की सन्तान मृह्योत चित्रय बीर वैश्या की की सन्तान मृह्योत वैश्य समक्री बाती है।

१. प्रतिहार मोजदेव का वि॰ सं॰ ६०० का तालपत्र ।

पूर्वपच — उत्तर-पश्चिमीय मारत से सासानी शैली के कुछ सिक्के मिले हैं। उन पर नागरी में "श्री वासु-देव वहमन" श्रीर पहलवी में "तकान ज़ाउलस्तान सपर्द लचान" लिखा हैं। कुछ विद्वान 'वहमन' को 'चाह-मान' मान कर इस वासुदेव को चाहमान-वंश का सब से पहला ज्ञात नरेश मानते हैं श्रीर सिक्कों में के सपाद लचान से हिमालय के सिवालक नाम से प्रसिद्ध पहाड़ी प्रदेश का तार्द्य लेते हैं। उन का अनुमान है कि हूवों के साथ श्राने वाले गुर्जर (खिजर) जाति के लोग ही वहाँ जा कर बस गए थे। इस से चाहमानों के गुर्जर होने में कोई सन्देह नहीं रहता।

ये सिक्के खुसरो द्वितीय (परवेज़) के सैंतीसवे राज्य-वर्ष के सिकों से मिलते हुए हैं। इसलिए चाहमान-वंशी वासुदेव का समय ई० स० ६२७ (वि० स० ६८४) के क़रीब होना चाहिए।

उत्तरपत्त —परन्तु इस विषय में भी विद्वानों में बड़ा सतमेद है। जनरल किनगहम इन सिकों में के वासुदेव को हूंय-वंश का श्रीर मिस्टर रैप्सन सासानी-वश का अनुमान करते हैं। इसी प्रकार अन्य विद्वान लेख में के किल्पत 'चाइमान' को 'वइमन' पढ़ते हैं।

इस के झलावा राजगोलर सूरि के बनाए 'प्रवन्धकोष' के झन्त की वंशावली में चाहमान वासुदेव का समय वि० सं० ६०८ (ई० स० ४४१) लिखा है। इस समय में और उपर्युक्त सिक्कों के आधार पर स्थिर किए समय में ७६ वर्ष का झन्तर झाता है।

चौहानी के इतिहास से ज्ञात होता है कि इस वासुदेव का सातवाँ वंशज गूवक (प्रथम ) था। हर्षनाथ से मिले वि० सं० १०१३ के लेख में उस का, अपनी वीरता के कारण, नागावलोक की सभा में वीर की पदवी प्राप्त करना लिखा है। चौहान भए बुद्ध के वि० सं० ८१३ (ई० स० ७५६) के लेख में भए बुद्ध की नागा-वलोक का सामन्त कहा है। इस से नागावलोक और गूवक का वि० सं० ८१३ के क्रीव विद्यमान होना सिद्ध होता है। ऐसी हालत में इस समय में से वासुदेव से गूवक तक के आठ राजाओं के लिए २०० वर्ष का समय निकाल देने से वासुदेव के राजवारों के लिए २०० वर्ष का समय निकाल देने से वासुदेव के राज्यारन्म का समय प्रवन्धकोष में दिए समय के निकट ही आता है।

फिर, चैहिनों का राज्य पहले-पहल सिन्ध या मुलतान में न रह कर म्रहिच्छ त्रपुर से रहा या और वहीं से ये शाकर मरी (सॉमर) की तरफ़ म्राप थे। चीनी यात्रो हुए न्वांग ने (तो ति० सं० ६-८० = ई० स० ६४० के क़रीन भारत से म्राया था) म्रपने यात्रा-विवरण में इस नगर का वर्णन किया है और उसी के म्राधार पर जनरज़ कॉनियहम ने उस का बरेली से २० मील पश्चिम में म्राधुनिक रामनगर के पास होना माना है। 'महाभारत' के म्रासुसर भी यह म्रहिच्छ त्रपुर उत्तर पाश्चाल देश की राजधानी था। रही सपादक्ष मने हमालय में होने की चात्र। परन्तु विद्वान लोग सपादल से सवा लाल पहाड़ों के सिलसिल वाले प्रदेश का प्रभाव के कर सवा लाल गांवी वाले प्रदेश का तात्र्य लेते हैं, और चौहानो से शासित सॉमर,

१ इन म क अन्य मधार के सिका पर परवर्षी में "सफवयु तेफ ( श्री वासुदेव ) वहमन मुक्तान सरुका" जिल्ला है।

यह के।प वि० सं० १४०४ (ई० स० १३४६) में बनाया गया था।

३. रहेल खण्ड के पूर्वी भाग मे।

बोमस वाटर्स-हुष्ण्यांग, जि॰ १, ए० ३३२, एंश्बंट, जियोग्राकी बॉन् इंडिया, पू० ३४६ ।

<sup>ै. &#</sup>x27;सम्द्रपुराख' में (जिस का रचना-काल इंसर्जी सन् की नवीं सताब्दी अनुमान किया जाता है) सामर, मेनाड़, कर्नाटक, श्राटि अदेशों में से अधक में सपादकच (सवा-सवा लाख ) गाँव होना किया है।

नागोर और अजमेर का प्रदेश इस समय भी सवाल्ख के नाम से प्रकारा जाता है। ऐसी हाल्ल में व्याहमानी का गुर्जर-वंशी होना और हिमालय की तरफ से राजपताने में स्थाना नहीं माना जा सकता।

यही हाल राष्ट्रकूट, ग्राहिल आदि अन्य चित्रय जातियों का भी है। श्रीयुत विसेंट स्मिथ आदि में राजपूत जाति का ई० सन् की आठवीं या नवीं शताब्दी में एकाएक उत्पन्न होना मान कर उन का विदेशी या आर्थेतर होना अनुमान किया है। परन्तु उन का यह अनुमान ठीक नहीं है। क्योंकि ई० स० की पाँचवीं शताब्दी में दिच्या में राष्ट्रकूटी का राज्य विद्यमान या और इसी शताब्दी के अन्तिम माग में उस पर सोलङ्की जयसिह ने अधिकार किया था। सोलङ्की त्रिलोचनपाल के, शक संवत् २७२ (वि० सं० ११०७ = ई० स० १०५१) के, ताल्रपत्र से प्रकट होता है कि राष्ट्रकूटी के दिच्या में जाने से पहले उन (राष्ट्रकूटी) का राज्य किसी समय कन्नीज में भी रह चुका था?

इसी प्रकार भेवाड़ राज्य के इतिहास से गुहिल-वंश के संस्थापक गुहिल (गुहदत्त) का ई० सन् की छठी शताब्दी के उत्तरार्ध में धीर वापा रावल का ई० सन् की आठवीं शताब्दी के पूर्वीर्घ में मैजूद होना पाया जाता है।

श्रम्त में हम राजपूर्तों की श्रमार्थ मानने वाले विद्वानों से एक बात पूछना चाहते हैं। वह यह कि यदि वास्तव में ही उन का श्रमुमान ठीक है तो झाख़िर सुदीर्घ काल से भारत में राज्य करने वाले वे पुराने चित्रय-वंश कहाँ और कैसे हुप्त हो गए ?

- (१) यदि यह कहा जाय कि उन के बैद्धि या जैन मत प्रहण कर लेने से उन का वर्ण नष्ट हो गया ते। यह बात उचित नहीं प्रतीत होती, क्योंकि वैशाली के लिच्छिव चित्रयों के बैद्धि धर्म प्रहण कर होने और दिच्या के राष्ट्रकूट-नरेश असोधवर्ष प्रथम के जैन मत प्रहण कर होने पर भी उन के वंशज चित्रय ही बने रहे थे।
- (२) यदि यह मान लिया जाय कि विदेशी आक्रमशकारियों ने चित्रय वर्श को समूल नष्ट कर दिया तो यह भी सम्भव प्रतीत नहीं होता; क्योंकि हुश्य नरेश मिहिरकुल के (वि० सं० ५६६=ई० स० ५४२ में) मरने के बाद से क़रीब पैने पॉच सी वर्ष (अर्थात् महमूद गृज़नवी के पच्जाब पर अधिकार करने) तक भारत-वर्ष बाहरी आक्रमशों से बचा रहा थारे। और लिच्छिति चित्रयों के वि० सं० ६११ (ई० स० ७५४) तक के मिले लेखें। से उन का उस समय तक भी विश्वमान होना सिद्ध होता है। ऐसी हालत में 'पाराधर स्पृति' के 'कलावाधन्तयो: स्थित:" इस वचन की छुद्दाई दे कर राजपूतों को अनार्य मान लेना उचित प्रतीत नहीं होता।

श्रीयुत वि' • आ • सिय का चन्देला, राठोड़ों चौर गाहड़वालों की खनार्य गोंड, भर श्रीर खरवारों की सन्तान श्रुमान करना मी प्रमायशून्य ही है । चन्देलों के शिलाखेलों में इन की चन्द्रवंशी विखा है ।

२. कान्यकुव्ने महाराज ! राष्ट्रकृटस्थकन्यकाम् ।

छब्द्या सुखाय तस्याः स्वं चील्लुक्याप्नुहि सन्ततिम् ॥ ६ ॥

हुं॰ आ॰, जि॰ १२, ए॰ २०१।

दे. यद्यपि ई॰ सन् की आठवीं शताब्दी मे अरवें ने सिन्ध विजय किया था, तथापि उन का प्रसाव सारत के अन्य प्रान्तीं पर नहीं पहा था।

४, इं० आ०, जि० ६, पु० १६३, १६७ ।

### राठोड़ राजवंश का मूल इतिहास

श्रीयुत जगदीशसिंह गहचात, जोधपुर ।

जोषपुर का प्रसिद्ध राजधराना राठोड़ राजवंग कहलाता है। जित्रवें के छत्तीस राजकुतों में राठोड़ें। का राजवंश प्राचीन है। "आईन-श्रकवरी" से झात होता है कि सम्राट् श्रकवर की सेना में ६० हज़ार सवार श्रीर दे। लाख पैदल राठोड़ शें। कर्नल टॉड का मत है कि सुगृल सम्राटों ने जितनी दिजय प्राप्त की थी, वन में से अधिकांश का श्रेय राठोड़ों की था।

राजपूताना में प्रसिद्ध है कि-

वत्तरट-बह्ना देवड़ा, करतव बह्ना गाँड़ । हाड़ा बह्ना गाड़ माँ, रावब्ह्ना राठौड़ ॥

स्रमात देवड़ा राजपूत वस स्रोर हर में एक ही है, नीड़ अपने कर्तेच्य में अपूर्व है, हाड़ा वदन से गठीला होने में सासानी है स्रोर राठोड़ राजनेत्र में स्राहृतीय है।

> वज देशां, चन्दन वड़ा, मेर पहाड़ा मीड़ ! गरुड़ खंगा सड्डा गर्हा, राजकुता राठौड़॥

अर्थात देशों में बन, प्रचों में चन्दन पहाड़ों में सुमेठ, पिचियों में गठड़, कितों में लङ्का और राजञ्जतों में राठेड़ वहें हैं।

राठोड़ों की डरपित के विषय में बढ़ा मतभेद हैं। इन की ख्यात मे जिखा है कि ये इन्द्र की रहट (रीढ़) से डरपक छुए, इसिलए राठोड़ कहलाएं। एक मत है कि इन की छुलदेनी राष्ट्रसेना या राठायों थी, उस के नाम से राष्ट्रकूट या राठोड़ कहलाएं। कहीं जिखा है कि इन का मूलपुरुष राष्ट्रकूट या, इस से ये राठोड़ प्रसिद्ध हुएं। इसिरी और राठोड़ों के बढ़ना-माट इन को वैत्यवंशी हिरण्यकिशपु की सन्तान वतलाते हैं। कर्नल टॉड ने इन्हें भी रालपुती के दूसरे वंशों की तरह उत्तर की थ्रार से आए हुए गक आदि अनायों की—जिन्हों ने हिन्दू-धर्म वया सम्यता स्वीकार कर जी थी—सन्तान जिखा है। डॉ॰ विसेंट सिमय थ्रीर उस के लेखों की छाया पर निर्मर रहने वाले कुछ भारतीय विद्वानों का कहना है कि राठोड़, गाहड़वाल और चन्देल आदि प्रसिद्ध राजवंश

१. बाईन-ब्रक्वरी, जि॰ ३, पु॰ ४४-४४!

२. राजरत्नाकर, भा० १, तरङ्ग १, पृ० ८७।

३ सर सुस्रदेव--दि राठासं, देवर कोरिविन ऐंड प्रोध ( १८१६ हैं० ), मृतिका, पू० १ ।

थ. राजस्त्राकर, साव १, तरह १, पृ० मम, टॉव-राजस्थाव, मास १, पृ० १०१।

र. टोड-राजस्थान, कि० १, पृ० १०६, प्० ई०, कि० र, पृ० २३।

६, टॉड-राजस्थाम, जि॰ १, पृ० ७३।

प्राचीन त्रार्थ चित्रय नहीं हैं; किन्तु ये गोंड, सर भादि जङ्गची असभ्य जातियों से निकले हैं और उन्हों ने अपनी स्त्राचित सूर्य भीर चन्द्र से जा मिलाई। । कुछ लोगों का ऐसा भी अनुमान है कि राठोड़ दिचल के द्रविड हैं। परन्तु राठोड़ अपने की शुद्ध चित्रय आर्थ और अयोध्या के महाराजा रामचन्द्र के ब्येष्ठ पुत्र कुश के वंशज बतलाते हैं।

राठोड़ों का सबस्य प्राचीन अभिलेखों और वारू मय के रिठकों या राष्ट्रिकों से, जिन के नाम से महा-राष्ट्र देश का नाम पढ़ा है, प्रवीत होता है। रिठकों का उस्लेख हम अशोक के समय से पाते हैं?।

वेरूळ की गुफाओं में खुदे लेखों में भी राष्ट्रकूट शब्द मिखता है । कई विद्वान यह मानते हैं कि राष्ट्रकूट या राठोड़ उत्तर भारत से दिख्या में गए; परन्तु सुप्रसिद्ध ऐतिहासिक विद्वान डॉ॰ सर रामकृष्ण गोपाल माण्डार-कर और महामहोपाध्याय रायबहादुर गैारीशङ्कर-हीराचन्द ख्रोमा के मतानुसार राठोड़ों का मूलराज्य दिख्य में या और वहीं से उन्हों ने पीछे से गुजरात, राजपूताना, मध्यप्रदेश, मालवा, गया (पीठी) झादि प्रान्तों में राज्य स्थापित किए।

राठोड़ों का, सातनीं शताब्दी के पूर्व का, प्राचीन इतिहास अन्यकार में है। उत्तर भारत के राष्ट्रकूट राजा अभिमन्यु का ताम्रपत्र मिला है जिस में उंडिकवाटिका नामक प्राम का दान देना सूचित होता है<sup>8</sup>। उस में संवत् नहीं है, परन्तु इस की लिपि स्थावनी शताब्दी की अनुमान की जाती है<sup>8</sup>।

सिरूर है श्रीर नवसारी के सिन्ने शिलालेखें श्रीर ताम्नपत्रों में राष्ट्रकुट श्रीर रह शब्द का प्रयोग किया गया है। मेवाड़ के महाराया कुम्मा के बंदे रायमल की रानी श्रीर राव जीधा राठोड़ की पुत्री शृङ्गारदेवी की बनाई हुई शिस्ंडी बावड़ी के सं० १५६१ वि० के शिलालेख में "राष्ट्रवर्ष" शब्द तथा नाडोल ( मारवाड़ ) के चौहान कीरि-पाल के सं० १२१८ सावन सुदि १४ के ताम्रपत्र में "राष्टांड़" शब्द राठोड़ों के खिए मिलता है । इसी राष्टोंड़ शब्द से राठोड़ बन गया श्रीर यही श्राजकल प्रचलित है।

ग्राजकल राठोड़ अपने को सूर्यवशी मानते हैं। राठोड़-राजवंश के प्राय: ६० प्राचीन शिलालेख श्रीर ताम्रपत्र दक्तिण गुजरात श्रादि से मिले हैं। इन में से वि० सं० ६१७ से १०६५ तक के ⊏ लेखें। में राठोड़ीं

स्वत १२०६ माघ सुदि १ सोमे बी जसग्वत राजे राटवढ़ पुनर्सिंह सुस पूरावास सुत थाहतु सी मनद वि० देशन टा (१) कारीसा

१. घ० हि० ई० ( तृतीय संस्कः ), पृ० ६२२।

२. डॉ॰ वर्नने रहु शब्द के तैनारू भाषा के रेड्डी शब्द का रूपान्तर मानते हैं, जो उस आपा में वहाँ के आदिम निवासी किसानों के निष् प्रयक्त होता है।

३. केव रेपलस् इन्स्विप्शन्, पृ० १२।

थ. अर्ळी हिस्तो चार दि देखन, ए० ४०।

१ , पत्रीट - वं गा १. २, पु १६६; ए१ ई०, जि म, पू १६६।

६. इं० ग्रा॰, जि॰ २२, पु॰ २२०।

७. जिं बं राव एव साव, जिंव रम, पूर रहह।

८. बाधपुर राज्य के बाली परगना के गाँव केायलबाव का अप्रकाशित खेख इस प्रकार है-

का चन्द्रवंशी होना लिखा है : , बाक़ी मे उन की उत्पत्ति के विषय मे कुछ नहीं लिखा। राठेड़ों का सूर्यवंशी होना सोसहवीं शताब्दी के लेखें। से प्रारम्भ हुन्ना पाया जाता है।

इतिहासवेत्ताओं में एक और विवाद चला आता है। वह यह है कि क्या राठोड़ और गाहडवाल ( गहरवार ) वंश एक है या मिल । जीधपुर राज्य के मतानुसार गाहडवाल श्रीर राठोड़ एक ही वंश है और गाइडवाल राठोडों की एक गाखा मात्र है। इस विषय में कई विद्वान यह प्रश्न करते हैं कि राठोडों का गोत्र गौतम और गाइडवाली का करवप है. फिर दोनों एक कैसे ? गहरवारों का राठोड़ होवा आज तक किसी शिलालेख मे नहीं मिला। राठोड़ों की गाहडवाल शाला होना किसी ख्यात या काव्य आदि में भी नहीं पाया जाता । राठोड श्रीर गाइडवाल स्राज तक स्नापस में विवाह तक करते हैं? । इस के सिवा गाइडवालों की कर्नल टॉड ने राठोड़ों से इलका माना है। पुराने लेखें। में गाइडवालों की सुर्ववंशी और राठोड़ों की चन्द-वंशी लिखा है।

इन शक्काओं के उत्तर में जीवपुर राज्य के इतिहास-विमाग का कहना है कि गोत्र तो अपने गुरु के बद-लने पर बदस जाता है। विवाह एक ही खाँप ( क़र्स ) की उपशासा में हो जाया करता है और गाहडवाल मी अपने की राठोड़ ही कहते हैं। रहा चन्द्रवश और सूर्यवंश की वात; सो यह एक मनगढ़न्त कल्पना मात्र है। इस विषय में कैप्टेन ल्युग्रर्ड<sup>३</sup> , हेमचन्द्र राय<sup>४</sup> , ग्रेमका श्रादि कई विद्वानों का सत है कि गाहडवाल राठोड़ों की शाखा नहीं है, गाहडवाल एक स्वतन्त्र कुल है। कलीज के गाइडवाली के राज्य में बदायूँ पर राठोड़ों का श्रधिकार था।

इस के साथ-साथ यह प्रश्न भी है कि वर्तमान जोधपुर-राजवंश के मूलपुरुष किस के वंशधर है ? राज्य वो इम को कन्नीज के गाइडवाल महाराजा जयचन्द्र के वंशधर मानता है। उस के मत में कन्नीज के गाइड-वाल और उस के पड़ोसी बदायूँ के राठोड़ों का मूलपुरुष एक ही या, अर्थात् जो चन्द्र नास का था। उस का कहना है कि चन्द्र ने पहले बदायूँ झैार बाद से कन्नीज पर प्रधिकार किया। वटायूँ से वह राठोड़ कहलाया थीर कम्नील में उस के वंशजी का नाम गाहडवाल पड़ा। क्योंकि कन्नील का पुराना नाम गाविपुर था जो विगड़ कर गाइडवाल हुम्रा। चन्द्र का बड़ा पुत्र सदलपाल कन्नीज की गद्दी पर वैठा भीर विश्रहपाल की छुटसैया रूप में बदायूँ का राज्य मिला। यही द्वाल सं० १२५३ के आसपास तक रहा। कन्नीज की शास्त्रा में जय-चन्द्र और वस का पुत्र हरिश्चन्द्र हुचा श्रीर बदायूँ की शाखा में खखनपात (खगमग वि० सं० १२८० में ) । कन्नीज की शास्ता में हरिश्वन्द्र का पुत्र सेवराम माना जाता है जिस का पुत्र राव सीहा वि० सं० १२८२ के लगभग कन्तीज से मारवाड मे आया।

परन्तु कई विद्वानो का मत इस के विरुद्ध है। वे तो वदाएँ की शाखा को राठोड़ और कन्नीज की शाखा को गाइडवाल मान कर इस दोनों राजवंशों की भिन्न-भिन्न मानते हैं और कहते हैं कि कन्नीज और बदायूँ के राजधरानों का मृत्तपुरुष एक न था, जैसा कि जोधपुर राज्य के महकमे-तवारीख़ ने माना है। बदाएँ के

१ ए० इ०, जि॰ ६. पृ० २६. ब॰ द० ए० सो॰, जि॰ १८, पृ० २६१।

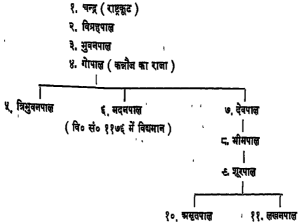
२. चित्रपत्तित्र (दिसंबर १६३६), माग २४, संस्था २१, पुष्ठ २४, पक्ति ३३ ।

३ रूडिन प्रिसेंस ऐंड चीकृस ऐंड बीडिंग फेमिलीस इन सेंट्रक ईडिया ( १६२२ ई० ), ए० २।

४ वायनेस्टक हिस्त्री आंवू नार्दने इंडिया (प्राचीन काल और मण्य काल), कल वृत्ता यूनिवर्सिटी, तिंव १, पृव १६४-६१ ।

राठोड़ों के मूलपुरुष का नाम च न्द्र मिलता है और कन्नीज को विजय करने वाले राजा का नाम च न्द्र देव । वदायूँ का चन्द्र कन्नीज के चन्द्रदेव से पहले हुआ था। उस के छठ उत्तराधिकारी मदनपाल का सं० ११७६ (ई० स० १११६) का शिलालेख गोंडा (अवध) जिले के सहेठ सहेठ से मिला है। उस में लिला है कि गाधिपुर (कन्नीज) के राजा गोपाल का सलाहकार विद्याघर था और मदन के समय भी वह उसी पद पर नियत था। गोपाल कन्नीज के गाइडवाल राजाओं में कोई नहीं हुआ। इस से पाया जाता है कि मदन गोपाल का पुत्र होगा। बदायूँ के शिलालेख में गोपाल के तीन पुत्रों के नाम त्रिमुवनपाल, मदनपाल और देवपाल लिले हैं, जिन्हों ने एक-दूसरे के बाद वहाँ का राज्य पाथा। मदन या मदनपाल वि० सं० ११७६ (ई० स० १११८) में विद्यमान था। उस के पहले उस का माई त्रिमुवनपाल राजा था छोर त्रिमुवनपाल का पिता गोपाल कन्नीज का राजा था। इस से पाया जाता है कि बदायूँ के राष्ट्रकूट राजा गोपाल ने पढ़िहारों के कमज़ोर होने पर उन का राज्य छोन लिया था। मदन या मदनपाल वि० सं० ११७६ में विद्यमान था, ऐसी दशा में उस के भाई त्रिमुवनपाल का वि० सं० ११५६ के आसपास होने का अनुमान किया जा सकता है और गोपाल का वि० सं० ११५६ के शासपास होने का अनुमान किया जा सकता है और गोपाल का वि० सं० ११६६ (ई० स० १०७६) के आसपास सीजूद होना माना जा सकता है।

रुधर गाइडवाल चन्द्रदेव का सब से पहला दानपत्र वि० सं० ११४८ (ई० स० १०६१) का मिला है¹, इसलिए पाया जाता है कि गाइडवाल चन्द्रदेव ने राठोड़ गोपाल या उस के पुत्र त्रिभुवनपाल से कन्नीज का राज्य छोन लिया हो । बदायूँ के शिखालेख के श्रनुसार वंश-कृच नीचे लिखे श्रनुसार बनता है—



गाहडवाल चन्द्रदेव में कलीज का राज्य था तो गोपाल राठोड़ से या उस के पुत्र त्रिभवनपाल से लिया दोगा। बदायूँ का राठोड़ चन्द्र गाहडवाल चन्द्रदेव से मित्र और उस से पहले हुआ था।

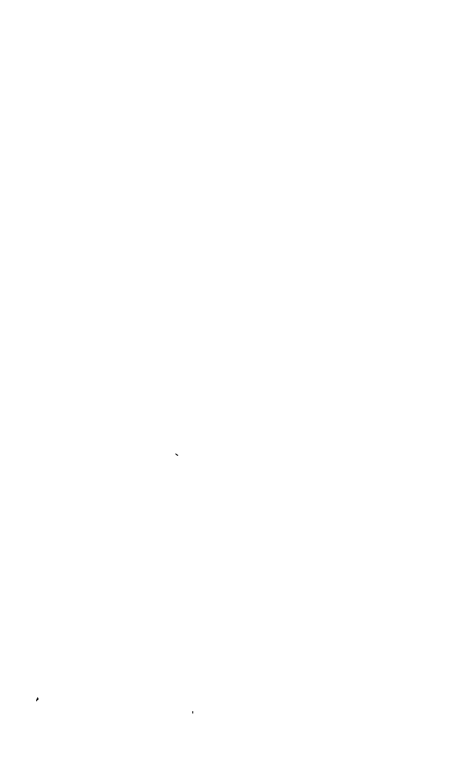
वन का कथन है कि वदायूँ (कन्नील प्रान्त ) को राठोड़ों के वंग्रज सेवराम व सीहाजी थे। जीघपुर के राठोड़ गाहडवाल राजा जयचन्द्र के वंग्रज होते तेा बुन्देलीं की नाई वे गाहडवालों की छोटी शाला में माने जाते। अत: वे गाहडवाल नहीं किन्द्र शुद्ध राठोड़ ही हैं।

१. दे०--शा० स॰ ई॰ ( न्यू सीरीज़ ), जि॰ १, ए० ७१; त० व० ए० सो॰, जि॰ ६१, सा० १।

ऐतिहासिक खीज के पूर्व कन्नीज के राजा जयवन्द्र की पृथ्वीराजरासी थैं।र कर्नल, टॉड के अनुसार राठोड़ .ही मानते थे। परन्तु अब कन्नीज के जयवन्द्र के पूर्वजों के अनेक तालपत्र मिले हैं जिन में उन की गाहडवाल ही लिखा है, राठोड़ कहीं नहीं लिखा। इस से बिद्धानी ने अनुमान किया है कि कन्नीज का गाहडवाल राजवंश एक स्वतन्त्र वंश है, वह किसी की शाखा नहीं। इक्षर जोषपुर राजवराना अपने की राठोड़ मानता है इसिलए इस राठोड़-वंश का कन्नीज से आना मानते हैं परन्तु वहायूँ भी कन्नीज राज्य के अन्तर्गत था। इसिलए बदायूँ से गए हुए राठोड़ कन्नीज राज्य से अगर प्राप्त वहायूँ से गए हुए राठोड़ कन्नीज राज्य से अगर हुए साने जावें तो कोई आपित नहीं।

जीवपुर के राठोड़ों का सम्बन्ध कन्नीज के गाहहवालों से मिलाना शायद भाटों की करमना है। आधु-निक लोजों से वह करमना हिल गई है श्रीर इन की उत्पत्ति क भी ज प्रा म्ली य व दा यूँ के राठोड़ों से होना पुष्ट हो रहा है। जो हो, इस में वो वनिक भी सन्देह नहीं कि मारवाड़ में प्रथम प्रवेश करने वाले तथा इस वर्तमान राठोड़-राजवंश के मूलपुरुष राव सीहाजी राठोड़ ही थे जो लगभग सं० १३०० के इघर श्राप।

भूवृत्त



# नकुल का पश्चिम-दिग्विजय

#### श्रीयुत चयचन्द्र विधालकार

महासारत समापर्व के खन्तर्गत दिग्विजयपर्व प्राचीन सारत के सू-विसागों के ख्रध्ययन के लिए बड़े महत्त्व का है। इन्द्रप्रस्य में पायडबों की राजधानी स्थापित होने पर धर्मराज युधिष्ठिर खपने चारों माहर्यों को चार दिशाओं का विजय करने भेजता है, और वन में से प्रत्येक खपनी खपनी दिशा के तसाम राज्यों, देशों प्रतावना खीर जातियों को जीत कर लौटता है। महासारत के इस खंश के लेखक या लेखकों का खपने समय का समिविषयक ज्ञान इस बहाने वहाँ खिकत हो गया है।

सब से पहले अर्जुन को उत्तर-दिग्विजय की तीन यात्राओं का वर्यान है। उन का रास्ता मैंने पहले पहल सन् १९३० के अन्त में टरोला या, और उस खोज के परियाम प्रकाशित हो चुके हैं। नज़ल की पश्चिम-दिग्विजय-यात्रा दिग्विजयपर्व के अन्तिम अध्याय मे है। वह कुम्मघोयम्-संकररण के अनुसार समापर्व का ३५ वाँ, तथा सुब्रह्मप्य शास्त्री के मद्रास से प्रकाशित नये विज्ञणों संकररण के अनुसार २८ वाँ अध्याय है। काठमांह, नेपाल के श्री ६ मान्यवर राज-गृह हेमराज पहित ज्यू को प्राप्त महामारत की ताळपत्रों पर लिखित अत्यन्त प्राचीन प्रति से भी मैंने सन् १९३२ में इस पर्व का अध्ययन किया था, और सब पाठमेंद ले लिखे थे। सुक्ते अत्यन्त खेद हैं कि यह लेख लिखते समय वे कागजात मेरे पास नहीं हैं, और इस समय उन की प्रतीचा भी नहीं की जा सकती। यदि कोई विशेष बात उन में मिलेगी तो अपेक्तित संशोधन पोछे कर हूँगा। आगे की विवेचना में गोल कोटों के अन्दर वर्ज सख्याएँ कुम्मघोयम्-सस्करण के अनुसार उक्त अध्याय की रलोक-सख्याओं को सूचित करती हैं।

नकुल खायडवप्रस्थ से वडी भारी मेना के साथ पिच्छम विशा को निकलता है (२,३), और पहले-पहल "गवाका धन-यान्य वाले कार्तिकेय के प्रिय" रो हो त क पर जा दृटता है (४), वहाँ उस का शूर म त म यूर को से भारो युद्ध होता है, वह समूची म क भूमि को और व हु धा न्य क को (५), शै री प क और म हे त्य को वश मे कर लेता है, तथा राजा आक्रोप को भी जिस के साथ कि वड़ा युद्ध होता है (६)।

रो ही त क और शै री प क स्पष्ट ही आधुनिक रोहतक और सिरसा हैं। विल्ली से जो रास्ता आज विक्सन पंजाब को तरफ सीधा बढ़ता है, वह रोहतक, महेम, हॉसो, सिरसा, फाजिलका होते हुए सतलज पार करता, और फिर

<sup>&#</sup>x27; मारतमूमि श्रीर उस के निवासी, आगरा १९८८, परिशिष्ट १, इ.डी मारतीय ओरिसंटल कान्फरेस परना का विवरण, ए० १०१ त्र, तथा मारतीय इतिहास की रूपरेखा (हिंदुस्तानी एकाडमी, प्रयाग से प्रकाश्यमान, ) ए० १०५९-०१, वहाँ कि उक्त खोज के अन्तिम परिणाम दर्ग किये गये हैं।

गुगेरा के सामने रावी का बाट बतर कर गोजरा होते हुए मंग पहुँचता है । मंग प्राचीन शिवि राष्ट्र को सूचित करता है। वहाँ से यह राजपथ अपनी दो बोहें बतर और दिस्खन फैला देता है—एक शाहपुर और रावलिपेंडी अर्थात् केकथ और गान्धार की तरफ, और दूसरी मुखतान और बहावलपुर को तरफ। स्पष्ट है कि नकुल ने दिल्ली से इसी राजपथ को पकड़ा था। म हे खं के बजाय मुक्कस्य शाखी के संस्करण में च है म पाठ है; मुल पाठ शायद म हे मं था, जिसे आजकल का महम समम्मना चाहिए। रोहतक-सिरसा के समूचे प्रदेश में कुछ अंश म क मू मि थे, और कुछ ब हु धान्य क। रोहतक के विशेषण ग वा ह्य-गौओं का धनी—तथा ध न धा न्य व त् भो ध्यान देने योग्य हैं। इस सब से प्रकट है कि यह वर्णन बहुत ही सच्चा है। रोहतक इलाके में म त्त म यूर क लोग रहते थे, यह एक नई सूचना है। मत्त-मयूरक कौन थे १ कहीं मोर पालने के कारण ही वो जन का यह नाम न पड़ा था १ समूचे रोहतक इलाके में आज भी मोर पवित्र प्राणी माना जाता, और घर घर वोल पड़ता है। रोहतक को यहाँ का ति के य का प्रिय कहा है; कार्तिकेय का वाहन मोर है। क्या रोहतक में कार्तिकेय की पूजा प्रचित्र को ति के य का प्रिय कहा है; कार्तिकेय का वाहन मोर है। क्या रोहतक में कार्तिकेय की पूजा प्रचित्र के निवासी आज भी भारत को सब से शूर और सुन्दर जातियों के अगुआ हैं, तथा मनुस्मृति के समय भी सेनाओं को हरावर्ली में रक्खे जाते थे थे, उस में युद्ध के देवता कार्तिकेंय की पूजा प्रचित्र नाम हार या यह बात भी ध्यान देने योग्य है कि इस वर्णन में रोहतक-महेंस-सिरसा इलाके का अस्वन्त प्रसिद्ध नाम हिर या या क या हिर या ना नहीं है, वह नाम मध्य काल से चला दीखता है, जब कि रोहीतक, महेम और शैरीवक पुराने नाम हैं।

रोहतक-सिरसा इलाके के आगे नकुल की यात्रा का वर्णन यो है— "उन दशा गाँ को जीत कर पाण्डु का लाल आगो बढ़ा (प्रतस्ये)। शि वि आँ, त्रिग चाँ, अन्य छों, मा ल वो, पञ्च क पैटो (७) तथा म घ्य म के यों और वाट धान द्विजों को (जीतते हुए) फिर लौट कर (पुनश्च परिवृत्य) पुष्करादूसरी चढाई— दिक्खन और मध्य पंजाव
रस्यवासियों को (८)।"

रोहतक-सिरसा इलाको को यहाँ दशार्ण कहना ठोक है, या यह कोई पाठदोष है, सो मैं नहीं कह सकता। दशार्य वास्तव में पूरवो मालवा—आधुनिक धसान—प्रदेश है, जहाँ दशार्या या धसान नदी बहतो है। सुब्रह्मस्य शास्त्री वाले सस्करण में यह पिक नहीं है।

इस सन्दर्भ मे प्रत स्थे और पुन श्च परि वृत्य शब्द ध्यान देने योग्य हैं। नकुल अपने मुख्य रास्ते से एक तरफ प्रस्थान करता है, और फिर लौट कर पहले रास्ते पर आ जाता है। बीच मे जिन जातियों के नाम हैं, वे सब दिन्छन और सध्य पंजाब की है। शि वि यो की राजधानी शि वि पुर आधुनिक शोरकोट के स्थान पर थी, श और सिकन्दर की चढ़ाई के समय वे लोग चिनाब के बाये किनारे फंग-शोरकोट-प्रदेश मे ही थे । त्रि ग त्तों का नाम यहाँ जाने से कुछ कठिनाई उपस्थित होती है। उन का उल्लेख अर्जुन के उत्तर-दिग्विजय मे भी आ चुका है। यह निश्चित है है कि त्रिगर्त्त मे आधुनिक द्वावा (जलन्धर-दुशियारपुर) और काँगड़ा सम्मिलित थे। क्या यह व्यास्था की जाय कि त्रिगर्त्त का पहाड़ी हिस्सा—काँगड़ा --- अर्जुन ने जीता, और बाकी—मैदान का—नकुल ने ? ऐसा अर्थ करने पर भी यह कठिनाई रह जाती है कि केवल त्रिगर्त्त नाम यहाँ होने से इन जातियों के नाम स्थान-कम से नहीं रहते। आ स्व प्र

<sup>ै</sup> इंडिया ऐड ऐडजेर्सेट कन्ट्रोज ( सारत और पहोसी देश, भारत-सरकार के सर्वे-विमाग द्वारा प्रकाशित नम्हो ), शीट नं ५२,४४,४४,११,१९ ।

<sup>ै</sup> मनुस्पृति, ७. १९१। । भारतभूमि, ए० २१८। । भारतीय इतिहास की रूपरेखा, ए० ५४०।

सिकन्दर के समय अनितम संगम पर थे, और मा ल व रावों के निचल काँठे में । यहाँ भो उन जातियों की वहीं स्थिति प्रतोत होतों है। प ख क पें टो को पहचान मैं नहीं कर पाया हूँ। म ज्य म के य का स्पष्ट अर्थ है मामा के लोग; पंजाब का केन्द्र प्रदेश असुतसर-पट्टो-तरनतारन का डलाका है, जिस में सिकन्दर के समय कठ जाति रहती थी । उस जाति के नाम से वह प्रदेश कठ कहलाता था , पंजाब के मन्य में होने से वह मामा है। या ट या न सन्मवतः भटनेर-भटिंडा का प्रदेश था, सो हम अभी टेखेंगे।

इस सन्दर्भ में कई वार्ते विचारणीय और ध्यान देने योग्य हैं। पहलो वात, जैसा कि हम ने अभी देखा, शिवि और अम्बष्ट के बोच यदि त्रिगर्त का नाम न होता तो यह कहा जा सकता कि ये सब नाम खान-कम से हैं। सिकन्दर के समय शिवि के पहोस में एक जाति रहतो यी जिसे यूनानियों ने अगलस्स (Agalasson) कहा हैं। यदि त्रिगर्त के बजाय यहाँ उस जाति का नाम हो तो समूचा कम ठीक हो जाय, शायद किसी पुरानो प्रति में वह नाम निकल आय। दूसरे, भालवों का नाम यहाँ अम्बप्टों के पड़ोस में और मध्यमकेंगों से पहले होने में सिद्ध हैं कि यहाँ पखाय के आख़। दूसरे, भालवों का नाम यहाँ अम्बप्टों के पड़ोस में और मध्यमकेंगों से पहले होने में सिद्ध हैं कि यहाँ पखाय के आख़। दूसरे, भालवों का नाम यहाँ अम्बप्टों के पड़ोस में और मध्यमकेंगों से पहले होने में सिद्ध हैं कि यहाँ पखाय के आख़। त्रिक मालवे—फीरोजपुर-ख़ाध्यमान-प्रदेश—से अमित्राय नहीं, प्रत्युत रावों के उसी निचले कार्ट से हैं जहाँ सिकन्दर के समय मालव लोग रहते थे। दूसरो शावाजी ई० पृ० के छुह में मालव गण दिन्सन पखाय से उठ कर उत्तर राजपूताना की तरफ चला गया था। , यह सन्दर्भ सम्मवत: उस घटना से पहले का है। तीसरे, भारतीय बाह्मय में मामा का नाम सब से पहले शायद इसी सन्दर्भ में आया है; यद्यांप अभी तक वह पहचाना न गया था। मामा छुद्ध प्राटेशिक नाम है, वि जातीय, इसिलए यह सन्दर्भ ऐसे समय को सूचित करता है जब वह जातीय नाम मिटने और प्राटेशिक नाम को खान देने लगा था।

षा द घा न का विचार करना वाकी रहा। शिवि अम्बष्ट सालव सन्यसकेय—इस क्रम के अन्त से होने से उन्हें सामा के पूरव या वृक्षित कही होना चाहिए। क्योंकि वाटधानों को जोत कर नकुल 'फिर लीट आता है', इसलिए उन का देरं उस के लीटने के मार्ग पर हो तो ठोक। इस अभी देखेंगे कि लीटने के वाद वह प्राचीन घरवड़ या हाँकड़ा नदी के काँठे से सिन्ध की तरफ बढ़ता है। आजकल वह नदी नहीं है, केवल उस का सूखा पाट है, पर सुख्यत: जिन हो धाराओं के मिलने से वह बनती थी, वे उपरले अंश मे विद्यसान हैं'। सर मु वी और मार्क एडे दोनों सरमीर की उपरवक्त के पहाड़ों से, एक साथीरा के पूरव और दूसरी पिच्छम, गैदा होतो है। सरसुती थानेसर के पास से बहर्ता हुई कुळ आग जा कर पिच्छम मेंह लोती, और वहाँ चौतान कहताने लगतो है, सिरसा के प्राय: ठोक द्विच्छन चहादरन तक पहुँचने के बाद वह मरुमूस में गायब हो जाती है, उस का सूखा पाट आगे भी विद्यसान है। मार्क एडे साथौरा के पिच्छम शुरू हो कर शाहाबाद को वायें रखते हुए बहता है; पिद्दोवा या पृथुक भी, जो प्राचीन काल से उत्तरापय और सध्यदेश के बीच सीमान्त वस्ती थी, उस के वार्थे किनारे हैं, पिटयाला नदी का पानी लेने के बाद वह सिरसा की तरफ बढ़ता, और सिरसा को अपने दाहिने रखते हुए यह सूखा पाट रामपुरा पर चौतांग के सूखे पाट में बा पानी लाता है, और फिर मटनेर को वाहिन होते हुए यह सूखा पाट रामपुरा पर चौतांग के सूखे पाट में जा मिलता है, और फिर मटनेर को वाहिन होते हुए यह सूखा पाट रामपुरा पर चौतांग के सूखे पाट में जा मिलता है। सरसुती और मार्क खंक समानम से बनने वाली यह सूखी नदी वहाँ से प्राय: सीचे पिच्छम अड़ते हुए, सरवारगढ़ पर खावोहर की तरफ से आने वाले एक और

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> वहीं, ए० ५५०, ५५० )

<sup>े</sup> वहीं, प्रु० ५३७-३८।

<sup>ै</sup> वहीं, पृ० ५५०।

<sup>&</sup>quot; वहीं, ए० ७३५-३६।

प अगले वर्णन के लिए 'आरत आह पड़ीमी देश' नक्तो की पूर्वोक्त कीट देखिए।

सूले नाले के संगम के बाद, ७२° देशान्तर-रेखा से कुछ पहले दो शाखाओं मे बँट जातो है; दाहिनी शाखा सीधें पिछल बढ़ जाती है, और कुछ दूर तक टटोली जा सकती है; बाँई जरा दक्किन भुकते हुए पिछल बढ़ती है, और सिन्ध और पिछल को सीमा पर रेती नामक बस्ती के पास २८° अजांश रेखा तक पहॅच कर समाप्त हो जातो है।

वा र ध्यथवा वा इ नाले के नाम से क्या वा ट वा न का कुछ सम्बन्ध नहीं हो सकता ? महाभारत के कलकत्ता-संस्करण मे एक स्थल पर 'वाटधान' के बजाय 'वारधान' पाठ है मी । नकुल की यात्रा की योजना मे वाटधान का वाइ नाले के काँठे मे—सटनेर के इलाके मे—रहना पूरी तरह संगत होता है। घग्घड़ नहीं के जीवन-काल मे भटनेर अत्यन्त महत्त्वपूर्ण फौजी नाका भी था। मेरे अद्धेय गुरु श्रीयुत काशोप्रसाद जायसवाल ने हाल मे यह स्थापना की है कि वाटधान-पठान'। मै इस स्थापना को स्वीकार करने मे असमर्थ हूँ। हमारे प्रस्तुत सन्दर्भ के अतिरिक्त महाभारत का एक और सन्दर्भ वाटधानों की स्थिति को पश्चाब के दिखल-पूरवी छोर पर सर्वथा निश्चित कर डालता है। उद्योग-पर्व में जहाँ सेनाओं के जुटने का वर्णन है, वहाँ कहा है कि कौरवों की सेना इस्तिनापुर में समाती न थी, उस ने पड़ोस के सब प्रदेशों को ढक दिया; पड़ोसी प्रदेशों का उल्लेख वहाँ इस प्रकार है—

त हास्तिनपुरे राजन् अवकाशोऽभवत्तदा ।।२८॥
राज्ञां स्वयक्षमुख्यानां प्राधान्येनापि भारत ।
ततः पन्चनदं चैव कृत्सनं च कुरुवाहक्षम् ।।२९॥
तथा रोहितकारण्यं मरुन्भिइच केवला ।
अहिच्छत्रं कालकृटं ग्रहाकृकं च भारत ।।३०॥
वारणं वा ट घा चं च यामुनञ्चैन पर्वतः ।
एप देशः सुविस्तीर्णं, प्रभूतक्षनघान्यवन् ।।३॥।
वभूव कौरवेयाणां बहेनातीव संवृतः ।

श्रयांत् हिस्तनापुर मे कौरव सेनाये न समाती थों; श्रौर समूचा पञ्चनद, क्रुरु-राष्ट्र का बांगर ( क्रु रु जां ग स = श्राधुनिक बागड़), रोहितकारएय, मरुमूमि, श्रहिच्छत्र ( उत्तर पञ्चाल देश की राजधानी=श्राधुनिक वरेली जिले मे राम-नगर), कालकूट ( १ ), गंगा-काँठा, वारण ( वरण = वुलन्दशहर १ ), वा ट धा न श्रौर यामुन श्रयांत् कौलिन्द पर्वत ( = क्रुणिन्द राष्ट्र ) "—यह विस्तीर्ण देश उन से ढका गया। पञ्चनद, जैसा कि हम श्रमी देखेंगे, पञ्चाव नहीं, प्रत्युत सत-लज का निचला काँठा है। इस प्रकार पञ्चाल से पञ्चनद तक कौरव सेनाये फैली थीं, श्रौर वाटघान उन के बीच ही कही होना चाहिए।

जायसवाल जी ने वराहिमिहिर की बृहत्संहिता का एक उद्धरण पेश किया है, जहाँ "वा ट घा न-यों घे या:" को उत्तरापथ का निवासी कहा है। योधेय सतलज के निवले काँठे पर रहते थे'; वाटघानो का उन के पड़ोस में मटनेर के चौिगई रहना बहुत संगत है। वा ट घा न शब्द का श्रपभंश प ठा न होना भाषा-विज्ञान की टिप्ट से भले हो ठीक हो, पर पठान शब्द पश्तो या पख्तो भाषा के प श्ता न या प ख्ता न का हिन्दी ख्यान्तर सात्र है।

<sup>&</sup>lt;sup>३</sup> स० भा० ५, १९। <sup>8</sup> दे० भारतभूमि पृ० ३१०-११ <sub>१</sub> रूपरेखा पृ० १०६४ ।

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> रूपरेखा, ४० १३१ ।

सुन्नहरूपय शास्त्री वाले सस्करण में रोहतक-असग के ऋन्त की श्राकोष राजा वाली पंक्ति नहीं है, उस के स्थान में वहाँ यह पंक्ति है—

### लिलन्धान् वटधानाँडच दृतैरेव जिनाव तान् ।

'लिलन्यान्' के बजाय 'सिलीन्ध्रान्', 'एलघान्' श्रौर 'लिलिघान्' पाठ भी हैं। 'घटघान' के वजाय एक पाठ 'पाट-घान' भी है। फिर पजाब-प्रकरण के श्रन्त में 'वाटघानान् हिजान्' के बजाय 'श्रौपाष्ट्रतगणान्' पाठ है। लिलन्य, सिलीन्ध्र या एलध श्रौर श्रौपावृतगण की ज्याख्या करने मे मै असमर्थ हूँ। वाटघानों का नाम पजाव प्रकरण के श्रन्त के बजाय उस के आदि मे है, इस से कुछ भेद नहीं पडता, क्योंकि वाटघानों को स्थिति हमने पजाव श्रोर रोहतक-प्रदेश के बीच ही पाई है।

पजाब से लौटने के बाद नकुल की बात्रा का बर्णन वों है-

तीसरी चटा<sup>ई</sup>---धॉकड़ा से दिंगील

पुनम् परिवृत्याय पुष्करमण्यवासिनः ॥ ८ ॥ गणातुत्सवसंकेतान् व्यज्ञवस्युक्पर्यमः । सिन्धुकुरुशिशता थे च प्रामणीया सहायकाः ॥ ९ ॥ शुह्रामीरगणाञ्चैत ये चाश्रित्य सरस्वतीम् । वर्त्तवन्ति च ये मस्सर्वेयें च पर्यतवासिनः ॥ १०॥

"फिर लौट कर अब उस पुरुषर्थम ने पुष्करारस्य के रहने वाले उत्सवसंकेत गयो को जीता, और जो सिन्धु के काँठे मे आबाद अत्यन्त राकिशाली आमिशर्यों के (गया हैं) तथा जो शहूर और आमीर-गया है, और जो सरस्वती पर बसे हैं, तथा जो मझिलयों से गुजर करते हैं, और जो पर्वतवाधी हैं (उन सब को जीता)।"

पु कि रा र रथ पोकरत हो या पुक्कर का जंगल। तकुल सिरसा-प्रदेश के आसपास लौट कर वहाँ से सीधे सिन्धु को तरफ बढ़ता है, इस से स्पष्ट है कि वह घग्यद-हाँकड़ा के कांठे से उत्तर-पिन्छमो राजपूताना जीतता हुआ सिन्धु पहुँचता है। रघु और अर्जुन के उत्तर-दिशिवजयों में हम उत्स ब-सं के त का आर्थ समम चुके हैं , वह किसी विशेष जाति का नाम नहीं, प्रलुत ऐसो सब जातियों की परिभाषा थी जिन में विवाह को प्रथा खाणित न हुई होती; पोकरन प्रदेश अर्थान् पिन्छमो राजपूताना में भी वैसी कोई जातियाँ रहती रही होंगी। शहु या शौद्र नाम का एक गख-राज्य सिक-न्दर के समय भी उत्तरी सिन्ध में था । आ भी र देश पे रि स स के लेखक के समय (लगमग ८० ई०) पिन्छमी राजपूताना में सिन्ध को सीमा पर था ।

व त्ते य न्ति च थे म त्यै:—जो मझिलयों से गुजर करते हैं—उन लोगों ने सिकन्दर और उस के साथियों को मी चिकत किया था। हिगोल नदी के पिछम, भारतवर्ष की पिछमी सीमा रास मलान के ठीक वाट उन्हें ऐसे लोग मिले थे, जो केवल मझली पर ही गुजर करते, तथा वडी मझिलयों को हिड्डियों से ही अपने म्होंपड़े भी बनाते और झाते थे। यूनानियों ने उन का नाम इ ख्यु ओ फ गो ई (Ichthyophagor) अर्थात् मत्त्योपजीवी रक्खा था, और यहाँ भी उसी का ठीक अनुवाद है। उस जाति का जीवन आज भी वैसा ही है, उन के डोर-डंगर गाय-वकरी तक मझली ला कर रहते हैं।

राष्ट्राभीरगर्थों और मत्योपजीवियों के देशों के वीच जिस सरस्वती का जिक्र है, वह सिन्य नदी के दाहिने होनी चाहिए। वहाँ तोन ही मुख्य नदियाँ हैं—हाव, पोराली और हिंगोल। हाव, सीरखर छौर पव पर्वतों के वीच है, उस

<sup>ै</sup> भारतभूमि ५० २०८। ै रूपरेखा, ५० ५७२। ै पेरिसस, ५० ६९ ।

की दाहिनी धारा का नाम सारु ना है; वही सार स्वातो हो सकती है। पार्वत वासी यहाँ कलात के पहाड़ी—बाहुई लोग—ही हो सकते हैं। कलात का अर्थ हो है पहाड़ी गढ़।

चौथी चढ़ाई वास्तव मे अलग नहीं, तीसरी के ही सिलसिले मे है। उस का वर्णन यों है-

चीथी चहाई--सुरुमान, टोवा-काकर

कुल्स्नं पश्चनदं चैत्र तथैवाभरपर्वतम् । उत्तरक्योतिपं चैव तथा दिग्यकटं पुरम् ॥११॥ द्वारपार्डं च तस्सा वश्चे चक्रे महाशुतिः । रामठान् हार्ह्णांश्च प्रतीच्याक्ष्वैत्र ये नृपाः ॥१२॥ तानसर्वान् स वश्चे चक्रे शासनादेव पाण्डवः । तन्नस्थः प्रेषयामास वासुदेवाय आस्त ॥१३॥ स चास्त्र गतमी राजन् प्रतिज्ञप्राह शासनम् ।

— "समूचे प इव न द को तथा का मर पर्वत को, और उत्तर तथों ति प को तथा दि व्य कट पुर को, और हार पाल को उस तेजस्वी ने सट से वश में कर लिया। राम ठो को, हार हूं गों को तथा जो पिच्छमी राजा हैं उन सब को, उस पायडव ने (दूर्तों द्वारा अपना) शासन मेज कर ही वश में कर लिया। वहीं ठहरे हुए उस ने, हे भारत, वासुदेव (कृष्या) के पास हुक्म मेजा; और उस ने उस के हुक्म को बेघड़क स्वीकार कर लिया।"

इस से प्रकट है कि नकुल इस दिशा में दिव्यकटपुर तक या द्वारपाल के देश तक गया, और वहाँ से रामठों आदि के पास उस ने केवल अपना शासन मेजा। प ख़ न द का अर्थ पंजाब मान लिया गया है; वासल मे उस का अर्थ पंजान द करना चाहिए। सिन्ध में मिलने से पहले और पंजाब को बाको सब निदयों का पानी ले लेने के बाद सतलव पंजान कहलाता है, और उस के काँठे का नाम भी पंजानद है। मत्स्योपजीवी देश से कलात की अधित्यका चढ़ने के बाद पंजानद पर आ उतरना स्वामाविक था। अ म र-प व त उस के पढ़ोस में सुलेमान और शीनगर के दिक्तनी बुमावों में कहीं होना चाहिए; या वह सुलेमान-शोनगर का ही नाम हो। फिर उ त र-च्यों ति द, दि ज्य क ट पुर और द्वार पा ल के देश की भी मैं ठोक ठीक पहचान नहीं कर सकता हूँ, पर इस में सन्देह नहीं कि ये भारत के सीमान्त स्थान थे, क्योंकि कहें देश की भी मैं ठोक ठीक पहचान नहीं कर सकता हूँ, पर इस में सन्देह नहीं कि ये भारत के सीमान्त स्थान थे, क्योंकि नकुल इन के आगे नहीं बढ़ता। उ स र ज्यों ति व नाम प्रा म्ह्यों ति व के नमूने पर है, दोनों ही सीमान्त देश थे, यह देखते हुए उत्तर-ज्योतिय को सुलेमान, शीनगर और टोवा-काकड़ की तिहरी पर्वतर्थस्वता का समूचा प्रदेश मानना ठीक जान पड़ता है। दिव्यकट पुर उसी में कहीं होना चाहिए; क्या वह हुकि या कुहटा में से कोई है ?)

कौटिलीय अर्थशास्त्र २. २५ मे हा र हू र क देश की अंगूरी शराब का उन्नेस इस प्रकार आया है— सद्दीकारसो मन्न । तस्य स्वदेशो व्यास्थानं कापिजायनं हारहुरकमिति ।

हारहूरक हर उच ती नाम का बनाया हुआ सस्कृत रूपान्तर है। वास्तव में हर उच ती संस्कृत सर स्व ती का रूपान्तर है, और हर उचती का रूपान्तर—अरखुती, अरगंद । अंगूरो की खान कन्दहार शहर जिस नदों के काँठे में बसा है, वह अब भी उसी—अरगदाब—नाम से परिचित है। हमारे प्रस्तुत सन्दर्भ का हा र हू ए। वही हारहूरक है। रा स ठ का अर्थ सस्कृत मे हीग भी है, रासठ देश स्पष्ट ही होंग का देश था। आज भी पिछ्लमी अफगानिस्तान और पूर्वी ईरान ही होंग के मुख्य घर हैं, उस, होंग देश का केन्द्र हेरात तथा कन्द्रहार ही आज भी होंग के मुख्य बाजार हैं।

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> शामशास्त्रो का संस्कृत २, पृत्र १२०, पंत्र १६। .

भारतभूमि ए० १८५।

रा म ठ का क्षर्य हेरात का प्रदेश करना चाहिए। ऋर्जुन के उत्तर-दिग्विजय में जो हि त क्षर्यात् अफग़ानिस्तान के दस मरडलों का उक्लेख जा चुका है, 1 कन्दहार और हेरात ठेठ अफग़ानिस्तान के किनारों के प्रदेश हैं, वे दोनों नकुल के दिग्विजय में कहे गये हैं, इसलिए वे अफगान-देश के उस जिलों में न थे।

सुन्नहरूप शास्त्री बाले संस्करण में इस प्रसग मे ऋरण, रोम, यवनों के पुर, लम्बक और वन्धक देश—इतने नाम और हैं। ऋरण ऋ र व का अपपाठ जान पड़ता है, और ये सब नाम स्पष्टतः पीन्ने से जोड़े हुए हैं।

वत्तरक्योतिष से नकुल मद्र देश (रावी-चिनाष के बोच) की राजधानी शाकल (स्थालकोट) वापिस आता है, जहाँ उस का मामा शल्य 'प्रीतिपूर्वक' उस की अधीनता मानता है (१४-१५)। तय वह वहाँ से वड़ी तैयारी के साथ अपना अन्तिम सन्प्र स्थान (चढ़ाई)

करता है, श्रौर

ततः सामरकुविस्थान् स्टेच्छान् परमदारुणान् ॥१६॥
पह्नान् यवराह्येव किरातान् यवनाम् शकान् ।
सतो रत्नान्युपादाय वहे कृत्वा च पार्थिवान् ।
स्यवर्तत कुरुत्रेष्ठो मकुकिह्चन्नमार्गिवत् ॥१०॥
करमाणां सहस्राणि कोर्श तस्य महात्स्यः ।
सहर्दश महाराज कुरुश्रीस्य महाधनम् ॥१८॥

—"तन सागर के पेट मे रहने वाले परम बाक्य म्लेच्छ पहुवाँ, वर्वरों, किरातों, यवनों और शकों को वश में कर के तथा उन राजाओं से रहों के उपहार ले कर वित्र-मार्गों का जानकार कुरुशेष्ट नकुल वापिस लौटा। वस इंजार ऊँट उस महात्मा के महान् धन वाले कोश को ग्रुपिकल से डो कर लाये।"

सा गर कु चि खा न् श का न् इन शन्दों मे दारयवहु के अमितेखों के स का तर दर या या स का पार दर या विस्तृत क्यले ससुत और द तया विस्तृत क्यले ससुत और द त्या विस्तृत क्यले ससुत और द पर रहने विस्तृत क्यले ससुत और वहु (आम्) नदी उसी ससुत में अपना पानी ले जाती थी। उस के तट पर रहने विले शकों को प्राचीन ईरानी स का तर दर या या स का पार दर या कहते थे। पह्नवों या पार्थवों की सात्र सूर्वि सी उसी सागर का तट था। फारिस पर सकर्ती अधिपत्य खापित होने तथा पलस्त तक में यूनानी उपनिवेश वसने के वाद से कुछ यवन (यूनानी) विस्तियाँ भी उस सागर के तट पर रही हो सकती हैं। उत्तरी विन्यत की किसी किरात जाति का भी उस सुदूर जगली प्रदेश से सवन्य रहा हो सकता है, और वर्वर से भी किसी वैसी ही जंगली जाति का असिप्राय है; अथवा ये दोनों नाम फालस् जोड दिये गए हैं। ऊँटो पर सजाना बाद कर लाने की बात वर्णन को सञ्चा बना देती है।

१ भारतभूमि ए० ३१२, रूपरेखा ए० १०६८।

<sup>ै</sup> रूपरेखा प्र० ४०६।

### गोमंत पर्वत

रावबहादुर वासुदेव अनतप्रभु बाम्बर्डेकर, नासिक

[ इरिवंश में वर्णित है कि, दक्षिणापय मे गोमंत पर्वत पर श्रीकृरण और जरासंघ में एक भयानक चक्र-मुघल युद्ध हुना था। मराठी की एक पत्रिका में प्रकाशित एक लेख में इस पर्वत की शिनायृत गोओं प्रदेश के एक पर्वत से करने का रूपल किया यया है। परंतु श्री० पा॰ वा॰ काणे ने उस प्रयक्ष की पूरी निर्यक्ता दिखलाई है और उस पर्वत को उत्तर कनाहा में सुप्रसिद्ध थैरसन्पा प्रपात के निकट कहीं बताया है जो कि ठीक है। उस का ठीक स्थान विश्वित करने का प्रयक्ष इस कर सकते हैं।

हिस्तंत्रा में श्रीकृष्ण का दक्षिणापथ मे गोमंत पर्वत तक का रास्ता इस प्रकार बताया गया है। १. वेणानदी, रे. करवीर-पुर ( आधुनिक कोव्हापुर ), ३. यज्ञगिरि, १. खट्वांग नदीं, ५. कींबपुर, ६. अनहह तीथे ओर ७. गोमंत पर्वत ॥

इस वर्णन की पूरी जाँच करने से इतना रुपष्ट है कि 'गोमंत' अनडुइ तीर्य के नीचे परंतु वनवास्य देश की सीमा में, है। इरिदंशकार के अनुसार वनवास्य देश की सीमा चाहे कुक भी रही हो अब उस से उत्तरी कनावा ज़िले की पूर्वी सीमा पर, सिसीं करने से २० मीक आपनेप दिशा में स्थित मैसूर राज्यान्तर्गत वनवासी गाँव का बोध होता है। इसी वनवासी गाँव के दिनखन इरिवंश में गोमंत पर्वत है, वो कि वस्तुतः सल्लाद्रि की एक चोटी है। विजयनगर के राजा हरिहर के किष्ठ माई मारप के १३४० ई० के एक ताश्रपत्र में इस पहाब का ठीक इमी नाम से उल्लेख है।

उस तालपत्र के सम्बद्ध क्षंत्र का अनुवाद इस प्रकार है:—'मारप्'ने कदम्ब विश के सरदार क्छमन से पश्चिम का एक प्रदेश कीत,'कर गोमंत पर्वत पर स्थित सुंदर चंद्रगुप्ति पर निवास किया, और प्रजा की शांतिपूर्वक सुरक्षा की ।''''गोमंत पर्वत, जिस का कि दूसरा नाम चंद्रगुप्ति है, वनवासी-बारह-हज़ार-राज्य की शानधानी तथा कुंतल देश का आभूषण '' ''।'

हरिनंश ने इस देश के पशु-पक्षियों और वृक्ष-वनस्पतियों, जलप्रपातो, हाबियां, चन्दन-वनों, मस्त्र और रुवंग-रुताओं सादि का जो वर्णन किया है, यह इस प्रदेश पर अब मी पूरी तरह घटता है। ]

आपल्या विमूतिमत्त्रानें भारतववीतील कोटयविष हिंदु की पुरुषांच्या अंतःकरणांत आज इजारों वर्षे ठाण देऊन वसलेल्या भगवान् श्रीकृष्णाच्या चरित्रांत, त्यांनी विज्ञणमारतांतील गामन्त नामक एका पर्वतावर जरासंधाशीं युद्ध केल्याचा एक प्रसंग हरिवंशांत विण्लेला आहे. परंतु हा गोमन्त पर्वत कुठें आहे ते आजच्या भौगोलिक परिस्थितीस अनुः केल्याचा एक प्रसंग हरिवंशांत विण्लेला आहे. परंतु हा गोमन्त पर्वत कुठें आहे ते आजच्या भौगोलिक परिस्थितीस अनुः केल्याचा एक प्रसंग हरिवंशांत विण्लेला आहे. परंतु हा गोमन्त पर्वत कुठें आहे ते आजच्या भौगोलिक परिस्थितीस अनुः भांतांतल्या एका 'श्लीगोयवाव' नामचारो गृहस्थानें मुवईतील 'विविधज्ञानविद्धात' मासिकांत १९२१ साली एक लेख भांतांतल्या एका 'श्लीगोयवाव' नामचारो गृहस्थानें मुवईतील (विविधज्ञानविद्धात' मासिकांत १९२१ साली एक लेख विल्लं, 'गोवें या अपअष्ट नांवाचे मूलचे रूप गोमन्त असे होतें, त्या गांताचेंच नांव त्यांतल्या एका पर्वताला होते' इत्यादि सम मानेल तसलीं हास्यास्पद विधानें करून, परमण्डय भगवान् आकृष्णाला गोव्यासारक्या ठिकाणो आण्न सोडलें. त्यावर सुवईतील प्रोफेसर पांहुरंग वासन काणे, एम्० ए०, एल्-एल्० एम्० या इतिहास संशोधक विद्वान् गृहस्थानें महान्याहरूय-पत्रिका नांवाच्या नियतकालिकांत, गोयवावच्या जल्लर त्या सर्वे चुका दालवृत, हा पर्वत उत्तर कनाडा राष्ट्र-साहित्य-पत्रिका नांवाच्या नियतकालिकांत, गोयवावच्या जल्लर त्या सर्वे चुका दालवृत, हा पर्वत उत्तर कनाडा

जिल्ह्यांतत्त्या सुप्रसिद्ध गेरसच्या धवधन्याच्या जवज्यास असता पाहिजे असें सिद्ध केले, परंतु नक्की जागा दाखविदी नाहीं. ती दाखविष्याचे या लेखांत योजिले खाहे. तत्पूर्वी 'गोयबाय' यांच्या म्हणण्याचा किचित् परामर्श घेणे अवश्य आहे..

गोन्यांचे 'गोमंत' किया 'गोमतक' हे प्राचीन नांव म्हणून सांगण्याचा त्यांचा प्रयक्ष व्यर्थ असून, हे नांव गोंप-वाव सारख्या काही जणांनी आपुल्या त्या भूमीला व परपरेने आपणाला मोठेपणा मिन्चून देण्याच्या हेत्ने, गेल्या शंभर वर्षाच्या आंत, नवीन वनविरेले आहे. गोवे याचे नांव गोवा किया गोवे असेच असरयाचे अनेक लेखांवरून सिद्ध आहे. आणि गोन्यांतील च्या होगराला अगर पर्वताला 'गोमन्त' असे नांव ते देर्ज पाहतात, त्याचें तर नांव 'व लं ग डों ग र' असे आहे. महाराष्ट्र सांवर्सारक १९३३, ५० ११४. शिवाय गोमन्त याचा गोवे असा अपभंश कसा होतो, हें एक व्याकरण-शास्त्रांतले नवीनच कोडें आहे. असी, आतां हरिवंशांतोल विष्णुपवं अ० ३७ वे ४० यांतील श्रीकृष्णाच्या द्विणापयांतील प्रवासाची माहितो देऊन, त्यांतील भूगोल विषयक वर्णनाची छाननी करूं

जरासघ १८ न्या वेळी सथुरेवर चालून येत असल्याचे वर्तमान समजतांच, त्याच्या भयाने जासहेहे यादव एकत्र जमून त्याच्या प्रतिरोधाचा विचार करूं हागहे. तेव्हां विकट्ठ नांवाच्या एका राजनीतिनिपुण व तेजस्वी यादवानें

श्रीकृष्णाला उदेशून भाषण केले की, "या यदुव्र राची उत्पत्ति कशी झाली हैं तला भी श्रीकृष्णाचा दक्षिणापधातीरूपवास. सांगतो नतर पुढे काय करावयाचे तें सांगतों. साझे बोळजे हुला युष्त वाटले तरच सीं संगिन त्याप्रमाणे तू वारा. सर्वेज्ञ ज्यास ऋपीकडून जशो हकोगत मला कळलो तशीच मी सांगतों. मनूच्या वंशांत हुर्बरव नांवाचा पराक्रमी राजा होता. त्याची मधुमति नांवाची प्रिय भार्यो ही मधु नामक दैत्याची मुलगी होती. एके दिवशी हर्यस्वाळा त्याच्या व्येष्ठभात्याने राज्यांतून हांकृन दिले. तेव्हां पत्नीच्या आग्रहावरून हर्यस्य आपल्या सासन्याकहे गेळा. त्याने आपछे राज्य हर्यशाला अर्पण केले. त्याराष्ट्राचे नांव आ न तं. त्याला यद् नांवाचा एक पुत्र झाला. पित्याच्या निधनानंतर तो आनतेदेशाचा अधिर्पात बनरुा. त्याला घूम्रवर्ण सर्प ( नाग ) राजाने, आपल्या स र्प पू र नांवाच्या राज्यांतं नेऊन आपल्या अविवाहित पांचकन्या अर्पण वेल्या. त्यांपासून त्याला (१) मुद्दुहंद (२) पद्मवर्ण (३) साधव (४) सारस आणि (५) हारित असे पुत्र झाले. ते पराक्रमी व हुल्दीपक होते. ते वर्यात आल्यावर, पित्याच्या आज्ञेत्रमाणें सुनुक्रुंदाने नर्सदातीरावर 'सा हि स्म ति' नावाची आपनी राजधानी स्थापिनी पदावर्णीने सह्याद्रीस्था पाठारावर, वेजानदोच्या कांठीं आपको राजाधानी स्थापिती. त्या नगराचे नांव कर वीर व देशाचे नांव प द्या व त1. तो देश साधारणपणे छद्दान होता. सारसाने 'क्रॉं च पूर'' नांवाचें मोटे रम्जीय क्षसें नगर वसविरे. तेबील मृतिका' ताम्रवर्णाची होती, व ह्या नगरीच्या समोंवारचा विस्तृत व ससृद्ध प्रदेश 'व न वा सी' या नांवाने प्रसिद्ध आहे. हारिताने समुद्रांतील एक देट आपलें राज्य केलें. त्याद्वीपांत अदुख्य रत्ने भरहे की असून तेथील क्रिया सुंदर होत्या. त्याराज्यांत सद्ग्र नांवाचे श्रीवर होते". इत्यादि

<sup>े</sup>षधावर्गोर्डाप रार्जार्थः सहारृष्टे घुरोक्सम् ॥ चकार नवा वेणायास्तीरे सरस्वताकुछे ॥२॥ विषयस्यास्वर्गः हात्या सप्णै राष्ट्रमेय च ॥ विवेद्यायामासम्पः सवमप्रायहुक्तमम् ॥२५॥ रैसारयेनाचि विद्या स्मे कींचपुर महत् ॥ चंपकाद्योक्कयहुक्तं विष्ठलं लाझसृत्तिकम् ॥२०॥ वनवासीति विषयातः स्फीतो जनपदो सहान् ॥ पुरस्वतस्यत् श्रीमान्हुमे सावंह्रं केषृत्तः ॥२८॥ वहास्वितिष समुद्रस्य द्वीप समिन्नपालयत् ॥ रस्वतस्यय सप्णै वारीजन मनोहस्य ॥२९॥ तस्यदाकाजके महा मद्गुरा नाम निश्नुता. ॥ वे एश्ति सदा घत्वान् समुद्रोदर चारिण, ॥३०॥ हरिश्या, विष्णुपर्न, अस्याय ३८.

"यद्रच्या पश्चात् माघव आनर्त देशाचा राजा झाला. माघवाचा पुत्र सात्वत व सात्वताचा भीम. सात्वताचे व भीमाचे आपण (यादव) वंशज असल्यासुळे, सात्वत व भैम या नांवानी आपण संवोधिले जातो. भोम राजा ध्यानर्त देशावर राज्यकरोत असतां, अयोध्येचा राजा रामचंद्र याचा बंधु शत्रुष्त यानें लवणाचा वध करून मधुवनाचा उच्लेद केला, आणि त्याठिकाणों आपुल्या मधुरानगरोची स्थापना केली. राम लदमणादि वंधूंचे ध्रवतारखत्य समाप्त झाल्यावर, भीमराजा तेथे राज्य करूं लागला. भीमाचा पुत्र अंबक व अधकाचा रैवत. रैवत पुत्र जो ध्रव्ह तोच विश्वगर्य. त्याचे वसु, बधु, बधु, बुषेण वसमाच है चार पुत्र. वसूने कुंतिदेशांत राज्य केले. त्याला वसुदेव नांवाचा पुत्र व कुन्ति (ही पुढें पण्डूची राणी झाली) आणि क्रांतिमति (चेदिराज दमयोचाची राणी) झा दोन कन्या होत्या. अशा रीतांने यादव वंश प्रसृत झाला. जरासंघ हा सर्व विद्यमान राजांत वलवान् आहे, आणि आपली सामग्री अगदीं अल्प आहे. आपल्या नगरिला त्याने वेढा दिला तर, एक दिवससुद्धां तो सहनकरण्याचे त्राण आपणांत उरलेले नाही".

विकदू चें हे निवेदन ऐकून, श्रीकृष्ण म्हणाळा, "मीं समर्थ आहे तथापि सध्यां तुमच्या म्हणण्याश्रमाणे वागतों. मीं दुर्बेळात्रमाणे वळरामासहवर्तमान येथून निष्न सखाद्रोनें युक्त असळेल्या अत्तय व शोभिवत दिच्छापयांत प्रवेश करितों '. त्या प्रवेशांत गेल्यावर, करवीरपूर आणि क्रोंचंगूर या नगरांचे व 'गोमन्त' नामक श्रे छ पर्वताचे दर्शन करूं. आम्हीं मथुरेंत्न निघून गेळों असे कळतांच, जयाने उन्मत्त झाळेळा जरासध आमचा पाठळाग करोळ."

पुढे श्रीकृष्ण आणि वलराम, यहुवंशीयांनी अलंकत केलेल्या करवीर नगरास आले. तेथे त्यांनी वेणानदीच्या तीरावर अतिविस्तत अशा नयमोध वृद्धाखालों, तेजःपुंज दिसणारा, अपरिश्रांत व अल्यय असा मार्गवराम वसलेला पाहिला त्या ऋषिशार्दूळाला मधुर व नम्न शन्दांनी श्रीकृष्णम्हणाला, "भार्गवा, आपण एक शीम्रगामी बाण मारुन समुद्र मार्गे हटविला, आणि अपरान्तामध्ये (उत्तरकोकणांत) ५०० धतुष्ये लांव व ५०० वाण रुद्ध येखे 'शूर्पारक' नांवाचे चेत्र वसविले'. हे विमा, तुला एक गोष्ट विचारावयाची आहे ती ऐकून आम्हांला युक्ति सांग." त्यावर परशुरामाने उत्तर दिले कीं, "हे सर्वशक्तिमान कृष्णा, तुला मसलत सांगण्यासाठीच, शिष्य बरोवर घेतल्याशिवाय, अपरान्तांत्न मी एकटाच येथें आहें. "हे करवीरपूर व भोंवतालचे राष्ट्र तुझ्याच पूर्वजांनी निर्माण केले आहे. येथे हल्ली शृगाल वासुदेव नांवाचा भार कूर असा राजा आहे, म्हणून ह्या नगरींत तुम्ही राहूं नका. तुम्ही कोणच्या ठिकाणी राहून उन्मत्त वरासंघाशी युद्ध करावे ते मी सांगतो.

· आपण आतांच्या आतां आपुरुया बाहुबळाने ही वे णा न दी तरून जाऊं. आणि या पद्मावत देशाच्या सीमेवर, थ झ गि री म्हणून सह्माद्रीची एक शाखा आहे, त्या ठिकाणी आजची रात्र राहू. ते स्थान मांसभज्ञक चोरांचे निवास-

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup>ततः सहायक युतं सहार्येणाहमक्षयम् ॥ आस्महितीयः श्रीमंतं प्रवेहये दक्षिणापयम् ॥९॥ <sup>९</sup>वरम्बर

<sup>ै</sup>स्वया सायक वेरोन क्षिस्तो मार्याव सागरः ॥ इष्टुपातेन नगरंकृतं श्रूपोरकं त्वया ॥२८॥ धनुष्यंच शतायाममिपुश्चसतोच्छ्रयम् ॥ सहस्त्याच निकुंत्रेषु स्कीतो अनपदो महान् ॥२९॥ अतिक्रस्योदधेर्वेकामपराते निवेशितः ॥ त्वयातत्कार्तवीर्येख्य सहस्रभुक्काननस् ॥३०॥ धनुष्य आणि वाण यांच प्रमाण असें। चार हात क्षंत्रीचें एक धनुष्य, दोन हात क्षंत्रीचा एक वाण. धनुष्य आणि वाण यांच प्रमाण असें। चार हात क्षंत्रीचें एक धनुष्य, दोन हात क्षंत्रीचा एक वाण. हिर्संश स० ३९.

स्थान' आहे. नतर दुचरे दिवशी आपण ख द्वां गा नांचाची नवी ओळांह्न जार्ज. ती नदी पर्वतापासून खाळी पढते. त्यानदोचा धवधवाहि गंगे सारखा आहे. त्यांत कसोटोचे दगङ मिळतान'. त्यांठिकाणी विश्रांति वेतस्यावर, पुढें जातां जावां आपणास रमणीय असें कों च पूर छागेळ. त्या नगराचा, तुष्ट्याच वशांतीळ, महाकिप नांवाचा व वनवास्य देशाचा खामी आहे'. त्याची प्रजा वनवर लोकांची आहे. परतु त्या राजाळाहि न मेटतां, सूर्यांच्च होईपर्यंत जा न हु ह नामक तीर्यांवर जाउल तेथेच आपण विश्रांति वेदं. तेथून मार्गस्य मास्यावर, आपण सह्याद्वीच्या दरीतोळ प्रख्यात गो म न्व नामक गिरोवर गमन करं त्यापर्वताळा अतेक शिखरे अस्न, त्यांतृन एक फार उंच असें आहे. त्यावर संचार करून, तुम्ही हुर्ग युद्धाच्या पद्धतीने जरासधाळा जिकाळ'. शैळ युद्धांत त्याचा निकपाय होईळ. तो समाम 'चक्रमुशळ' या नांवान प्रख्यात राहीळ. त्यावेळी तुझें विष्णुक्तप उत्तम प्रकारे व्यक्त होईळ." या प्रमाणें पुढे ते गोमत शिखरावर येउल पांचळे तो पर्वत अगर हुच (चंवनिषरे) तमाळ, एळा (वेळदोडा), मरीच, पिंपळी यांची वने, नाळेचे (देशदार) हुच, अशोक हुच इत्यादि अनेक तकतांनी दाट मरळेळा आहे. त्यावर हत्तोंचे कळप होते. सिंह व व्याघ यांच्या आरोळवानीं जो हुमदुसून गेळा होता. त्याच्या वरीतृन जळधारा वाह्त असस्यासुळे चंद्रकिरणांनी तो फारच शोमिवत दिसत होता. त्याच्या प्रपावांतृन निघाळेख्या नशांची शोभा अपूर्व होती. त्याचा पायया विशाळ असून शिखर चच होतें ' इत्यादि. आतां, या वर्यानपैकी करूर त्यागोष्टी विचारांत घेउन गोमन्त पर्वताचा शोध करूं.

#### 'गोमंत' शोध

विकृत आणि परशुराम याच्या कथनांतून, हरिवशांतील 'गोमन्त' पर्वत म्हणजे सह्यात्रीच्या ओळीतील दच्यांनी व शिखरांनी युक्त असलेला सहाचाच विशिष्ट भाग आहे. हे विस्त येईल. श्रीकृष्णाच्या दक्षिणापथांतील प्रवासाचे शेवटचें

विस्त्रां वेणामिलां पुण्यां नवीसधैव बाहुमि, ॥ विषयति निवासाय गिरिं गच्छाम दुर्गसस् ॥५५॥ रग्यं यज्ञगिरिं नाम सहस्य प्रवर्ध गिरिस् ॥ निवास मास सक्षाणां चौरकर्सणाम् ॥५६॥ वेप्राये यज्ञगिरिं नाम सहस्य प्रवर्ध गिरिस् ॥ निवास मास सक्षाणां चौरकर्सणाम् ॥५६॥ वेप्राये तत्र निवासेकां व्यद्यांगानाम निवासाम् ॥५०॥ सहते सतिरियासो निक्योपकस्यणाम् ॥ गगा प्रपात प्रतिमां मद्यांच सहतो गिरे ॥५८॥ वेद्यांकरंत्रकते राजा कृष्ण वर्मरेतः सदा ॥ महाक्विरितिक्यातो वनवास्य वनाधियः ॥६१॥ वेष्तवस्यक्षेत्र राजान निवासाय गतेहिन ॥ तीर्यमानहर्शनाम तत्रस्यासमा संगताः ॥६२॥ वेत्रव्याता गिस्थामः सद्यस्य विवरं गिरिस् ॥ गोमन्त मिति विक्यात नैक व्या विवृत्यत्म ॥६३॥ व्रंतस्यो तस्य क्षेत्रस्य गोमन्तस्य वनेचरो ॥ दुर्गं युवेन धावतो वरास्थ विवेष्यस् ॥६८॥ हिर्मंक व० ३९.

कताचाह विचित्रंच नाता हुम विभूषितम् ॥ नातागुत पिनद्धाग चित्र चित्रमैनीहरैः ॥५॥
हरि प्रपातांद्धत्वैहक्त बार्वृंक पह्यवे ॥८॥ पनसागातकालोधेर्वेत्र स्पद्म खंद्नैः ॥११॥
त मा छै कावनयुत म री च खुप सक्कम् ॥ पि प्य छी विक्रक्रिक चित्रमिगुति पाद्ये ॥१२॥
हिंताकेत्रच तमाकेरच पुत्रागीद्वोप शोभितम् ॥१॥
ना ग यू य समाकीर्ण मुग सवात शोभितम् ॥१॥ सिंह द्वार्वृंक सबदे- सततं प्रतिनादितम् ॥१८॥
सोवितं वारिवारानिहचत्र पावैत्रच शोभितम् ॥१९॥
मुखेन दुविकाकेन शिरमापुष्टितेनच ॥ ते तमासाव गोमन्तं रस्ये सूरिवरांचमम् ॥

हरिवंदा अ० १०

स्थळ म्हणजे हा 'गोमन्त पर्वत' होय. त्याचा शोध, कथेंत विधिकेलीं प्रादेशिक व इतर लक्षणे त्या त्या क्रमाने घेऊन त्यांचरून केला पाहिजे. यदूच्या आहोने त्याच्या चार पुत्रांनीं स्थापन केलेलीं लहान-मोठीं चार राज्ये दक्षिण-मारतांत मोहतात. त्यां-पैकीं दोन म्हणजे सुचुकुंदानें ऋसवान् पर्वताच्या आश्रयानें नर्मदातीरावर वसविकेली माहिष्मती नगरो, आणि हारिताने ससुद्रांतील एका वेटावर वसविलेलें राज्य. यांचा—निदान पहिल्याचातरी—गोमंत पर्वताशों कांहीच संबंध येत नाही. बाकी राहिलेलीं दोन. पहिलें सहाद्रोच्या पठारावर, वेणानवोच्या तीरी, पद्मावतानें वसविलेलें 'प द्मा व त' नांवाचे लहानसे राज्य. त्यांची राजधानी क र वी र. दुसरें, सारसाने वसविलेले 'क्री च पू र' नगर. त्याच्या सभोवारचा विस्तृत व समृद्ध प्रदेश 'व न वा सी' या नांवाने प्रसिद्ध होता. म्हणजे क्रींचपूर हे वनवास्य देशाच्या राजधानीचे शहर झाले. पद्मावत आणि वनवास्य देश या दोन राज्यांत आलेली श्रीकृष्णाच्या प्रवासांतीलस्थले व त्यासंबंधी हरिवंशांत वर्णन केलेली माहिती यांचे सक्लन येणे प्रमाणे:—

| स्यकें                           | <b>ळक्षणे व विशेष माहिता.</b>                                                                                                                                                          |
|----------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| १ वेणानदी.                       | बाहुबस्तानें तरून जाण्याइतको स्रहान नदो.                                                                                                                                               |
| २ करवीरपूर.                      | पद्मावताच्या राजधानीचे शहर.                                                                                                                                                            |
| ३ यज्ञगिरि.                      | सह्मपर्वताची एक शाखा. त्याच्या आसमंतात् मांसमक्षण करणारे चीर राहतात. हे खळ पद्मावत<br>राज्याच्या सीमेवर आहे.                                                                           |
| ४ खट्यांगा नदी.                  | हो नदी पोहून जाण्यासारखी नन्हती. ती पर्वतावरून खास्री पडत श्रमल्यासुळे तिचा धवथवा वनस्रा आहे. त्या नदीत कसोटोच्या उपयोगी पडणारे दगड मिळतात.                                            |
| ५ कौचपूर.                        | वनवास्य देशाची राजधानी. येथीळ मृत्तिका ताम्रवर्णाची आणि प्रजा वनचर लोकांची आहे. ( रानांत्त<br>राहणाच्या मिल्ल लोकांसारखे, किंवा राक्षस म्हटलेल्या लोकांसारखे, अगर मूळचे द्राविडी लोक). |
| ६ आनडुइतोर्थ.<br>७ गोमन्त पर्वत. | वनवास्य देशांतील एकाद्या नदीचे बनलेलें तीर्थ.<br>याचे वर्णन वर आलेंच आहे.                                                                                                              |

आतां या स्थळांचा क्रमशः विचार करू. वेणानदी अथवा करवीर या स्थळांपासून गोमन्त पर्वतापर्यतच्या प्रवासांची मापन अजमासे १००।१८० मैल होते. हा सर्व प्रवास सल्लाहोच्या लोळींतून झालेला असल्यासुकें वर्प्युक कोष्टलांतील स्थळ त्या लोळींत अगर जबळपास असली पाहिजेत हे उबढ आहे. प्राचीन काळच्या देशाची, पर्वतांची, अगर पर्वतांच्या पोटभागांचीं, नद्यांची व तीर्थ-वेत्रांचीं नावे आजमितीसहि त्याच स्पांत अथवा किंचित अपश्रष्ट रूपांत तरी राहिलीं असतील असे नसल्यासुके, अशीं शेकडों स्थळे आहेत की, न्यांची स्थाने निश्चित सांगणे मोटमोठ्या विद्वानांसिह अशक्य होते. तेन्हां यज्ञगिरि, खटवांगानदी, कीचपूर, आनस्हहतीर्थ हीं स्थळे असुकच आहेत असे निश्चित सांगणे चुकीचें होईल. आतां टप्यांच्या स्थळांचा तपास काढीत गोमन्त पर्वताकडे जाऊं.

१ वेगानदी:—ही नदी सावारा जिल्ह्यांत महावकेश्वराच्या पहार्बात्न उगम पावृन सावाच्याच्या पूर्वेस, माहुछी, गांवाजवळ कृष्णानदीळा मिळते. या ठिकाणाळा 'संगम-माहुळी' म्हणतात. ही कोल्हापूरचे उत्तरेस ( सुमारें ३५ मैळांवर ) असल्या वहळ सर्वांची एक वाक्यता आहे.

२ करबीरपुर:---न्हणजे सध्यांचे कोल्हापूर. या वहरू वाद नाही.

३ यज्ञिगिरि:---प्रो. काणे यांनी या सर्वधात कांही हिहिलेलें नाही. रा० 'गोयवाव' यांचे सते "वेळगांवच्या उत्तरेस २० मैंडांवर 'हुन्तर' नांवाचा डोंगर आहे तो. त्याला पवित्रगिरि किंवा पैझरगड अशो सांप्रत नावे आहेत. त्याच्या आसपास १०१५ मैळांच्या भागांत मांस साणारे व घोर कमें करणारे 'वेरड' नांवाचे छोक राहतात." अशीं छक्षण सांग्रन त्याळा वॉम्बे गझेटियर जि. २ पा. ५७१ वे (वेळगांव ) मधोल हुन्नूर डोगराच्या माहितीचा आधार दिळा आहे. पण त्यांच्या स्वत निश्चितीला तो उपयोगी पडेल असे वाटत नाही. कारण 'वृन्नृर' हेच त्याचे मृळ ( कानडी ) नांव, तेथील त्याच नांवाच्या गांवावरून पडहेलें आहे. आणि 'पवित्रगरा' हे हुन्नूर डॉगरावरील किल्स्याला दिलेले अडीच-तीनरो वर्षीच्या आंतरुं नांव आहे. रा० 'गोंबवाब' यांनी 'ग ह' शब्दाच्या जागी 'गि रि' हा पद्रचा शब्द ठेवून देऊन, गिरीछा निरि राव्य वेसाल्यमपणं जुळवून टाफला आहे । शिवछत्रपदीच्यावेबी त्याचे नांव 'पवित्रगत्त' होते. असे ॲटडफ साहेवाने मराठ्यांच्या इतिहासांत क्रिहिलें आहे. ( पू० १३३ ) ह्याहुन्त्र डोगराची उंची सुसारे २७० फूट आहे. हरिवंशांत यझ-निरीला सहाचा उपिगिर म्हटलें आहे. 'उपिगिरं' याचे टोकाकार नोलकंठ 'प्रस्तं उपिगिरम्' असे स्पर्शकरण करतो. व कोशकार याचा अर्थ 'डॉगरीगांव' असा देतो त्यावरून साह्यडीपासून एकाद्या गांवापर्यंत वाढत गेरोट्टा त्याचा चंचवटा म्हणजे डोंगरा सारखा माग हा यञ्चगिरि असावा, असा तर्क होतो. या अनुरोधाने तपास करतां असे समजते की. कर-बीरच्या विज्ञेस सुमारें वीस मैछांबर, वेळगांव जिल्ह्यांतील विकोडी तालुक्यांत, 'सौंदलगे' या नांवाचा एक गांव आहे. त्याच्या अलीकडे दोन मैलांवर एक डोंगर असून त्याला 'मलयाचाडोंगर' म्हणतात. त्यावर यल्लम्माचें एक जुनाट वेऊळ आहे. 'मछयाचा होगर' तोच हरिवंशांतीछ 'यक्रगिरि' असे तिकडीछ माहितगार छोकांचे मत आहे. या डॉगरापासन जवळच सवामैळावर 'वेदगंगा' नांवाची एक नदी आहे. खेडे गांवा जवळचा हा डोंगर असस्यासुळ वेरडां सारखे रानांत राहणारे छोक त्या ठिकाणी राहणें शक्य आहे.

खट्वांगानहो: — 'घटप्रमा' नांबाची नवी वेळगांव जिल्ह्यांत आहे ती गोकाकच्या वायव्येस १७५ फूट उंचीच्या डोंगरावरून लाळी उदी टाकते. ह्या प्रपातामुळे नवीत सफेत व गुळाची रगाचे कांचमणि व बाटोळे छहान छहान गोटे आहळतात. ह्या ळचणांवरून रा० 'गोयवाव' यांनी सट्वांगा झणतेच घटप्रमा असे निःसींव्य्य विधान केळे आहे. हे त्यांचें मत, अन्य साधनांच्या अभावी, वहुवांशी मळा सान्य करावे ळागतें.

स्कंदपुराणांत पन्नास खंडे असस्याचे एका पुस्तकांत लिहिलेलें आठवते. पन्नास खंडांची ही वाव विश्वसनीय नाहीच, पण त्यांत १५ खंडांनी युक्त अशी एक संहिता आहे, त्यांत खट्वां गो स ड, वर दा खड, तुं ग म द्वा खंड अशी खडाची नावे मिळतात, ती नचांची चोतक आहेत यांत समय नाही आणि साहचर्याच्या हटोने विचार केल्यास खट्यांगी हे नांव घटप्रसानदीचे असावे असे मानण्याकडे माझी प्रवृत्ति होते.

या ठिकाणी प्रो० काणे यांच्या कहून नकळत एक चूक झाळी आहे ती सांगू त्यांची क्रीचपूर आणि वनवास्य देश हा प्रदेश कारवार जिल्ह्यांचीछ शिरसी जवळ, व त्याच्यापळीकडे गोमन्तगिरि, हे लक्षणांनी हाखविवांना, "ह्या वर्षनाला जुळ्यासाठी खट्बांगानदी व दिचा धवधवा म्हणके गेरसप्पचा धवधवा मानला पाहिके, त्या धवधव्याच्या प्रलोकडे क्रींचपूर व त्यांचेहि पुढे गोमन्त" असे विधान केलें आहे. मागे दिलेल्या कोष्टकांवील क्रमावरूम, त्यांचे हे विधान चुकीचे आहे, हें सहज दिसून बेहेल गोमन्त पर्वत वनवासीच्या दक्षिणेस जवळपास असला पाहिके, ही त्यांची उपपत्ति

<sup>े</sup> जमदमीचो स्त्री रेशुरा, ता पर%समाची भाता, इचें है कानडी मार्येतील नांव आहे.

बरोबर खाहे, पण जग-प्रसिद्ध गेरसप्पाचा धवधबा हा शरावती नदी पासून बनला आहे, व ती नदी व तो धवधबा हीं— गोमन्त बनवासीच्या दक्षिणेस मानल्यासुळें—बनवासीच्या पश्चिमेस पण तिच्या समांतर रेवेंत दक्षिणेस आहेत.

ह्याठिकाणीं रा० 'गोंयवाव' यांनीहि एक चूक केली आहे. त्यांनी गेरसप्पाचा धवधवा व त्यांच्या भोंवताळचा प्रदेश सहाद्रीच्या टापूंत नसून मळयपर्वताच्या टापूंत पहतो म्हणून सांगितळॅ, व त्यांच्या समर्थनासाठी बाँग्वे गेंह्रेन्टेअर जि० १५, (भाग १) ए० ४ (नार्थ केनाड़ा गजट) चा आधार दिला आहे. त्यांनी त्याच गजेटियर मधील एतद्रिक सर्व माहिती काळजी पूर्वक वाचली असतो, तर तो धवधवा मळयपर्वतांत नसून सह्याद्रीच्याच ओळात आहे, इतकेचनव्हे तर तेथून खाली १०० मैल पर्यंत सह्याद्रीचीच ओळ आहे हे त्यांस दिसून येते. ("Shiravati, among magnificient forests and wild granite cliffs, dashes over the west face of sah yad ris, a height of 825 feet into a pool 350 feet deep.") असी.

क्रींचपुर:—कौचपुर आणि त्याच्या खालचें आनडुहतीर्थ ही दोन्हो नांवें अनुक्रमें पक्षाच्या व ग्रुषभाच्या ( ऋतुबुह=बैळ ) नावांची आहेत. क्रीचपुर हो वनवास्य देशाचा स्वामी जो महाकिप त्याची राजधानी होती. महाभारताच्या समापर्वांत वनवासी देश व त्याची राजधानी जयन्तिपुर ह्या दोहोंचाहि उच्छेख आहे. वनवासी हे म्हैसुर संखानांतील सोरान ( सुर्राम ) तालुक्याच्या पश्चिमेस, व र दा न दो च्या कां ठा व र, आहे. या शहराचा उत्लेख महावसो नांवाच्या बुद्धप्रयांत आहा आहे, आणि इ.स.च्या दुसऱ्या शतकांतील प्रीक भूगोलवेचा टॉलेमी वार्ने पश्चिम किनार्या लगतच्या प्रसिद्ध राहरांत वनवासीचा उद्छेख केळा आहे. इ.स. ११६१ च्या चाळुक्य सम्राट तैळपच्या ताम्रपटात जयन्तिपुर हे त्याचें राजधानीचें शहर महटलें आहे, आणि वनवासी व जयन्तिपुर हीं एकत्र असें मानलें आहे. ह्या उस्लेखां शिवाय कदबराजे आणि विजयनगरचे राजे यांच्या अमदानींतिह जयन्तिपुर हें राजधानीचे एक राहर असल्याचे कैक उल्लेख इतिहासांत मिळतात. वनवासी आणि जयन्तिपुर ही दोन नावे एकाच खळाचीं असावीं, किंवा प्राचीन वनवासीच्या सिन्नथ जयन्तिपुर म्हणून एकार्दे शहर वसलेलें असेल. ह्यामाहितीवरून हरिवंशांतील कीचपुर हे महाभारतांत सार्गितः टेख्या जयन्तिपुरीचे दूसरें नांव होय असें म्हणावें छागतें. हरिवंशकारानें त्याला क्रीचपत्ताचे छात्ताणिक नांव दिछें इतकेच. ह्या कौचपुराचें आणि वनवास्य देशाचे हरिवंशांत सांगितहेलें लक्कण ता स्न सृ त्ति का हे आहे. त्या प्रमाणें त्या प्रदेशांत प्रवाशाला तांबडीच माती पहावयास मिळते. तिला 'कागवळी' असें म्हणतात. क्रोंचपुर संबंधी रा. 'गोंयबाब' यांनी ढढविटेळा तर्क कुचकांमाचा आहे. त्यांचें म्हणणें असें कीं, बेळगांव जिल्ह्यातील खानापूरच्या आप्रेय दिरोला १० मैळांवर, 'हळसो' किया 'हळसिरो' हो कदंबराजांची इ.स.च्या पांचव्या शतकांत राजधानी होती. तिला कदंबांच्या दोन ताम्रपटांत 'विजयपलाशिका' असेहि म्हटलें आहे. तेव्हां "हरिवंशांतील क्रीवपुर हे विजयपलाशिका नगराचे दुसरे नांव होय." 'गोंयबाब' यांना येथून थेट पश्चिम समुद्र-किनाऱ्यावरोळ पोर्तुगीज गोवा प्रांताच्या हद्दीवर श्रीकृष्ण-जरासंघाचें भयकर युद्ध घडवून आणावयाचे असस्यासुळे खानापुराच्या खाळो—विज्ञणेस—श्रोक्ठष्णाळा नेळे तर त्यांच्या इच्छित कार्याचा नारा होईछ, म्हणून कौचपुर आणि आनडुहतोर्थ हों दोंन्हो ब्राटाप्तच कोठेंतरी दाखविणे त्यांना प्राप्त झाळें. पण त्यांच्या शिवाय ( त्यांचा तरीस्वतःच्या तर्कावर विश्वास असेलच असे दिसत नाही ) दुसरा कोणीहि ते मान्य करणार नाहीं.

श्वानहुहृतीथै:—रा० "गोयवाव" ने म्हणणे असे की, "आनहुह ह्या शब्दाना अर्थ नंदी सर्वधाने, अर्थात् नंदीतोर्थ असा होतो. सांश्रत हळसोच्या (कौचपुर तीन हळसी असे यांने मत मागे दिले आहेन ) उत्तरेस 'नं हो ग ह' नांदाने ल्हानसे शहर लागते. त्यावरुत आनहुह ऊर्फ नदीतीर्थ शानीन काळी नदीगढाच्या जवळन कोठेतरी अस्त त्याच्या साश्रिच्यानेच नदोगढ हे नांव प्रसिद्धीस आले आहे". रा० 'योंगवाव' यांना शानीन स्थळांची नांवे निश्चितार्थाने सांगण्यास अडचण म्हणून कसलीच पहल नाही. या गृहस्थाने यहागिरोच्या चावतीत पित्र ग हा ला पित्र गि रि म्हण्ण्यांत जी हात्यलाखी केली, तरीच या ठिकाणीहि केली आहे। त्यांनी हलसीच्या उत्तरे कलचें 'न दी ग द' म्हणून जें नांव सांगितले, ते तसे नसून त्याचे 'नं द ग द' असेच नांव प्रसिद्ध व सर्वतीमुखी आहें. याला पुरावाच पाहिजे असल्यास केलांव गेंझिटिअर, पृ० ५९० वर दिलेली 'नंदगल' ची माहिती पहाधी. त्यांनी आनलुह या शब्दार्थीला जमेल असे 'नंदगल' गांवाचे 'नंदीगल' हे नांव वेमालूम ठेवून देखांत कौशल्य (१) वाखिवले लगे, पण पुढें त्यांना तीर्याची अलचण पहतांच 'नदीतीर्थ' हा नांवाचें कालगिक वीर्थ मानांचे लागून, त्याच्या स्थानावहल्हि कल्पनेवरच लटकांचें लागलें. म्हणून नावांचे मेल घालण्याची त्यांचो हो सर्व लटपट निखालस खोटी ठरते. 'गोंयवाव' क्या कौंचपुरास हल्सी म्हणून समजतात, त्या त्यांच्या क्रींचपुराच्या दिचणेस आनलुहतीर्य असलें पाहिजे (मागोल खळांचे कोष्टक पहा) पण त्यांचे वंदीगढा जवळपास कुठें तरी असलेले कालगिक नदीतीर्थ हलसीच्या उत्तरेस येतें. कारण नंदगल इलसीच्या उत्तरेस स्थान करिता लागे लिखानांव 'गोयवाव' यांची ही मोठीच घोलड्क केली आहे.

माझ्यामते, 'क्षानहुह' याच्या अर्थावरून तें 'ष्टू प भ ती शें' या नांवानीह परिचयाचें असण्याचा समय आहें. शिर्सी, बनवासी आणि म्हैस्र्रच्या प्रदेशांतिह 'ष्टूवभतीशें' या नांवाची नद्यांच्या साक्ष्रिष्यांत एक दोन तीथें आहेत असें तपासावरून समजतें. त्यावरून बनवासीच्या जवळपास त्या नांवाचे एकारें तीर्थ असेर्झह. नक्षी माहितीच्या अमावीं निश्चित विधान करण्याचें घाडस मस्त्रा करवत नसलें, तरी हरिवशांतीस्त्र आनदुहतीर्थ बनवासीच्या जवळपास एण वृक्षिभेस थेतें, हळसीच्या जवळपास येक शकत नाही, हें खास

गोमन्तपर्वतः — येथपर्यंत, सहास्यळाच्या क्रमवार दिल्ला माहितीवरून, गोमन्तपवताचा शोध आनहुइ तीर्याच्या खाळी पण वनवास्य देशांतच ळागळा पाहिने, हे स्पष्ट विस्त् येईळ. या वावीत प्रोफेसर काणे यांनी त्याचे खानासंबंधी वसविळेळी उपपत्ति निर्वाध असून ती मळा पूर्णतः सान्य आहे. परंतु त्यांनी गोसत पर्वताचे स्थान निश्चित सांगिवळें नाहीं तें आवां निश्चित करावयाचे आहे.

#### गोमन्त निर्णय.

हिर्तिश हिहिणाराच्या समोर सहाकपोच्या वनवास्य देशाचा विस्तार कितीहि मोठा असला तरी, सध्यांचें वनवासी हे उत्तर-कानडा जिल्ह्याच्या पूर्व सरहदोवर व शिर्तीच्या आमेथोला ३० मैलांवर—म्हैसूर संस्थानांत—सुमारें दोत हजार लोक सच्येचें एक गांव आहे. त्याच्या खाली सह्यांगरीचा विशिष्ट माग म्हटलेला 'गोमन्त' पवंत आहे. त्याच्या च्याविखत साहिती व्हावी म्हणून म्हैसूर प्रांतांतोल एका वाम्रलिखत दान पत्रांतील आवस्यक तेवडा माग खाली उद्भृत करतों. विजयनगरचा पहिला ह रि ह र रा य याचा कनिष्ट क्षु सा र प यार्न इ. स. १३४७ साली, आंप्रदेशीय अठ्ठावीस ब्राह्मणांना वरदानदीच्या तीरावरील कान्तपुरी नांवाचा गांव अग्रहार करून दिला त्याचें हें दानपत्र' आहे.

कञ्जासनान् मारप भूमिपालः संप्राप्य राज्यम् दिशि परिचमायाम् । गोमन्वरीले वरचंद्रगुप्तौ श्वित्वासुख सम्यग पालयञ्चाताः ॥

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> इपिप्राफिया कर्नाटिका व्हॉ. ८, मा २ ऱ्या पा १९०.

कुंतल' देश मंडनायमान वनवासि द्वादरा सहस्र संख्याक राज्य प्रधान राजधानी चंद्रगुत्तोऽपरनामधेय गोमन्त पर्वत द्वादरा खर्वाट मध्यदेश विद्यासद यहनाड<sup>क</sup> नगरखंडे कमठपुरान्तर्गत वरदानदी तीरस्थ कान्तपुरीम् प्रतिनाम वीरमारपपुरीम्......

मारप राजाने ( कदववंशीय ) कहासन राजाला जिंकून पश्चिम दिशेला राज्य संपादन केलें, आणि गोमन्तरील अथवा चंद्रगुप्ति येथें आपली राजवानी करून, तो सुखानें राज्य पालन करूं लागला. आपल्या राजधानीचा असा उस्लेख केल्यावर दानपन्नाच्या शेवटच्या भागांत त्या दत्तगांवाला बोरसारपपुरी असे स्वतःचें नांव देऊन, त्याचें निश्चित स्थान सांगण्यासाठी प्रदेशांचों नांवें नोंकिटी आहेत. त्यांत छंगल ,देशाचें भूषण जे 'बनवासी १२ हजार राज्य,' त्याची मुख्य राजधानी चंद्रग्राप्ति अथवा गोपन्त-पर्वत असल्याचें सागितलें आहे. म्हणजे चंद्रगुप्ति आणि गोमन्तपर्वत ही एकाच स्थळचीं दोन नीवें होतात. आणि तशीं तीं समजलींहि जातात. गोमन्वरील हे पहिलें म्हणजे हरिवंश लेखन काला इतके प्राचीन नांव असून चद्रगुप्ति हे नांव त्या शैळाळा मागाहून प्राप्त झालेळे दिसते. आतां हृरिवंशकाराने वर्शन केलेळी ळक्षणें या गोमंतास कशीं ळागू पढतात तें पाहुं. शिसींनासून तो चंद्रगुत्रोपर्यंतच्या प्रवासांत येणारा सहाद्रीचा भाग दिवणी-चर मूळांतून वाढत वाढत उच होत गेळा आहे. ह्या भागांत वरीच शि ख रे व अनेक द ऱ्या आहेत. गो स न्त हें त्यांतलेच एक शिखर आहे त्या मागानून काही न सा वाहत श्रमतात व दच्यां तून घवध ब्यांचे निना द ऐ कूं ये तात. त्या पर्वतावर सि ह. ज्या घ्र ही हिंस जनावरें आणि हरणांचे कळप असलेले दिसून येतात. ह त्तीं च्या पैदासी बदल तर म्हैसूरचा प्रदेश सुप्रसिद्ध आहे, तसाच चं द ना च्या पैदासीबदलहि प्रसिद्ध आहे. त मां ल, प छा, म रि च, भिंप को यांची पैदास त्या भागांत वैपुल्याते होते. हरिवंशांत वर्णन केळेळे इतर सर्व वृत्त व सुंदर बनराजी या संबंबो मनास्त्रा आल्हाद देणारो वर्णने अनेक प्रवाशांनी लिहन ठेविलेस्त्री आहेत. चस्ट्रपत्ती रा० 'गोयवाव' च्या गोवे प्रांतांत अथवा क्वत्रेशो डांगराच्या रानांत त्यांपैको कांहों एक मिळणार नाही. ; तेथोळ जंगलांत आणि गांवांतून शिला, साईह, खैर, बाभूळ, पातफणस, ओख, नारळ, सुपारो, काजु, फणस पपनस, पेरु, जांभूळ इत्यादि वनस्पति आहेत. ( महाराष्ट्र-सांवरसरिक ). अर्थान् श्रीकृष्ण-जरासंय युद्धाने प्रसिद्ध असळेला 'हरिवंशांतील गोमन्त पर्वत', हा वर सांगित-रोला महैसर प्रांतांतील होय, हें निविवाद सिद्ध होते.

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> क्क्षिणापथातील एका प्राचीन देवाचे नात्र, भारत प्रसिद्ध चंद्रहास कृतल देवाचा राजा होता.

<sup>ै &#</sup>x27;इसाइनाह्र' झा सूळतासील शब्दाचे 'यहनाद' हे कानडी मापतील अपश्रष्ट रूप आहे, अर्थे समजतें. त्याचा अर्थ लाच्या अवस्य प्रदेश असा होती. तगर अथवा नागरखड हा प्रदेश म्हैसूर संख्यानापैकी शिकारपूर लाखुका असा समजला जातो.

<sup>ै (</sup>चन्द्रगुष्ठि) ससुद्र सपाठी पासून २८३६ फूट उंचीचें हे पर्वत फ़िलर असून त्यावर रेणुकादेवी सतीनेस्यामुळं तिथें देवाळव जाहें.

**१** भाषातत्त्व

## Dravidic names for the parts of the human body

प्रो॰ एल॰ वि॰ रामस्वामी धेव्यर, एम॰ ए०, बी॰ एल॰, पर्ताकुलम्

[ प्रत्येक सापा में सक्यावाचक विशेषण, सर्वनाम, रिश्तो के सुचक नाम, शरीर के मिन्न मिन्न अवयवों के लिए प्रयुक्त नाम नादि कुछ इस प्रकार के शब्द पाए जाते हैं जिन में परिवर्तन बहुत कठिनाई से होता है। इस प्रकार के शब्दों के अध्ययन से भाषाओं के वर्गीकरण में विशेष सहायता भिलती है। प्रस्तुत निक्ष में द्वावित भाषाओं में प्रयुक्त होने वाले शरीर के मिन्न मिन्न अवयवों के नामों का विस्तृत तुलगतमक विदेचन किया गया है।

इस अन्ययन से इस इस निफर्क पर पहुँचते हैं कि ये नाम निम्मिलिखत श्रीणयों में निमक्त किये ना सकते हैं—(१) सिर, आँख, कान, नाफ, शुँह, वाँत, हाथ तथा पैर के सूचक नाम प्राय: समस्त द्राविष्ठ मापाओं में समान हैं, (१) गाल, हुई।, विश्व माल, होंदे, अँगुली, नाखन तथा खाल के सूचक नाम दिखण तथा मन्यवर्ती द्राविष्ठ मापाओं में निशेष भेद नहीं हैं, (१) वाल, नास, गास, गास, गास, मास तथा खड़ी के सूचक नाम दिखणी द्राविष्ठ मापाओं में प्रमक् हैं, (१) मूख तथा इदय के सूचक नाम दिखणी द्राविष्ठ मापाओं में मिन्न हैं, (१) वाल, गाल, जीम, होंद्र, गास, नाझून, खाल तथा पत्नीन के सूचक मूल नामों के स्थान पर उत्तरी द्राविष्ठ मापाओं में विदेशी शब्द प्रचलित हो गये हैं, (६) चोही, गाल, पेट, त्वचा तथा इदय के सूचक नाम प्राय: आर्थावर्ती मापाओं में विदेशी शब्द प्रचलित हो गये हैं, (७) माल (कुन्तल) पेट तथा सूख (प्ते) के द्राविष्ठ रूपों से यह अनुमान होता है कि ये आर्थावर्ती मापाओं में कदा-| चित्र द्राविष्ठ मापाओं से पहुँचे हैं, (८) द्राविष्ठ सन्यों के रहते हुए भी कुछ आषुतिक दिखणी द्राविष्ठ मापाओं में अधुनिक दिखणी द्राविष्ठ मापाओं में कुछ विभिन्नता पाई जाती है। ]

In every language certain categories of words are, in normal circumstances, less open than others to replacement through internal processes of change or to displacement by foreign loans. Numerals, pronouns, names of relatives, names for the parts of the human body, expressions denoting elementary ideas like the primary colours and the activities of the senses,—these are the most prominent of such categories. These therefore might be described as forming part of the essential heritage of the vocabulary of a language-family, and except under the influence of extraordinary factors making for change, these categories might be expected to persist largely in the several units of the language-family concerned —In Indo-European, for instance, a common base underlies widely distributed representatives like Greek pous (foot), Latin pes, Gothic fâtus, Lithuanian Pêdà (foot-track) and Indo-âryan Pâda, but words for 'hand' appear

to be basically different: Greek cherr, Latin manus, English hand, Lithuanian rankà and Indo-âryan hasia.

The factors that make for change (i.e., replacement or displacement) in the vocabulary of a language in the course of its historical evolution are both internal and external. To the former belong changes involved in the replacement of older words by basically different synonyms, the dropping of words with a view to avoiding confusion between homonyms, and the loss of old words resulting from euphemism, pejoration and from a radical change in the perspective of the people speaking the language. The external or foreign influence may operate when as the result of colonization, conquest, immigration or other historical causes, racial contact or racial coalescence comes into being. If the circumstances favouring linguistic contact are sufficiently strong, the influence of the foreign vocabulary may make itself felt not only among the "culture-words" (which normally are freely borrowed) but also among those categories of words which we have collectively described above as the lexical heritage of a family of languages.

Some of the categories of words forming part of the lexical heritage of Dravidian have already been discussed by me elsewhere. In this paper I propose to examine the available Dravidian words for the parts of the human body with special reference to the question of glossarial resemblances and variations. We shall find that (1) certain groups of words have basically persisted in all the Dravidian dialects; (11) certain forms are confined exclusively to the South Dravidian speeches, while a few others are common only to the central Indian Dravidian dialects; (iii) many forms of the northern dialects are divergent, mostly owing to displacement by foreign loan-words; (iv) in certain cases, adaptations from Indo-âryan (possibly MIA in some) are not infrequent in the southern speeches too; (v) in certain others the parallehsms between Indo-âryan and Dravidian are such as to lead to the postulate of Dravidian origin for the bases represented in both IA and Dravidian; (vi) the degree of cultural separation" indicated by our discussion between south Dravidian and north Dr. is considerable; (vii) even among the southern speeches there exist in some instances such striking variations in the popularization of forms in the modern colloquials as to indicate cultural divergences within the southern group itself; (viii) the influence of IA has been quite strong in bringing about many of these variations.

In the following table the cognates are grouped together in connection with each title. Those forms which have no cognates (with the same meanings) in other Dr. dialects are enclosed within square brackets. Adaptations from Indo-âryan (whether OIA, MIA or NIA) are marked off within brackets with the abbreviation IA prefixed to them. These forms adduced

in the lists are not the original IA words, but their modifications as they appear naturalized in different Dr dialects.

The important Dravidian speeches are all considered here. Though Kûvi is only a barnch of Kûi, I have included it in the table, as some forms of this dialect differ conspicuously from those of Kûi. The uncultivated "minor" dialects of the Madras Presidency are mainly allied to one or other of the literary speeches, wherever unique forms are discoverable, they have been embodied in the course of my discussions of the severals groups

| Brahûi                   |                          | [kdtum]           |   |         | kunnal                  | LIA-                                            | of hair, top-<br>knot) ] |                                     | xan   | xaf                                                   |            |         |             |
|--------------------------|--------------------------|-------------------|---|---------|-------------------------|-------------------------------------------------|--------------------------|-------------------------------------|-------|-------------------------------------------------------|------------|---------|-------------|
| Malto                    | [tal: (harr<br>of head)] | [? kukk] [? xuk]  |   |         |                         | ,                                               |                          |                                     | xan   | en pex                                                |            |         |             |
| Kurakb                   |                          | [? kukk]          |   |         |                         | ***************************************         | ['MIA']                  |                                     | xan   | rehda                                                 |            |         |             |
| Gêndi                    | talâ<br>"                |                   |   |         |                         | 9                                               | [NIA?]                   |                                     | kennu |                                                       |            | 5       | ر<br>1      |
| Kâvı                     | tld-y-n,<br>trd-y-u      |                   |   |         |                         |                                                 |                          |                                     | kann  |                                                       |            | ;       | [ kr:-y-10] |
| Kû                       | tlà-u                    |                   |   |         |                         |                                                 |                          |                                     | kann  |                                                       |            |         |             |
| Tulu                     | tara                     |                   |   |         | kujalu<br>(base)        | ٠                                               | juttu                    |                                     | kannu |                                                       | kabs       |         | _           |
| Telugu                   | tala                     |                   |   |         | kurula                  |                                                 | juttu                    | $\lceil nerulu, \\ vendruke  ceil$  | kamu  |                                                       | i cevi     |         | [nujn]      |
| Malayâlam Kannada Telugu | tale                     | manda             |   | ndvir   | kurul                   | kadain,<br>kundal                               | juttu                    | [pinsks [woman's long hair)]        | kaņ   |                                                       | kıbi, kevi |         |             |
| Malayâlam                | tala                     | manda             | · | таук    | kurul                   |                                                 | śutt                     | [IA—<br>] rôman]                    | kan   | • •                                                   | COLVE      | kâdn    | [444]       |
| Tamul 1                  | talas                    | mandas<br>(skull) |   | ากสามาร | i knemi<br>(curl, haur) | iii kûndal kodalu,<br>(long<br>flowing<br>hair) | iv fusts (tuft of haut)  | v [inrryal, [IA—<br>nedumas] rôman] | i Kan | ii [nâttam,<br>nôkkam,<br>pârvas,<br>vols]<br>(sight) | i ševi     | ii kādu | ın [kannam] |
|                          | •                        | .s                | æ | -       | *#                      | :3                                              | .i.                      | •                                   | _     |                                                       | H          |         |             |
|                          | Head                     |                   |   | Hair    |                         |                                                 |                          |                                     | Eye   |                                                       | Ear        |         |             |

| bâmus             |          |                         |                 | [IA—<br>kallak]              |                         |                     | 14      | [IA-                       | out) j          | •                                                                                         | [IA—smit       | (Delk,                            |
|-------------------|----------|-------------------------|-----------------|------------------------------|-------------------------|---------------------|---------|----------------------------|-----------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|-----------------------------------|
| mfis              |          |                         |                 |                              |                         |                     |         | [IA— ' to:otb]             | hal             |                                                                                           |                |                                   |
| mAž               |          |                         |                 | [IA—<br>galle]               |                         |                     | hat     |                            | nouth)]  pal    | [? tatvā]                                                                                 |                |                                   |
| mussôr,<br>massôr |          |                         |                 | [IA—<br>kolm]                |                         |                     | 1.00    |                            | ţeţ             | of nák—<br>(to hek)<br>[vaijer]                                                           |                | [? peddel,<br>silws]              |
| mungeh            |          |                         |                 |                              | laped:                  | Ì                   |         |                            | palln           | f nåk— c<br>(to lick)<br>[vañjori]                                                        | հոժո           | ü                                 |
| mungels           |          |                         |                 | [IA—gada]                    |                         |                     |         | [suda<br>(month,<br>beak)] | palln           | cf nåk— cf nåk— cf nåk—<br>(to lick) (to lick) (to lick)<br>[vandors] [vanjors] [? satvæ] | tuda,<br>tônda |                                   |
| mákku             |          | kenne                   | keppe,<br>kebbu | kekke<br>(neck)              | davnde                  |                     | Ьđу     |                            | parse           | náláyu                                                                                    | duds           | <br>                              |
| milgu,<br>milkku  |          | Cenns                   | cempe           | kokka,<br>cel krir,<br>cekku | davada,<br>davuda       |                     | vđya    | [nôru]                     | pallu           | ndluka,<br>ndluka                                                                         |                | [vålera, [IA—<br>môvi,<br>pedavi] |
| makks             | kanns    | kenne                   | cempa           |                              | davade,<br>davnde       | kadam pu,<br>kadupu | bay     |                            | pa <sub>l</sub> | ndlıge                                                                                    | tuds           | odadu<br>[v                       |
| mákku             | Connam   | кент, сети              | :विवैक          | cells                        | <i>tâda</i><br>(dewlap) |                     | vdya    |                            | ful             | ndvu,<br>ndl.kn                                                                           | cundu          | 6                                 |
| makku             | 1 kannam | и <i>semm</i><br>(bead) |                 |                              | tavadas,<br>tâdas       | kadnpu              | vhy     |                            | fal             | nakku                                                                                     | tud:           | [cqaln]                           |
| Nose              | Cheelk   | =                       | Ħ               | À.                           | <b>&gt;</b>             | \$                  | Mouth 1 | Ħ                          | Tooth           | Tongue <sup>1, nd</sup> , nåkkn<br><sup>11</sup>                                          | Lip            |                                   |

| Brahût            | [gut]                                   |               |                                                                                 | pığ                                                                             |                                                    |
|-------------------|-----------------------------------------|---------------|---------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| Malto             |                                         |               | [tw]                                                                            | कृत्य                                                                           | •                                                  |
| Kurukh            | [xeset]                                 | mêd           | [41]                                                                            | potte<br>potte                                                                  |                                                    |
| Gônđi             | [varêr,<br>gurung]                      | mendul        | [IA]                                                                            | ebi                                                                             |                                                    |
| K.ûvi             |                                         |               | [IA— [IA— anga]                                                                 | bands, vabi                                                                     | *                                                  |
| Kû                |                                         |               |                                                                                 | -                                                                               | : £1811s<br>]                                      |
| Tuln              | [1 A — kokkılu]<br>[1A— kantılu]        | mey           | banys<br>]                                                                      | banys                                                                           | dokka<br>  IA                                      |
| Telugu            | kuttuga,<br>gonfu                       | meya,<br>mêna | odal [IA— anga]                                                                 | borre, bone<br>h)                                                               | dokka<br>[IA—<br>tundam]<br>[Kadupu]               |
| Kannada           | kattu<br>kuttuga,<br>kutituga<br>[arru] | wey.          | udal odał odal odal [IA— [debam] [IA— ang.s]                                    | bassru  potte, botte, botte, consequence) pode (pode) (botte) bode (botte) bode | ndi<br>dokke<br>nds]                               |
| Maiayâlam Kannada | kaluttu                                 | resy          | udal<br>[IA—<br>debsm]<br>u,                                                    | orystre                                                                         | ii pands palla, pends  v  v [Coc-belly]  vi [mbdn, |
| Tamil 1           | i kalustu<br>II                         | i mey         | ii udal,<br>udambu<br>iii [ɔdkkaː, [IA<br>urubbu,<br>pudat,<br>pudat,<br>pudat, | i vayeru,<br>vayer<br>u                                                         | ii pands po v v VIA fonds [ Cpot- belly] vi [m6ds] |
|                   | Neck i.                                 | Body          |                                                                                 | Belly                                                                           |                                                    |

| Porm                                                                       |                                  | te] [Afgh du]         | $[\delta r, (b) \delta r]$ |                                   | [Foregn    | 745 £                                                       |                                |                                                            | sı     | [? abrd]                                              |
|----------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|-----------------------|----------------------------|-----------------------------------|------------|-------------------------------------------------------------|--------------------------------|------------------------------------------------------------|--------|-------------------------------------------------------|
| •                                                                          |                                  | [kol te               |                            |                                   | pax        |                                                             |                                | [P ercra]                                                  |        | [? 1hrå] [? <i>abrå</i> ]                             |
| fac—(to<br>be hungry)<br>[Kmd]                                             | vekka                            |                       |                            |                                   | pos        |                                                             | [IA—<br>captā]                 | [? ercra]                                                  |        |                                                       |
| [Karn]                                                                     | kay                              |                       | ขาร์ที่),<br>ขลาสที่)      |                                   | kál        | 191                                                         |                                | LA.—.<br>kálum]                                            |        | [IA—<br>kbandum                                       |
| [IA—<br>bakı]                                                              | kayu                             |                       | พสแรน                      | gôtu                              | kadda      | tbln                                                        |                                | [IA— [I] gama] 4nga [Pl]                                   |        | i.                                                    |
| pastus<br>(fastung)<br>[IA—<br>[IA— [IA— IA— anks] baks]                   | kajn                             |                       | ขสหิจ                      | góru                              | kâln, kâdn |                                                             |                                | [IA— [IA— [IA— [i ercra] [? ercra] [] ercra] dyn dnga [Pl] |        |                                                       |
| [badavs]                                                                   | kay                              | [191]                 | bıralıı                    | ugu                               | käru       | tugal, tôl,<br>cols                                         | Бедати,<br>Берати,<br>Бетати   |                                                            | erecs  |                                                       |
| pastu<br>(fastug)<br>[IA————————————————————————————————————               | ceyya, ceya<br>cêya, key,<br>8ey |                       | vrêlu                      | góru                              | kal        | 161                                                         |                                | [comata]                                                   | eraces | nafiyudu]<br>A—<br>kanda]                             |
| pass                                                                       | kay                              | [161, ratte<br>(urm)] | bral,<br>beralu            | ngur                              | kal        | tôi, togal Togal, toval<br>tôi, sôi<br>(alough of<br>snoke) | besar                          |                                                            |        | 1d, ['. brkkn] [L. kandr]                             |
| payı<br>[visabpu]<br>[pattini,<br>basıni                                   | kav                              |                       | viral                      | ugn ngm<br>[IA<br>nakbam] nakbam] | kal        | tól, togal 1                                                | voŝarpn                        |                                                            |        | v— [bo                                                |
| Hunger 1 pays, pais pays 11 [pattms] [visapps] 22 pattms, [pattms, passm.] | kay                              | _                     | viral                      | ugn<br>[IA—<br>nagam]             | kāl        | 197                                                         | kton i vrzar, vêr vesarpu<br>n | An                                                         | 44     | [IA [IA [IA]] hâmam] bhkkn] [IA] kanda] $[IA] kanda]$ |
| Hunger                                                                     | Hund                             | 1                     | Finger                     | Nad                               | Leg        | Skan                                                        | Perspira-<br>tion 11           | Flesh 1                                                    | Ħ 2    | 7]<br>:                                               |

|       |             | Tamil                 | Malayâlam                      | Tamıl Malayâlam Kannada               | Telugu                              | Tulu    | Kůi                  | Kûvı                      | Gôndi                              | Kurukh        | Malto | Brâhûi |
|-------|-------------|-----------------------|--------------------------------|---------------------------------------|-------------------------------------|---------|----------------------|---------------------------|------------------------------------|---------------|-------|--------|
| Воле  | H           | ı ekumbu,<br>enbu     | ellu                           | elumbu,<br>embu,<br>enemu             | nuune                               | ehs     | •                    |                           |                                    |               |       |        |
|       | <b>#</b>    |                       |                                |                                       |                                     |         | [prênu]              | [ <i>plenn</i> ]          | [þrénu] [þlénn] [þedéka<br>þanéka] |               |       |        |
| Blood | -           |                       |                                | nettaru                               | nettaru                             | netturu | nedern               |                           | nattur                             |               |       | dstar  |
|       | <b>'</b> #  | ŝôrs                  | côra                           | cf s&r—<br>(to drop, as<br>blood ram) |                                     |         |                      |                           |                                    |               |       |        |
|       | 4           |                       |                                | cf ken-nir,<br>'(red water<br>blood)  |                                     |         |                      | kasso<br>(blood<br>'red') |                                    | xēso          |       | ##-SIX |
|       | ίγ          | iv [kurudi] [kurudi]  | [kurudı]                       |                                       |                                     |         |                      |                           |                                    |               |       |        |
|       | <b>&gt;</b> | IA-<br>rattam]        | v [IA— [IA—<br>nattam] raktam] |                                       |                                     |         |                      |                           |                                    |               |       |        |
| Heart |             | 1 kundı,<br>kundıkkây |                                | gunde                                 | gunda<br>(chest,<br>mind,<br>heart) | 1pun8   |                      |                           |                                    |               |       |        |
|       | Ħ           | n [IA—<br>idayam]     |                                | [IA.—<br>ede, yade<br>-<br>-<br>-     | do [IA—<br>da edade,<br>ya] ede]    |         | ede] [? IA—<br>jeda] |                           |                                    |               |       |        |
|       |             |                       |                                |                                       |                                     |         |                      |                           | [2 cokkî] [NIA—<br>bûka]           | NIA—<br>būka] |       |        |

---

#### Ш

#### (1) 'HEAD'

(1) Forms on a tal- basis are widely represented. The inter-relationship of the different forms of this group is clear Tam -as, Mal -a, Kann -e, Tulu -a are related,

Tulu --- corresponding to -l- is a Tulu feature in instances like Khu (leg), paru (tooth)

The operation of Aphæresis (consequent on Accent-shift) has produced the khu khu i forms
with unital consonant groups and lengthened radical vowels.

Malts tales meaning 'hair' structurally belongs to this series, cf, tor the meaning, Tam tales, Tel tale and Talu tare, all of which mean 'head' and 'hair of the head'

- (14) mandat, etc., designate 'skull', in Tôda, the dialect of the dwindling tribe in the Nilgurs, mat (related to mande, etc.) denotes 'head'. cf Skt mastaka (Modein Bengali måthå, etc.)
- (40) Biâhûi Kâtum, according to Sii Denys Bray, means 'head,' 'point of a needle of spear', 'bank of river.' 'on top of 'Sir Denys Bray suggests south Di Kôdu (top, summit of hell, etc.) as being possibly related Semantically, there is perfect agreement, as Kôdu in the south means not only 'top' but also 'bank of river' [old Tam. and Tel ], but it may, I think, he difficult for us to prove the regular correspondence of Bi -a-to southern -c-.

# (2) HAIR'

(i) Tam mays is 'han' while literary naviram is 'hair of a male' Mal. māys' has taken on a pejoiative signification in the modern valieties of speech in that it means 'hair of the privilee', certain contexts in Tam. usage also suggest this. Mal commonly uses IA soman to denote 'hair' Kann navis (hair) is found in old texts while the word in common currency today is Kodalu (for which, see below).

These forms mayer (and naver) are generally supposed to be ancient south Dr. adaptations of MIA (Prakrit) mascu, mascu u derived from OIA śmaścu (beard) but Gundert maintained that mayer was Diavidian Is śmaścu native in IA?

(n) Tam Kwul (curly har).

Mal, Kwul, Kwul (curl, hair)

Kaun Kwul (curl)

Tel Kwulu (curly locks of harr) of mww-gwulu (locks of harr on the forehead)

Tulu Kwal (harr)

The underlying idea seems to be that of 'cuiling' The inter-related ideas of 'cuiling' bending' 'shrinking' 'contracting' are expressed by Dr words like [Tam] Kurul surul, surul, Kurunt (to be coiled, contracted) do exist with a post-dental-1-in radical positions. One may also cite here the Tam word Kurul-at (young ones of certain animals) occurring in very old texts like Tolkappiyam. While it is the post-dental, that appears in Kurul, Kurular and in Surul (along with its derivatives

in Tam. and cognates in other dialects), we find a cerebral -r-in Tam. Kurug-, etc., and its derivatives with the significations of 'shrinking,' contracting', etc. Despite this difference in the nature of the r-sounds in these words, I consider the two sets (i.e., those with post-dental -r- and the others with cacuminal -r-) to be related

Kittel's suggestion (Kannada Dect, p xviii) that Skt. Kurula, Kurula (cuil, lock of hair, especially on the forehead) was adopted from Dravidian, is therefore quite likely.

(111) This group reminds us of Skt Kuntala (hair), and Kittel has suggested (op cit., p. xvii) a Dr. origin for this Skt. word. The basic idea of the word is preserved in Tamil: 'long, flowing tresses of hair'; structurally, therefore, the base probably was Kûr- (pointed, tapering, abundant) which is represented in all the south Dr. speeches.—Prof. Jules Bloch (Some Problems of IA Philology, Forlong Lectures, 1929, p. 741) is of opinion that Kittel may be right in attributing to Skt Kuntala a Dravidic origin. From the Dravidic standpoint, one-may say that a formation like Kûr-d-al (what is pointed, etc.,) can produce Kûn (n)dal < Kûndal.

Brandi kunnal structurally looks like a relative of this group, but the meaning of the Br. word is 'curl of hair' which the words in (1) above denote.

(10) Here we have another set of words with intimate IA connections.

Tam. swift (tuft of hair, white cull on the forehead, ornament on the forehead).

Kann. suifu (tuft of hair left after tonsure)

Kann. cufft (frontlet)

Tel. juifu (tuft of hair, the sikha)

Tulu suifu (tuft of har, han)

Gôndi cufft (hain of humans and animals)

Kurukh cufti (han)

" sûrê (young men's chignon, tuit)

Malto cundo (tuft of hair)

Brâhûi cund (tuft of hair).

One may at once say that the words in Gôndi, Kuiukh, Malto and Biâhûi are probably directly connected with different IA dialects; all these Dr languages have borrowed words plentifully from IA: Gôndi from Hindi and Marathi, Kurukh from Hindi, Malto from Hindi and Bengali, and Brâhûi from Baloci. Hindi cuṭiyā (han-tufti, juda (top-knot), coṭs (top-knot, lock of hair on the head), Oriya cuṭṭs (bunch of hair on the head), Baloci cuṇā (hair-tuft) are some of the instances of NIA forms ultimately derivable from OIA cada. We need only point out here that Gôndi and Kuiukh appear to have popularised the form cuṭts with the generalised meaning 'han,' while Malto and Biâhûi cund retain the meaning 'top-knot'.

The forms of the South D1. speeches are also commonly explained as being adaptations of OIA cadd, or (to be more precise) of MIA representatives of OIA cadd:

Now, Indo-âryanists are inclined to think that Skt. caāā itself may have been an adaptation from Di. forms like Tam 64d- (to wear something on the head) and Kann 64d-. Prof.

Bloch (op cat, p 741) observes. "The Aryans adopted probably some of the Dravidians' ways of dressing the hair; Kittel is, I think, light in quoting Kuntala and cude as of Dr. origin." 1

(v) The other words are different in different groups

Tam kalar (females' hair) is probably from kular—(to be soft, tender)

Tam surval (curly han, lock of hair, woman's hair) is a derivative of Tam surv—(to be curled, rolled).

Tam neduma: (length, long han) is of course from nid-, ned-(long) represented in all south Dr. speeches

Kann pinilu (biaid of hair) with which probably Tam. funnal (braid of hair) is cognate, is connected with the base in Tem pina:—,kann pene—, Tel. pene—, pene—, etc, signifying 'to intertwine'

Tel ners, nerulu (tresses of han) is from nerai (fold, order, beauty).

Tel. vents uka, vends uka, ventska, the common forms in Tel. for 'hair,' go back to vent—
(the aupavibhakti base of vennu 'rear' 'back') meaning 'at the back of' 'in company with'

Kůvi bôna (hair) is probably adapted from a word like Hindî bôl! (hair).

Note It is noteworthy that, though representatives of the chief groups of words for 'hair' are found in all or most south Dr speeches there is divergence in the forms for 'hair' actually popularised in the colloquals of to-day, Tam mayer, Mal rómam [IA], Kaan, kodal (Gr.), Tel. vendrukalu, Tulu kejalu (Gr.) Forms other than these in each dialect are leither purely literary now or only employed in the colloquals in special contexts

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> This would make one reflect if the south Di juthi, suth may not (in some of their significations) have been originally native—I shall make here a few observations in this connection from the Dravidist's, standpoint, leaving the question to be discussed further by Indo-aryanists—

<sup>(1)</sup> juffu, suits may structurally and semantically be derived from native Dr surul (to curl, roll)—

surul + noun-forming -t- > suruffu (roll, tuft) > suffu (with syncope as in Kannada, Tel cuffu 'cheroot' 'roll of tobacco' < curuffu < curul 'to roll')

Also of Tam surul (curl of hair) and surutta-t-talas (ourled hair)

<sup>(2) \$</sup>id-, oid- sad- in native Dr. mean (in their oldest stages) to spread or ourl round,' to surround,' to wear in a coil,' to be twisted as a sheaf,' etc —of also old Tam \$il- (to surround, encompass) and \$il- (to become curved), \$il- (ourl of har)

 $<sup>\</sup>pm id$ - and  $\pm il$ -,  $\pm il$  in their earlier significations do imply 'ourling' onling', and semantically they seem to be allied to  $\pm iii$  A structurel relationship is also possible, but it cannot be absolutely established

<sup>(3)</sup> Some of the mesnings which the south Dr forms show, may have to be recognized as having been borrowed from IA 'gold crest,' gold ornament,' bracelet' for suffs, jutju

Similarly, the meanings 'head,' 'top' which the following Tam words show, are very probably IA \$46am, \$40ai, \$41syam

The introduce nature of the Aryo-Dravidsan linguistic connexions is nowhere better illustrated than in this instance

#### (3) 'Eye'

- (i) The forms are pan-Dravidian, the spirant x of kunukh, Malto and Br. being normal in instances like these.
  - (11) A few Tam words signifying 'sight' are the following

Tam nattam from nad-(to covet, follow with the eye)

nôkkam from nôkh - (to see observe)

These are all derivatives used in this kunstsprache. Each of these words has a special connotation of its own, mainly depending upon its original source-meaning.

- (1) A very widely represented set of words is this group.
- (ii) Tam. kādu is used in the modern dialect for 'ear'; kev is the older word favoured in literary usage. In the other south Dr. speeches, the forms of Gr (1) are in common currency in the colloquial today. kādu, however, is found only in Tam and Mal. (Malto xed (ve)?]. While kādu is the common colloquial form in Tam., Mal. uses kādu only in the sense of 'earlobes' and not 'the organ of hearing'; for instance 'rings on the ear' are described in certain varieties of the mass colloquial as kādule môduram while 'ear-ache' which affects the organ of hearing is cev-k-kuttu.

Tam. kannam (ear) from Skt. karna is found only in old literature.

Tel. vinu seems also to be a literary word derived from Tel. vinu - (to hear)

Kûi krîu, kuru and Kûvi kruyu are unique in that they show a strange r.

## (5) 'Nose'

This is another pan-Dr. group <sup>1</sup> Gôndi mussôr may possibly be a combination of mus (nose) and tôr (mouth). Br. bā-mus similarly is compounded probably of bā (mouth) and mus (nose). Sir Denys Bray suggests however the meaning 'in front of 'for mus (t) and explains bāmus as being 'what is in front of the mouth, 's e., the nose.

# (6) 'CHEEK'

It is very likely that the words for 'cheek' in central Indian Dr. and in the north Dr. dialects are borrowings from forms connected with LA galla (cheek). The south Dr. words also are characterized by strange structural variations, in some cases probably owing to contamnation and in others owing to their being possible loan words

(a) This group means both 'cheek' and 'ear' IA karna has been suggested as being at the back of this group.—The palatalisation of k-to c-in Mal is of course purely a Dr. feature.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Parallel words denoting 'nose' occur in a number of "Austric" languages Prof Bloch adverts to them in his article on Sanskert and Dravidsan (in Pre-Aryan and Pre-Dravidsan, p. 57 and points out how very bewildering these parallelisms appear to be

(11), (111) and (111) These three groups look like being the derivatives (with different affixes and with the syncope of the intermediate syllable not unusual in some Di. dialects) of a base like kela (side, vicinity) which is represented as such in Kann, and as kelanu, kelanku, kelanpu, kelanu (side, flank) in Tel. It is also possible that the forms of Gr. (1) may have influenced the structure of words like kenni, kenne, etc. of Gr. (11) Similarly, keppe, ceppi of Gr. (11) may possibly have suffered some structural contamination with kebi kidi, the Dr. forms for the 'ear' The Malayâlam forms konni [southern dialect] kome [northern dialect] and konidu [with which we may compare kendu, cevidu 'cheek'] also evidence structural "confusion"

We have pointed out above that the base at the back of these forms for 'cheek' may have been one like kela (side, vicinity) occurring in Kannada; but the resemblance of this form to late Skt galla (cheek) which is said to have been a qiâmija variant (or derivative) of Skt ganda (cheek) raises complications as to whether the Dravidian base kela (side) may itself not have been an adaptation of IA galla

(v) These are very peculiar words in Dravidian While the south Di forms mean 'cheek' and 'jawbone or jaw', Kûvi lapeds [linterchanges with a in Kûi and Kûvi] means 'chin' I think that for our purposes we shall have to distinguish these forms from tādi (beard, chin) occurring in the south Dr dialects which tādi is possibly a direct adaptation of IA dādhila

The structural uncertainties are quite marked I cannot connect these forms with any elementary Dr base, and the words do not appear to have struck deep root in any of the southern speeches. They are not found in the literatures of the south. One can therefore strongly supsect them to have been non-Dravidian in origin. Kittel suggests the IA word  $d\bar{a}dh_1ka$  as the possible source and compares Marâthi  $d\bar{a}bade$  ( $d\bar{b}\bar{a}de$ ) 'jaw' as being a formation like davade, etc of this group, but Prof Bloch (Cf cit, p 741) points out (from the Indo-åryanist's point of view) that  $d\bar{a}dh_1ka$  (Mann) and Hindi  $d\bar{a}rhs$ , etc neither phonencally nor semantically could be explained by Skt danstra (tusk, fang), and he offers the suggestion that  $d\bar{a}dh_1k\bar{a}$  may be related directly to Tam tada (cheek) and Tel davade, etc

As I have said, tādai, tavadai, davade, lapedi, etc occurring in Dr do not seem to be native and since the IA forms [Skt dādliska, Hindi dārhi (beaid) and Mar dābāde (jaw)] themselves are probably exotic in IA) we may have to look out for a third source for explaining the ultimate origin of these forms

Prof S. K. Chatterjee, while making certain tentative suggestions regarding a possible relationship between Skt. Lapola (cheek, etc.) and a few "Austric" forms, mentions the following "Austric" words (Pre-Aryan and Pre-Dr., p. xxii) meaning cheak" or 'face'

Khmei thpeal (cheek)
"thbâl (")
Nicobai tapôa (face)
Sakai Lapa (cheek)
Semang Lebong (cheek)

If the presence of different and alternating prefixes, together with the widespread distribution of these forms in "Austric" would warrant the suggestion that the root here may be native "Austric," then forms like thbûl, tanûa may conceivably be connected with Dr. tanade, etc.

- (m) This group again is rather peculiar in Dr.
- (vii) Tam. kavul (cheek) an old word in Tamil and Mal. In Tamil it also means, 'temple of an elephant,' 'jaw of an elephant,' 'side'; this word is usually explained as being an adaptation of IA kapola (cheek, temple of an elephant, etc.)

But, as we have just seen above, IA kapola itself is a suspect

(viii) Among the other words, Kûi gada [-d-<[], Kur. galle, Malto galle and Bi. kalla are all, I think, directly borrowed from the neighbouring IA speeches, as suggested by their structural features.

In the south also, direct adaptations of IA galla (cheek) exist Tam. kalam, Kann. galla; Tulu gadda and Tel. gadda (and probably Tam. katṭāi in mōvāy-kattai) signifying 'chin' are also probably related to Prakrit ghaddam, Skt. galla.

The common colloquial forms for 'cheek' in the south Dr speeches today are the following:

Tam. Kannam (cheek)
Mal Kavul
Tel. Cekkılı
Tulu Keppe, Kennı
Kann, Kennı, Kenne

'Jaw' is denoted in the colloquials by tadar [Tam.], davade [Tel., Kann., Tulu].

# (7) 'MOUTH'

(t) This group is represented in all Dr. dialects except Kût-Kûvi and Malto. In Gôndi, while the usual word for mouth is tuddt or toddt, the form vby occurs in the phrase vay &—
(to yawn <' to raise mouth'). The IA loan thôtra in Kur. emphasizes the configuration of the mouth, the organ itself being denoted in Kur by the old native word bat which occurs as such and also in numerous old combinations.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I can gite here one instance where a Tam -Mal, word which is neither found in other Dr. speeches nor capable of being explained as Dr is so remarkably alike to "Austrio" forms as to raise the probability of the Tam, word being an adaptation from "Austrio"

Tam. tavakkas, tavakkalas, tavalas (frog), Sakai tabek, tabeg Semang tabak Malay budk (Cf. also Pre-Aryan and Pre-Dr, p xxii under 'frog')

Prof Bloch (Sanskrit et Di avidian, p. 56) notes the parallelism between Skt. tingda (beak, trunk), Mar tond (mouth), Gul., Beng, tingd on the one hend, and Tam tingds (beak), Gondi tidds (mouth) and Malto toro (mouth) on the other may have been borrowed from Dravidian It is difficult to say how far these forms are native in Dravidian. Mouth is denoted in a large majority of Dr. dialects by a different base (vdy, vdy, etc).

(1) Kûi suda, Malto toro are (I think) direct borrowings from the IA speeches in the neighbourhood of these Dr dialects.

#### (8) 'Tooth'

. A widespread group.

#### (9) 'Tongue'

- (a) All the southern dialects have forms derived from a common base.
- (11) Vand-in Kût signifies 'to taste' vand-ort of Kût looks like a word derived from vand- Whether Gondi vanyê is structurally connected with this form, cannot be determined

(t) That there exists a definite relationship between these forms and Skt *Tunda* (and in the case of Mal probably to *sunda*) is beyond question. The question of the lender and the borrower does not, I think, admit of an easy solution.

One thing may be noted tudi (hip) in Tamil is a rare form, not usually met with in the texts or in the colloquial. The common word in the texts is idal, while the colloquial has udadu. Tel. does not possess a cognate for tudi, dudi, the common form employed in Tel. being vatera. Kann and Tulu alone use tudi and dudi for 'hip' commonly among the south Di. speeches.

- (11) These are common forms in Tam and Kann
- (181) Tam adala (petal, leaf, hp) is an old adaptation of Sanskrit dala.

Tel vatera is literally 'a screen for the mouth'

Tel. palukappu [palu (tooth) + kappu (covering)] is another literary word for 'lip' in this speech.

The Tulu sub-dialectal form ofte is adapted from MIA ofta (OIA osta)

#### (11) 'NECK'

- (i) The forms are not widespread The resemblance borne by these to Skt. gala (neck) has been pointed out by the Tam Lexicon, while Gundert recalls Skt, kantha
  - (11) These forms are found only in Kann and Tel
  - (125) Tel. meda appears to have a direct relative in Prakrit mado (neck)

Tulu kantiku is an adaptation of IA kantha (neck). Tulu kekkiku (neck) looks like an adaptation of IA gala (neck), modified in Tulu with native affixes (cf., for the structure 6 iv).

## (12) 'Bony'

- (s) A group with fairly wide representation in the dialects
- (n) This is confined to south Dr. The base nd-(to be attached) occurs in other words like udaya (belonging to, attached to), udu-kh-(to wear), etc.
  - (11) A set of purely "hierary" nords in Tamil.

### (13) 'STOMACH'-' BELLY'

- (i) No representative exists for this group in Tel which uses kadupu for 'stomach' Kûvi has bands (cf. Tulu bangs) and valu (cf. Belgann Tam. valus, valus).
- (11) Here we have a set of forms, the basic idea of which emphasizes the 'profrusion of the belly.' I consider the forms native, connected as they are with

Tam poll-(to be blown big, enlarged)

" pollar (hollow)

" pottar (empty, hollow)

Kann polle, holle (hollow)

" potte (egg-shell)

Tel potta (empty, chaff)

MIA (Prakrit) pottam and NIA forms like Mar. pôt, Guj pôt, Hindi-Beng pêt are, I think, ultimately Dr-derived in origin

(111) Tam pand: is compared in the Tam. Lexicon to IA phand. The IA form is rather rare in IA; on the other hand, pallar (sides of the stomach), pallam (cavity) etc. are native Dr. and these could very well be connected with Tam pand: Mal. pand: and Mal. palla all of which basically imply a protuberant or expanded stomach, as illustrated by the phrases: Mal. pand:-vayaran (huge-bellied man), palla virtu (the sides of the stomach have expanded) etc

The IA form phanda may therefore have been derived from Dr

- (10) If the cacuminal -d- is due to cerebralization of an older dental, then these words might be related to Tam tollar, tolar (hollow, what is bored), etc. cf. in this connection Mal, tolla (throat), Tam tondar (throat) with Kûi dollar and dôka (throat).
  - (vi) môdu and agaqu are Tam "literary" words.

For môdu (belly), of mêdu, môdu (rising ground, protuberance) agadu (inside, belly) is connected with agam (inside) udalu, odalu in certain sub-dialects of Tulu means' 'stomach'', its normal signification being 'body' This transference of meaning in connection with words denoting bodily organs occurs, as we have already seen, in other instances also of 6 iv

## (14) 'Hunger'

(1) These are old words in the respective speeches. Tel pastu (fasting) is referred to in the Sabdaratnâkaram as non—Tel, but it is probably allied to this group A Sanskrit dictionary-word pse which means 'food' and 'hunger' has been suggested by Kittel (Kann. Dict) to be Diavidic in origin.

This kind of semantic transference in the case of words denoting the members of the human body, is a general phenomenon met with in different families of languages — Cf the observations of Prof Vendryes (Le Language, p 289) relating to some of the E speeches

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> This probably represents the ingenious view that pastu is connected with IA upa-vása (fasting)

#### (15) 'HAND'

Malto te is probably a borrowing from Kolarian forms like te, ti, etc. which are widespread in "Austric" languages Br du has been compared to an Afghan word du (hand)

### (16) 'FINGER'

The forms are inter-related Göndi varafig, a variant of varify shows -a- in the radical syllable. The syncope of the intermediate syllable (with -1-) of a form like varafigu may give rise to varigu found in Kûi

#### (17) 'NAIL'

This group is represented in south and central Dr. Modern colloquial Tamil and Mal. use only the adaptation from IA nakham, ugir being found in Tam literary texts only. Kann and Tulu colloquials use ugin even today Tel. similarly uses  $q\hat{v}iu$  (aphenesized from ugir) in both the written and the spoken dialects

#### (18) 'LEG'

Pan-Dr except for Bi. nat (?)

#### (19) 'SKIN'

- (s) If togal here is the original form—as I think it is  $[t\delta l < to(h)al < togal]$ —then the resemblance which the basal portion bears to Skt. toak, toac is quite remarkable Indeed, IA toak has been adapted by Tam, Kann and Tel. as  $tokku^t$  which is probably separate from togal in its linguistic history;
  - (u) Kurukh capta is an adaptation of a NIA form like Bengali camda.

### (20) 'Perspiration'

- (i) Tam, Mal., Kann, and Tuln show a common base, while Tel cemata is probably alhed to cemma (mossture) which 'latter looks like an ancient adaptation of a MIA form corresponding to OIA jalam.
- (11) Kûi Lara, Kûva gāma and Gôndi Lālum are adaptations of IA gharam (sweat < heat) The semantic development is met with in Hindi and Bengali ghām

### (21) 'FLECH'

- (1) The forms are met with only in Tamil and in Kûr-Kûvi now.
- (a) This group is probably based upon irai—(to be sprinkled)
- (111) Tam. ta remains an isolated form in the south, its only cognate is found in far-off

Non: IA forms are commonly used in the modern colloquials of the southern speeches, Mal mil Tulu also use crace.

<sup>1.</sup> The lA loan tokku in Pain means 'rind', 'bark', 'skin' and 'sense of touch one of the indrives', in Tel it signifies 'bark', 'rind'

### (22) 'Bone'

The Central Indian Dr. dialects show in Gr (ii) very near cognates confined exclusively to these speeches with the meaning 'bone', such a correspondence of forms exclusively between Kûn-Kûvi and Gôndu is also found in 9, ii and in 16 These cases point to a certain degree of "cultural mingling" between these two dialects.

# (28) 'BLOOD'

(1) Whether the base of this group is an ancient adaptation of IA rakta through some MIA stage is not quite clear, though the structure suggests it

For the correspondence of d- in the Brahan form to n- of other dialects, cf. Br dir (water) with nir of the South.

nederu in Kûi occurs only in the phrase raka nederu (blood).

- (11) The base here may be sor—(to be poured, to flow) found in all south Dr speeches.
- (see) Redness being a conspicuously visible trait of blood, the words for 'redness' stand for 'blood' in Kûvi, Kurukh and Malto of. Skt rudhira. The same idea is at the back of kennir ('red water' blood) in Kannada and sennir of Tamil; (ken-sen-' ted').
- (10) kurudi of Tam. and Mal is probably from the base kur-(to sprout out, gush forth).

Note The commonly used forms in the collequials of the south are wattam [Tam], con a [Mai], nettanu, netturu [Kann, Tel Tulu]

# (24) 'HEART'

- (1) gund—implies 'loundness', the words of this group signifying 'heart' in the physical sense may be related to this base.
- (ss) Kann. ede, Tel edade, ede, Tam sdayam are adaptations of MIA forms corresponding to OIA hydaya (heart).
  - (111) Kur baka is probably adapted from a NIA form like Bengali baka (breast).

The above discussion of Dravidic words for the parts of the human body reveals that

- (a) the most widely distributed groups are those denoting 'head' (1, i), 'eye' (3, i), 'ent' (4, i), 'nose' (5, i) 'mouth' (7, i), 'tooth' (8), 'hand' (15, i), 'leg' (18, i) These groups of words are represented in most, if not all, of the Dravidian dialects. The words in different speeches have basically persisted also with little or no structural alterations,
- (b) The following appear to be common to the southern and the central Indian dialects 'cheek, chin, jaw' (6, v), 'tongue' (9, 1), 'lip' (10, 1), 'finget', (16, 1), 'nail' (17), 'skin' (19),
- (c) Those exclusively confined to the south are words denoting 'hair' (2, i, ii, iii) 'cheek' (6, i, ii, ii, iv), 'neck' (11, i), 'perspiration' (20, i), 'flesh' (21, ii), 'bone' (22);
- (d) A few appear in the southern and the northern dialects without being represented in central Indian Diavidian 'hunger' (1), 'mind' (24, 1);

- (e) Native Dr Forms have been displaced by foreign loans in the northern speeches: 'hair', 'cheek', 'tongue', 'lip,' 'neek', 'nail', 'skin', 'perspiration':
- (i) The following southern groups are probable borrowings, mostly from IA: 'hair-tuti' (2, iv?), 'cheek' (6, i, ii, ii, iv < IA galla?), 'cheek' (6, v, vi < 'Austric'?), 'belly' (13, iii). 'ckin' (19, 1 < IA tvac, tval?), 'mind' (24, iii).
- (g) The native Dravidian character of the following would suggest that the corresponding IA words may have been derived from Dravidian: hair' (2, ii, iii), 'belly' (13, ii, iii), 'hunger' (14, 1—IA psa);
- (h) In spite of the existence of native forms. IA words have become popular in the modern colloquals of some of the southern speeches.

Tel 'hunger'
Tel. Kann, 'heart', 'mind,'
Mal. 'body'
,, 'hair'
, 'nail'
Tam. 'nail'
Tam -Mal 'mind' (24, in)
Tam. 'blood'
Tam-Mal. 'flesh'.

(1) In the colloquials of the southern speeches there are divergences: 'hair, 'cheek'. 'lip', 'blood'

# Conjunctive Participles as Pleonastic Suffixes in the Magadhan dialects

# श्रध्यापक वासीकान्त काकति एम० ए०. गौहारी

पूर्वकालिक कृदन्त के रूपो का निर्यक प्रत्यमों के समान प्रयोग तीन श्रीर्षकों में विभक्त किया जा सकता है :---

(१) पूर्वकालिक कृदन्त के वे स्वतन्त्र रूप जो सूलधातु के विकारी रूपों के बाद लगते है, (२) पूर्वकालिक कृदन्त के वे रूप जो मूलधात के विकारी रूपों में ऐसे मिल गये है कि उन के निरर्थक प्रत्यय होने के सम्बन्ध में अम होने जगता है. (३) वे पूर्वकालिक झटन्त के रूप जिन का स्वतन्त्र प्रस्तित्व ल्राप्त हो गया है और जिन के अवशेषस्वरूप सन्य चित्र मुलधात के ही भाग हो गये है।

मागधी माषात्रों से पूर्वकात्तिक क़दन्त के इन तीनों प्रकार के प्रयोगों के उदाहरण मिलते हैं। प्रथम प्रकार के प्रयोग के वदाहरण नीचे दिये जाते हैं, जैसे आसामी—अस्ति गै 'वसको पकड लिया'. बंगाली—सी केरले गे 'श्रीर तव वस ने किया', विहारी-खाय कहन 'साना' । बंगाली की बोलियों से लिये गये निम्नलिखित उदाहरण पूर्वकालिक कृदन्त के दूसरे प्रकार के प्रयोग पर प्रकाश डालते है, जैसे बंगाली (नोझाखाजि) मिर्(ण)प्र "मैं मर रहा हूँ", बंगाली (चटगाँव) करिर "मैं करता हूं'। पूर्वकालिक कृदन्त के तीसरे प्रकार के प्रयोग विम्नाविखित उदाहरणों में सिखते है, जैसे प्राचीन बंगाली दिन्जार 'अवस्य दोजिए',--कहि-ब्रारों 'से अवश्य कहता हूँ', प्राचीन आसासी--हानि-पूरे 'वह अवश्य मारता हूँ',--करिएर 'अवश्य करिए'।

कपर के समस्त उदाहरयों में पूर्वकालिक इंदर्ज के रूपों का अपने कृदन्ती अर्थ में प्रयोग कहीं भी स्पष्ट नहीं है। इनका प्रयोग निरर्थक प्रस्थयों के समान वाक्य में प्रवाह बरफ्त करने के लिए ही हुआ है।]

The Magadhan dialects present the strange phenomenon of using conjunctiveparticiples as pleonastic suffixes after fully inflected verbal forms to add a certain emphasis Let us begin with the Easternmost Bengali dialects The conjunctive participles giyā, gai from the defective root ga, to go "is often added to other verbsto make them more forcible" (LSI V. I. p 293). The conjunctive sense having been lost, the participle is added to inflected verbs in all tenses and moods as an emphatic particle, e g dürai bidesh gechil giyā-went away to a distant country. Cāchār dialect (LSI V I p 234) lai gece gai—took away: Tippera dialect (LSI V I p 244) gelām gai, I went away; deo gai, give away: Chittagong Ibid p 294 dūrai mullukēgel gai-went away to a far country kari gai-let us make Noākhāh (Ibid pp 309, 313)

#### ABBREVIATIONS

A = Assamese

B = Bengalı.

L S. I. = Linguistic Survey of India by Grierson

O. D B. L. = Origin and Development of the Bengali Language by Dr Sunia Kumar Chatteri... Pischell = Pischell's Grammatik der Prakrit-Sprachen.

The use of gai in this sense is a highly characteristic feature of middle Assamese Prose of the Chronicles — The following forms are taken at random from Purani Asam Buranji published by the Kāmarūpa Anusandhān Samiti

dharile gai—caught him up (p 104) rahil gai—he stayed there (p 106) thākil gai—he remained there (p 107) bhetile gai—he did meet him (p 109) diye gai—he does give etc

This use of gai persists in Mod A. It is used in narrative prose to give a certain swing and a sense of finality to an expression

In standard Bengali ge < giya, "added to the imperative expresses the imperative in the immediate future with a slight precative sense" (O D B L p 908) eg āmi karige, tumi kara ge "With the simple past and the future, it has the force of "though," "nevertheless," "however," "even now," "immediately" (O D B L p 909) eg se körle ge—and then he did tumi körbe ge, and you will do

In middle and modern Assamese there is a similar use of the conjunctive  $\ddot{a}hi$  (coming,  $\checkmark$   $\ddot{a}h$  to come) > hi eg

phukanat barıl hı—took shelter in Phukan garh dilehı—constructed a fort Pändu pālehı—reached Pāndu etc

This use of hi continues in Mod A There is just the difference between 'going' and 'coming' in the uses of gai and hi. The former is used to indicate the consummation of the action of the verb further away from the speaker, while the latter denotes the contrary ie towards the direction of the speaker eg pale gai,—reached, going pale hi,—reached, coming

Some East Bengalı dıalects illustrate a sımılar use with ± kārı > hārı, ārı eggiyā hārı, having gone Sylhet (LSIVI p 231), where hārı is not pleonastic but continues the conjunctive sense of the preceding verb The characteristic illustration is from the Tuppera dialect (Ibid p 244) bāper bārı gelām ārı—went to the house of the father

The standard Bengalı pleonastıc affix khan, khun, met with in expressions like jābō-khan, I shall go, dilum-khun, we gave, habe-khun, it will be (O D B L pp 997, 998) though connected by Dr Chatterjee With O I A ksana, instant, is in reality a conjunctive participle occurring in the forms khan, kohon, khan, khā in the Bihārī dialects

Cf Pack Pargamā (LSI V II); khāy-kahan, eating dhair-kahan, catching (p 171), uith-kohan, uith-kahan, having risen (p 167), Nāgpuriā (Ibid p 298) āi-kohon, coming, Sadrā Kōl serāi-khan, having completed, kāmāi-khan, having earned. (Ibid pp 159, 160), Bhojpurā dialect āwat-khā, coming in (Ibid p 206), also E Hindī, -kan,-khan,-kehen (LSI VI pp 177, 178, 225)

As Sadrī Kōl where the exact form khan is registered is an Eastern Magadhan dialect and just in the immediate neighbourhood of Bengali the migration of khan is easily imaginable and a postulate for separate origin of B khan is uncalled for The following expressions from the Gospel of St Mark in Magadhi quoted in ODBL p 998 only illustrate the pleonastic use of the conjunctive participle khan in Magadhi kariai-khan, I do, I shall do, ailai-khan, came, kahal kai-khan, said etc

### THE DIALECTICAL BENGALI -re.

(debō-ne, I shall give, jābā-ne, you will go) and the dialectical Assamese (Kāmrāp)-ni (khāwā-ni, do eat, jāwā-ni, do go) are conjunctive endings used pleonastically

The origin of the conjunctive participles in-na in the various dialects and sub-

dialects of NIA may be briefly indicated here

The forms in the  $Bih\bar{a}r\bar{\imath}~dialects$  as above noted are kahan, kōhan,-khan, khā.

The Nepals form is kan (shortened for ke-ne)

The Bengalı sub-dualects (L S I V I )  $\mathit{Ch\bar{a}km\bar{a}}\ p\ 324$  -ınaı jemaı, having gone.

Kharıā-Ţhar (Mānbhum) p 93 -nā, henā, being ānā, taking

Māl Pāhārrā p 99 -henak guṭiāi-henak, having collected

Jalpār-gurī p 106 -hāne jāyā-hāne, having gone

In Rājasthāni dialects (LSI IX II)

Mārwārī p 26 -nat, -knai:

Mālvī p 57 -ne, -ī-ne

All these n- forms go back to OIA (Vedic) -tvāna > MIA -ttāṇa, -ccāṇa, -yāṇa (Pischell S 592) MIA -yāna NIA -āna, -na

Bihārī kahan, Nep kan (< ke-ne), Bengali henak, hāne are double conjunctives. In the Bihārī dialects the termination of the conjunctive participle may be either kai or ke (shortened for karı > ka (r)ı). In this use kai or ke lost all traces of the verbal significance and became a mere conjunctive suffix subjoined to the conjunctive form of the principal verb. The Rāj dialects built up an affix in -nai, ne on the analogy of kai, ke

By blending both the forms we get, kai + na > kaya + na, kahan, kan The combination kai + na would also > kena, hena, henak with the addition of pleonastic -ka, (in some East B dialects, k in the middle of a word, and the k in the verb karite, to do, is pronounced as h Cf LSI V I p 259, hariā dila=kariā dila Ibid p 261).

The form in -na is the strengthening of -na, and hane may be derived from ka (often used instead of ke, LSI V II p 52) + ana + 1 = kane, hane

The form in -ına-ı is parallel to MIA -ūṇa -ına goes back to OIA. -tvāna > tyāna (Pischell S 587) < MIA -tiāṇa, -iāṇa > NIA -īna. > -ına

# DISGUISED CONJUNCTIVE FORMATIONS AS PLEONASTIC AFFIXES

The above discussions will throw light upon the origin of certain affixes tagged on to inflected verbal forms and so long regarded as pleonastic without any assignable reasons. It will be found that they are highly worn out conjunctive participles added on to emphasise the meaning of the principal verb. The following are the affixed verbal forms—

```
Noākhālı dialect (LSIVI p 307)
  mari-(v)er -I am dying
  karı-(y)er -I do
  Cf E H (Baıgānı) maratha-nā, I am dyıng, jāthe-nā, he goes
Chittagong dialect (Ibid p 293)
  karı-r also karı--I do
  kara-r also karas-thou dost
  kare-r also kare-he does
  khā-er also khār-he eats
 Härjong of Mymensingh (Ibid p 215)
   mārīb-ār mārīb-ān, he struck
   thākib-ār thākib-ān, he remained
 Sylhet (Ibid p 226)
                 I am going
   jāi-r-ām
   jäit-r-äm
 Early B (Krishna Kirtan)
   ācherá he has berhile-rá surrounded
   dibo-rá shall give haibe-rá shall be
   geli-iá passed
```

In all these examples -rá, -erá have no clearly definable meaning. They are all used in a vague sense of emphasis and obligatoriness associated with English auxiliary verbs like 'do,' 'did,' 'shall,' 'should' etc and conveying the same shades of meaning as the conjunctive participles examined in the previous section

In reality they are only decayed conjunctive participles In Bihāii, there is also the conjunctive formation kar (LSIVII p 39) side by side with kai, ke In the Western languages kar often appears as ar There is also the Nepāli conjunctive in -(1)er Eastein Hindī,-ker (Turnbull Nepāli Gr p 111, LSIVI p 159)

We have already met expressions in East B with pleonastic use of hāri, āri < kāri (gelām āii) and a Chittāgong form like khāi-i may be regarded as equivalent to F 8

khāi kar (1) I do eat Similarly Noākhāli mari-yer may be equated to mari ker(1), I am dying (The Māl Pāhāriā dialect has a verbal root /ker Cf ānand kerib. hāsimõjā kerib. LSI V I p 102)

Dr Chatterjee regards this -r- as a contracted form of kar and a verbal auxiliary added on to the root (ODBL p 996). But he has left the history and function of this -r- undiscussed

#### INVERTED CONJUNCTIVES

There are certain analogous formations in Early B (Krishna Kirtan) and in Early A (Ramayan M Kandalı) in which the position of the characteristic conjunctive ending has been inverted. The principal verb takes on the conjunctive termination and what in similar contexts pass on as conjunctive participles have personal affixes added on to them The following are the examples -

Early B di-āra do give, āni-āra do bring, kahi-āra do speak, khā-āra, do eat, kahı-ārð, I do speak

Early A karı-era do thou go, tārı-erá mārı-erá. do save kıll etc

lukāi-erő I shall have concealed gucāi-erő I shall have removed hāni-ere he does strike etc

Here -ará -erá are clearly related to kará, kerá and the formations di-ārá, tārierá may be equated to expressions like diā kara, tāri kerá=giving, do, saving, do,=give, do save In this respect they may be regarded as compound verbs with the principal verbs put in the conjunctive forms aniará may be regarded as equivalent to Mod B. āniyā phelá bring off This use of ará, era may be due to the fact that though originally conjunctive in sense, they are used without the characteristic conjunctive terminations and were perhaps mistaken for finite verbs in the imperative This motion once established, personal affixes of the other persons also were added on to them Cf Western Assam (Kāmrup) dialectical forms —khā-n-1, do thou eat, khā-n-ā, do you eat, khā-n-ō, let me eat, where -n- is a conjunctive particle

Dr Chatterjee connects -1ā with the verbal noun in -1ta (O D B L S 996)  $\,$  But the explanation suggested does not seem to be quite satisfactory

# Some Lexical Material in Jaina Maharastri Prakrit

:

# श्रध्यायक द्वा॰ नै।र्मन ब्रावन, पेंसिक्ववेनिया विद्यापीठ

[लेखक को महीपालचित्र नामक लैन महाराष्ट्री प्राकृत सापा के प्रत्य में कुल नवीन शब्द सिन्ने हें, उन्हें लेखक ने इस लेख में एकवित किया है तथा उनका कर्य भी दिया है। लेखक ने अभी वहाँ तक प्रस्तक पढ़ी है वहीं तक के शब्द यहाँ विश्वे हैं।]

In preparing an edition and translation of the Mahipalacaritia, a work of 1816 stanzas in Jama Māhārāstrī Prakrit by Vīradevagamin, whose floruit seems to have been about 1250 AD, I have noticed in the two MSS and have so far used a number of new words, which I list here My notes are made with special reference to the following two works, which are cited by abbreviations

PSM Pāra-Sadda-Mahannavo, by Pandrt Har Govind Das T. Sheth 4 vols. Calcutta, 1923—28

Pischel Grammatik der Prakrit-Sprachen, by R Pischel Strassburg, 1900 The references to the text are by stanzas

aidunga, adj (not in PSM), "very deep", from Skt atitunga dittho ego kuo moggadade tehim aidungo (1035)

arsaslla, adj. (not in PSM), "full of excellent qualities", from arsası (Skt atisayın) or arsası (Skt atisaya), nith suffix-illa jass' indenam dinnä levaliya putthiya arsasılla, tass' annam pi hu kim ci vi sambhaviyai na samdeho (500).

anabbha, adj (not in PSM), "cloudless', in anabbha-vutthi (Skt anabh-a-vrejs). esä anabbha-vutthi (491).

anahhnya, adj (not in PSM), "not inscribed", from double negative prefix ana- (of. Pischel 77) and hhnya (Skt. likhita). khugjo vi patta-sancam anahhnyam miya-karammi küina (425).

annanna, adj or n. (add to meaning in PSM), "spell, charm-bocus-pocus", equivalent to annanna Irnasundari vi bhiyā daithūnam nivadic nie purise, hatthe kāūna jalam annanna-smaranā bhanar evam (806).

avāda, m (not in PSM), "non-speaking" (?), perhaps from Skt a-vāda (for phonetics -cf Pischel 222 end) poyām phullām dhanam gaheūna gayā ya vani-uttā, bhanda-sālā vinathā gehe vi kudumbaya-avādo (73)

akar, vi (not in PSM) "make inferior", from Skt adharaya (denom. of adhara)-kundu-kaliyavalu va jäsim soliinti danta-pantio, aharanti tõna aharā dādima-puppha-ppahā-jūlam.(111).

āhīya, n. (not m PSM), "object of thought", form Skt. ādhīta · piunā puļiho jampaī savvam jānāms savva-āhīyam (1408).

-unna, adj in comp (not in PSM), from Skt punya, as in kaya-unna (Skt. krta-punya)· to kaya-unno lahihi sokkhāim anna-bhave (612)

kırın, vb. (this stem not in PSM), "buy", collateral with Pkt. stem kin, from Skt. krī (krīnātı) (foi phonetics of kiriyā from Skt. kriyā, and see Pischel 135) gacchantenam-tenam gahio kirinittu tāna-pattānam, ego rammo sanco aha jina-bhavane jinam-namium (423)

kulhuya, m. (not in PSM), "jackal" (cf. kulha), from Skt. krosjuka (see Pischel 242) : Mayano puna mariūnam samjāo kulhuo ranne (1091)

kekt, m. (not in PSM), "peacock", from Skt. kekin· keki-kalāva-sukesā tarunī iva sohae vasuhā (1700)

khatļullsyā, f. (not in PSM), "little bed", diminutive of khattā (Skt. khatvā) eto-Dhanamjaya-gurū Jiyasattum niya-payamni įhavrūna, dei kula-kkama-laddhā egā khattulliyā tassa (377)

khuddalıyā, f (not in PSM), vallant of preceding word : to mahayā kadaenam Uyjeniņpai calai Mahivālo, cauhim bhajjāhim samam khuddalıyam appanā cadio (535).

gauranıyanta, pres. pass pepl (not in PSM), "treated with honor," denom vb. from gaurava (cf Skt. gaurāya) abhimuha-samāgaehim rāehim gauravijanto (731).

Guddara, m. (?) (not in PSM), name of a mountain. kahiyam kena vi Guzdaranagamni kira atthi kamiyam kudam (1448).

goru or 'rū, m. (not in PSM), "horned cow, ox," from Skt gorūpa (cf Hir] di gorū, gorūā goruwā), the word occurs twice in the story of the cowheid Sumanas, in star 1208 618, 626.

cadi-uttar, vb. (not in PSM), "climb and descend," compound of cadi and uttle at to so punar avi cadio puna bhaya-bhīo tao samuttario, cadiuttariūnam to jāva tahim "cilthaī eso (1189).

cida, m. (not in PSM), "bird." Proportional analogy cida: cidiya Skt. cala. Skt. cataka (Pkt cadaya) · tuha vu ahe maha pānā khanena vaccanti uddiya cidu vva (817).

cukkav, vb. (not in PSM), "cause to lose," caus. of cukk: vinaya-suya-sila-ghāi mā no heū hiy' atthrnā jam so, kiranto suha (MSS suhu)-dhamm'attha-kāma-bhogāna cukkavai (1399).

n Apabhiaméa (see Jacobi, Sanatkumāracaritam, Abhandl. d. Bayer. Akad. d. Wissenschaften, Philos.-philol. Kl 31 Bd., 2 Abhandl, Munich, 1921, p. 120), a basis for this form may possibly exist either in the Aidhamāgadhī gerund jeppi (see Pischel 588) or the more common Māhāiastiī passive jivvai (see PSM under ji, cf Pischel 473, 536), of which jippai may be only a phonetic variant: so khujjo jippai na surchimir kim uya amhehim (193), asamāna-viggahenam jite vi hu n' atthi tuha jaso koi,

jaha puna kaha rına jippai to ayaso hoi aibahūo (543) , tā jai jippai tenam to la[thum hoi (550)

tāl, vb (not in PSM), "remove, fiighten away," fiom Skt ṭālay, caus of ṭal; cf. 'Gujaiati tālanim'' remove, get rid of," Hindi ṭālnā'' pass beyond avoid, deter, frighten''; Platts, Hindustani Dictionary, derives from Skt tāray, caus of tr, which is phonetically possible (see Pischel 218, 257) jādasar Sinihanam tam tā sāsana-devayā tahim jha-tti, tassa bhattie tuithā tam sappam tālar dūram (1143)

tāl, vb (not in PSM) "shake," from caus. of Skt tal "be disturbed", probably the same as the pieceding word so (elephant) .. aṭtālayārṃ tālar pāḍar haṭtārṃ bhanjai grhārṃ. (201)

dakbiy, vb (not in PSM), "be bitten," pass. of das, dams "bite"; made on basis of pass popl. dakka (from Skt dakna dasta, see Pischel 566) jar dakkiyasi kaham pi bhiyagena (1716)

danguraya, danguraya m. (not in PSM), "drum", cf. Pkt danka, Hindi dankā: used as synonym of padaha (184), iya dangurao nayare vajjanto hatta-majjha-sampatto ohitto Mahwālenam (185), to danguruyam davāvai purammi (203)

talāya, talāyara, m (not in PSM), "city police," variants of talā;a, talavara (cf Skt. talāra "chief of police", see in Schmidt Nachtrage pw), peihaps from Skt tala, talā handle of sword, archer's aim-guard," with suffixes-ka,-ra,-kura-vara tie kalogali utte (MSS utto) pahāviyā tattha talāyarā (MSS talāyārā) (1337), pattā talāya-purisā jovantā cora-paya-pantim (1350)

tımı akkera, m (not in PSM), "night," from tımıra with sufüx-kkera (-kera, Skt--kārya, see Pischel 176) 1ehar siresu jäsım susınıddho kasına-kuntala-kalāvo, muhacandāna (MSS inseit va) bhaena va ismirakkero nilino vva (408).

thāgha, m (not in PSM) "shallow place", from Skt sthāgha, gloss in MS A tajam maccho vi tab-bhaenam mojiham dāūna jāi jalahi-tade, Mahwālo vi hu thāgham lahiūnam tam muyat hatthā (337)

devala, n (not m PSM), "temple", variant of devaula, devakula jai nasissāmi aham gutte (iead gutto?) vi hu devalassa sikar'ante, tattha vi joissonti vilakkha-cintā ya gantūna (1341).

nıkkankha, adj (not in PSM), "free trom desire", from Skt nıskānksa so icchiyam na pāvai Siridhara-vaniu (MSS vaniya) wa ittha loyammi, nilkankho pina suhio (MSS sahio) hoi jahā so pano (read panau?) pacchā (1134)

nıyada, n. (not in PSM), "foot fetter", ef nıyala , from Skt nıgala, nıgada so (elephant) nıyadāım todiünam (200).

nived, vb (not in PSM), "find out, discriminate between, separate", cf Hindi nibernā "separate, divide", Pkt word possibly from Skt nii-vid (for phonetics cf. Pischel 222 end), Plaits (Hindustani Dictionary) delives the Hindi word from Pkt. niivand, Skt. nii-vand cyāna nickoyam jo karei niivediūna donham pi, tassa dammassa lakkham F9

panc'anga-pasāya, m. (compound not in PSM), "five kinds of gifts": to panc'anga-pasāyam dāūna visajjio nie haļļe (151), to dāūna pasāyam panc' angam so visajjio rannā (520)

padali, f. (not in PSM), "box"; from Skt. paṭali tamvola-padali-mayhe. hūro (1480), to padalie mottum hāram (1562).

parryadiya, m. (not in PSM), "entourage", variant of parryarrya, note d for r (see-Emeneau in Journal of the Amer. Or. Soc., vol. 51, 1931, p. 33), the form parryarrooccurring in stanza 587 is followed in stanza 589 by the form parryadio.

pādicarana, n. (not in PSM), "service, adoration, worship", variant of padicarana, padiaraņa (for lengthening of first vowel see Pischel 77), from Skt\* praticarana to annadine padio purao devūna pādicaranammi (1153)

pāvanija, grdv. (not in PSM), "to be reached", from Skt. prāpaniya āvinto ya kameṇam langhittā jala-nihim asesam pi, ega-dina-pāvanijje kūlammi ya āgao jāva (1002).

philu, indeel. (not in PSM) exclamation of contempt (also in free construction as a neuter noun, like dhiya, Skt. dhik); Skt. phut. pāhario vi hu jampar philu na vahasi kāsa āgao ettha, eddaha-nayarassa janam vanciya kim na hu dhiyam kunasi (170).

bida-hara, see below under vida-hara

1

bhamadana, n. (not in PSM), "wandering about", derived from the Pkt. vb. bhamadbham, Skt bhram (see Pischel 554) · bhamūna Mahesarenam kumūra utth' atthi sasurageham te, to tatth' eva ya jāmo kim annatto bhamadaṇenam (1328).

mandalaya, n (meaning not in PSM), "magic circle", from Skt. mandalaka to āniya bhingāram vihi-puvvam pūrūna mandala, donni vi manti bhaniyā 30 tumhānam iham sacco (190).

mānusatta, n. (not in PSM), "man's condition", from Skt mānusa-tva . occurs in stanza 1071.

māsalıy, vb. (not in PSM), "made large or stout"; pass of denom. from adı. māsala, māṃsala (Skt māṃsala) taṃ daṭihūṇaṃ sāhū saddhā-pulæna māsalıyjaniaṃ (625).

mūdaya, m. (not in PSM), "a measure of grain"; variant of mūda, mūdha (cf. Skt mūta, mūdaka "basket") to rāya-kule gantum gahio dammāna kattrum lalkho-jaha pūrissam dhannam mūdaya-paya-attha-dammehim (74).

melāvana, n. (not in PSM), "meeting, joining", action noun from caus. of mil: to rāyā suha-lagge pāns-ggahanam kunar testm (232) hattha-melāvanammım dinnam rāena kanaya-lakkham se

mojjha, n. (not in PSM), "confusion, stupidity"; from Skt muudhya maccho vi tab-bhaenam mojjham dävna jär jalahi-tade (337).

ratta-uda, n. (not in PSM), "ascetic (i.e., one clothed in red)", valuant of iatta-vala ratta-pata (from Skt rakta-pata) vya cintiya so jakkho ratta-udā jattha jattha bhunjants niya-hatthenam tesim parivesai tattha tatth' eva (1241), to kuvvanti avannam iatta-udā: sāhu-sanghassa (1243).

latthaya, n. (?) (not in PSM), "satisfaction, pleasant occurrence", from lattha (Skt \*lasta-lasita, see Pischol 564), with suffix -ya (Skt.-Lz) tā jai purassa bāhim ujjāne kilai pahu Lumāio, ahacā majjhi ceiya rāulassa to latthayam hot (640).

latihu, adj (not in PSM), "agreeable", variant of latiha (for which see under preceding word) tā jai jippai tenam to latihum hor (550)

lodda, n. (not in PSM) "theft", from Stt loptra (cf Pischel 289 end), the word generally occurs in the compound lodda-kara "thief" occurrences in stanzas 1203, 1343, 1355, 1653, 1656.

väya-päna, n. (compound not m PSM), 'drinking (i.e enjoying) the air" · tā picchai niyada-ttham gimhe jala-uvarīvāya-pān' attham, payadam niccala-kūyam egam mīnam mahā-kūyam (335)

vyāya, adj (not in PSM), "baseborn, casteless", from S'tt. vyāta The story is that Mahīpāla, disguised as a hunchback, shows some blank pages (palm leaves) successively to a king, a puichta, and a minister, saying that Śakia had given him these as a magic book. To him only who was pioperly boin (jo vihim janehim jāo) would letters appear on the leaves Each of the three fails to see any letters, and so they conclude aham vijāo (429), imo vijāu tii (433), ahayam vijāu tii (436). Curionsly, in all three cases the MSS read tijā".

vida-hara, n (not in PSM), "entertainment hall", there is a variant form bida"; the word is erroneously treated in my Story of Kālaka (Washington Smithsonian Institution, 1933), p. 110. The key to the meaning is found in the Ardhamāgadhī vida "dancer" (see Ardhamāgadhī Dictionary, vol IV, 1932), which is possibly the same word, but in a different aspect, as the Pkt vida (Skt vila) "dissolute person, rake, pimp." See also under the next word to rāyā suha-lagge pān-ggahanam kunar tesim (232) haliha-melāvanammim dinnam rāena Lanaya-lakkham se, dinno ya pavara-deso bahu-davva-juyam bida-haram ca (233)

vida-purisa, m (not in PSV), "entertainer". for vida see pieceding word punapuna pucchantassa vi jähe na hu dinti uttaram tao, to rannā vida-purisā bhaņiyā bollāvaha imāo (419) te vi hu cau-ratūhim nānā-hāschim cheya (MSS tiheya)-bhanichim, na turanti khoheum jā tā rannā tatiha ānattum (420)

vuh, vb (not in PSM), "ching to", variant of veah (Skt rest) reddha tti kaliya 20 11 hu Nahirālo jāra tammi āruhai, to mīno sala-salio iyaro to vidhai gādhayaram (336).

runāvija, pass. pepl (not in PSM), "woten", from caus. stem ultimately from the noun runana "weaving", however, cf. the Hindi verb bunnā "to weave" tab-bhajjāc padao iunāvio lattio laha ii (616).

teddha (01° 1), m. (01 f 2) (not in PSM), "trick, tiap", variant of Pkt vedka (Skt testa "enclosure noose') gaha-qahio si lumam ciya jo para-gchammi en vanceum, allhai yihariri wanti veddham annam tumam kunaru (172)

veddhā, f. (not in PSM) "boat" (?), MS A has gloss parvala, but the word is possibly variant of bedā "boat". Perhaps in text we should lead vedha veddha tir kaliya so vi hu Mahivālo jāva tammi āruhus, to mīno sala-salio iyaro to vidhai gādhayaram (336)

sannāha, m (not in PSM), "armor", Sanskiit samnāha viveya-sannāha-sambuya-saiīro (1771).

sala-salıya, adj. (not in PSM), "pierced by an arrow, severely hurt"; variant of sala-sallıya, for illustration see stanza quoted under  $veddh\tilde{a}$ , cf. aha  $s\tilde{a}\ldots k\tilde{a}ma$ -sala-sallıy-angi (218).

salaha, adj. (not in PSM), "valuable excellent"("); from Skt. slāghya(") 1 ayane... salahān tit munitā to tena sanam kunai satim (103).

sārā, f. (not in PSM), "care, concern"; Skt. sārā (see Schmidt, Nachtiage . . . pw), cf. Hindi sārā "custom, usage, piactice". etth'antari se māyā sārā-karan'attham āgayā dāre, soūna kumari-soddam sā cintar kim kunar esā (219).

swa, m. (not m PSM), "jackal", cf. swa, fiom Skt. śwa ckkam khāyai madayam annam ca kad'akkha-10kkhiyam dharar, annam ahilasai mane masāna-swa-sacchahā nārī (1043)

sunnāna, n. (not in PSM), "theoretical knowledge", coupled in our text with vinnāna, the two meaning "theoretical and applied knowledge" (cf. Edgerton on "Jūāna and Vijāna" in the Winternitz Festschrift) tassa ya vinoya-thānam sunnānā-vinnāna-samjuo atthi, mitto tti ya padivanno Mahivālo nāma rāutto (22).

kattha-sannā, f. (not in PSM), "hand-language, gesture language", from Skt. hastasanīnā etto mahāyanenam dinnāo tattha hattha-sannāo, mullam thawūna tao bhananti eyam amam lahas (120).

# O nekotorvx javlenijax rotatsizma v jazvke xindi.

प्रोफेसर द्वाव आव्यशन्तिकोक् पीव एवव डीव, खेनिन्याद

ि होल का विषय है—हिन्दी-भाषा में रकारीभाव की कुछ श्रवस्थाओं पर विचार ने

हिन्दी-कविता की वोलिया-अत और अवधी. जिनका हिन्दी कविता के इतिहास में एक विशेप स्वान है, आपा-धिज्ञान की दृष्टि से वडे ही महत्त्व की है। इन दो वोलियों की, व्यनियों की, नामों और घातुओं के रूप-परिवर्तनों की, केप की और शैबी की विशेषताओं ने बहुत समय पहले से अब तक अनेक भारतीय तथा गेरपीय विद्वानों का ज्यान आकर्षित 'किया है। तो भी, वावजूद इस बात के कि प्रज और अवधी का अन्य पढ़ीसी वोक्षियों से ध्वनियों से और रूप-परिवर्तन से वहत ही सरक अन्तर है, दर्माध्यवश ऐसा कोई जन्य उपस्थित नहीं है विसमें वज और श्रवधी की इन विशेषताओं की वैद्वाविक विवेचना की गई हो।

वन खीर अवधी में स्कारीभाव के, वार्यात् शैजी के निर्माखार्य रू की जपह र के विधान करने के. रहान्तों का उस्त्रेस भ्रवेक भारतीय भ्रीर योरपीय विद्वानों ने किया है। छ भ्रीर र की प्राचीन ध्ववियों में---अर्थात उन ध्ववियों में जिनका सक कि संस्कृत की व्यक्तिमें में क्षेत्रा का सकता है--समा क्ये छ क्रीर र में जो कि अर्वाचीन मारतीय भाषाओं में हत्स और -सर्हन्य व्यक्षनों के ऐतिहासिक परिवर्तन के फबस्वरूप प्रकट होते हैं, स्पष्ट मेन करना चाहिए !

वन बीर अवधी के बहुत से साधारण प्रवीग के शब्दों में हम तथ-माण के का के बनाय र की ध्विन पाते हैं ! फिर सी इन दो वोलियों का स्कारीमाव पूर्ण नहीं है, श्रीस श्रनेक शब्द-समुद्दों में छ ज्वनि मसी-मांति वसी हुई है। दसरी तरफ स्वयं खड़ी बोली में बहुत से वो रूपवाले शब्द पाये जाते हैं, जिनमें छ श्रीर र वैकल्पिक होते हैं, श्रीर वनके वैकल्पिक प्रयोग से वन शब्दों के क्यों में मामूखी श्रन्तर पढता है।

परन्तु वैदिक भाषा में भी इस प्रकार शब्दों के दो रूप प्रायः पाये वाते है। व्यों क्यों समय बीतता जाता है, छ ध्वनि पुरानी र ध्वनि का स्थान लेती हुई दीख पदती है। जहाँ कि कारवेद के प्रथम नौ मंडलों में, जिनका उनकी सौगोखिक परिमायाओं द्वारा अफ़्तानिस्थान और पंजाब से धनिष्ठ सम्बन्च प्रकट है, हम पेसी बोली पाते है विसमें स्कारीमान का पूरा बोर है, वहाँ वसवें संद्रक्त सं, विसकी सौगोबिक परिभाषाएँ क्षिक पूरव की है, वन्हीं ग्रज्तों सं स्न ध्वनि पाई वासी है, निवसे कि पहुंचे नी संहड़ों में र ब्विन है। ऋग्वेद के अन्तिस अग्र से छ का प्रयोग पहुंचे व्यशों की सपेचा बाठ शुना अधिक है। प्रसकोबी का कहना है कि स्वयंवेद सें, जो कि निश्चय ही बाद का है, छ का प्रपोध ऋग्वेद से सात गुना अधिक हुआ है। फिर महाकाच्यों तथा शास्त्रीय संस्कृत में छ का प्रवेशा प्राचीन संस्कृत की व्यपेश तीन गुना ऋषिक है। प्राकृत सापाओं से छ का प्रवेश श्रीर भी श्रविक वह बाता है, मागची प्राकृत में तो वह श्रपनी चरस क्षीमा पर पहुँच जाता है; र सर्वेशा छुत हो जाता श्रीर उसकी जगह सर्वत्र छ भा जाता है।

अब तक साहित्यिक योजियों में र और छ के विषर्षय की व्याक्या करने के सब प्रयस्त निषक्ष हुए हैं, क्योंकि इस ीवपय का श्रव तक केवल कपरी श्रष्ययन किया गया है, जिससे केवल इतनी बात सिद्ध हो पाई है कि पहले छ का प्रयोग चढ़ने की प्रवृत्ति रही, और बाट में वह घटती गई। इस विषय के विकास-सम्बन्धी तथा शैक्षी-सम्बन्धी पहलू पर ज्यान नहीं दिया गया । यदि इस तुलसीदास की सापा पर विचार करें, जिसे कि झरवन्त रेफ-प्रवृत्ति-युक्त कहना सर्वया न्यायसंगत है, तो इस वेर्खेंगे कि दो सीमायें है जिनके चांगे रकारीयान की प्रवृत्ति महीं चढ़ती।

१—सस्कृत शब्द अपने छ को सदा बनाये रखते हैं।

२---अन साधारण की बोलचाल के प्रचलित ग्रन्तें से र नहीं धुसता !

हुवसीदास की भाषा में रकारीमाव इन शब्दों से दीख पड़ता है, जो कि विभिन्न श्लेणियों के पुरुपों, देवताओं श्लीह राबाओं के लिए प्रयुक्त होने पर अपने काँग में परिवर्तन होने देते हैं। यही वात स्रवास की रचनाओं के बारे से भी है।

यह प्रमाणित हो चुका है कि पिच्छमी आर्थावर्त्ता बोलियों से रकारीमाव की प्रवृत्ति थी, जब कि पूरवी बोलियों से रक प्रयोग विशेष था। यह स्मरण रखना चाहिए कि पूरव के, विशेषकर बड़ाल तथा उसके समीपवर्त्ता प्रान्तों के, विजय के समय उच वर्षों के प्रतिविधि पश्चिम से आये थे। उदाहरण के लिए, विशेष कर गुप्त-वंश के अभिलेख में प्रायः ऐसा उक्लेख है कि ब्राह्मण तथा चित्रय पश्चिम से आये। इससे हम यह परिणाम निकाल सकते है कि पश्चिम से उच श्रेणियाँ रकारीमाव की प्रवृत्ति लाई, और वह कुलीनता की डोतक समसी जाने लगी। इसी कारण वल और अवधी में उपर्युक्त दशा है, और रावाले रूप केंद्री शैली को स्थित करते हैं।

वैकिश्यिक र या छ वाले शब्द रूपों के विकास की ये तीन क्रम-दशायें, आर्थात् (अ) र वाले परिचमी रूप, (इ) उनका जैंचे देशों की भाषा का विशेष चिद्ध होता, और (व) उन का शैली की उसकृष्ट बचाने के लिए प्रयोग किया जाना— अस्पन्त आधुनिक खड़ी बोली में भी प्रतिविभिन्नत होती है।

संस्कृत के खनेक शब्द-समृह भी इस तथ्य की पुष्टि करते हैं कि छ वाबे शब्द-रूप निचले दलों के लोगों के शब्द-कोष के समसे जाते थे। जैसे, नमूने के लिए, शास्त्रीय संस्कृत में कई आन्तरिक झंगों के नाम छ वाले ही हैं;—जानवरों के मारचा तथा मृतक शरीर के छूना नीचतम दलों के ही कार्य थे। वसी प्रकार रॅगने के लिए वर्च जानेवाले रंगों में नाम भी।

यह बात ध्यान देने योग्य है कि वन खेखकों की भाषा में, जिन्होंने अपनी रचनाओं में ऊँची शैजी का परहेज़ किया है, स्कारीमान का जेशमात्र भी नहीं पाया जाता, बदाहरण के लिए कवीर की भाषा में []

Poetičeskié dialěkty xindi—bradž [লব] i avadxi [অবধা], —imějuščié stol' bol'šoč značěnié v istorii poezii xindi, predstavljajut isključitel'nyj lingvističětskij intětěs

Svošobrazie ix fonětiki, morfologii, slovarja i shlja davno nžě privlěkalo vnimanie mnogix avtorov, kak indijtsěv, tak i evropějtsěv. Dolžno skazať odnako, čto bol'šinstvo rabot etix avtorov prěslědušt prěimuščěstvěnno praktičěski tsěli—oběgčiť ponimamě jazyka togo ili drugogo avtora, dialěktičěskie osoběnnosti kotorogo v značitěl'noj mětě otličny ot sovrěměnnogo litěraturnogo prozaičěskogo jazyka.

Xotja oba nazvannyx poetičšskix dialěkta těsnějším obrazom svjazany s sootvětstvujuščími lokal'nymi dialěktami xindi, odnako, dažě pii sobrěměnnoj stěpěni izučěnnosti etix dialěktov, možno skazať, čto dlitěl'noč upotrěblěmě dialěktov bradž i avadxi v htěraturě sposobstvovalo ix otkloněniju ot sootvětstvujuščix lokal'nyx dialěktov Etiotkloněnija nabljudajutsja ně tol'ko v oblasti slovara i stilja, kotoryě něizbězno vsěgda othěajut litěraturnyě dialěkty ot dialěktov městnyx, v značitěl'noj měrě ograničennyx v oblasti vyrazital'nyx srědstv, no takžě i v oblasti fonětiki i morfologii. Něsmotrja na otnositěl'nuju prostotu fonětičšskix i morfologičěskix javlěnij my, k sožalěniju, i do six por ně iměčm ni odnoj iaboty, po svjaščěnnoj nadlěžaščěmu naučnomi rassmotičniju etix javlěnij v bradžě i avadxi. Dažé dannyě otnositěl'no zvučanija odnix i těx žě form začastuju byvajut različnyx izdanijax krupnějsix avtorov—Tulsi-Dasa i Sur-Dasa Eščě měn'šě vnimaníja uděljaštaja voprosu ot ispol'zovanii različnyx fonětičěskix javlěnij v potrěbnostjax stilističěskogo oforměčnija.

Nastojaščaja kratkaja zamětka iměšt svoší tsěl'ju popytku pokazať, kakim obrazom ispol'zuětsja javlěniě rotatsizma, to čsť fakt zaměny zvuka "l" tsěrěz "r" dlja potišbnostěj: stilja.

Javlěnija rotatsizma "1 > r" stol' jarko vyražěny v bradžé i v avadxi, ěto davno užě pivlěkali vnimaniě isslědovatělěj Kroně mnogočislěnnyz indijskiz avtorov na niv ukazyvajut mnogiě evropějskiě avtory, v častnosti R. Noeinle, S. H. Kellog i dr. Bol'šinstvo avtorov pri rassmotrěnii čěrědovanija zvukov "1" i "r" raznogo proiszožděnija, t. č. staryě "l" i "r", voszodjaščiě k sootvětstvujuščim sanskritskim zvukam i novyě "l" i "r", kotoryě pojavlejav v novoindijskix jazykav v ičzul'tatě istoričěskix modifikatsii zubnyx i tsěrěbral'nyx soglasnyx. V vidu kratkosti moži zamětki, ja ograničus' faktami čěrědovanija staryx "l" i "r", kotoryě v drěvněindijskom jazykě [v vědičěskom i sanskrité] vystupajní v kačěstvě plavnyx. Faktam čerědovanija zvukov "l" i "r" novogo proiszožděnija budět udělěno měn'šě vnimanija.

P11 pětěxodě ot sovrěměnnogo litěraturnogo jazyka [बडी बोर्डरी] k dialěktam bradž 1 avadxi my nabljudaěm v etix poslědnix zvuk "r" [र] na městě zvuka "l" [ब] piozaičeskogo jazyka vo mnogix věs'ma často upotrěbitěl'nyx slovax Napriměi

| Sur-Dasa  | Kxarı-Bolı     |     |
|-----------|----------------|-----|
| वारो      | थाला           |     |
| गारी      | गानी           |     |
| बहराई     | यहत्ताना       |     |
| विजुरि    | विज्ञन्ती      |     |
| हुवर      | दुर्वन         |     |
| Tulsi-Das | Kxarı-Bolı     |     |
| दर्भ      | दलना           |     |
| डारो      | डालना          |     |
| सरवार     | तलवार          |     |
| जाईफर     | -দল্প          |     |
| चपपुतली   | -प्रतरी        |     |
| रोम       | रोम, खोम 1 dru | giě |

Kohčestvo priměrov možno bylo by uvěličiť va mnogo raz

Kromě analogičnyx priměrov čěrědovanija staryx zvukov "l"ı"r", my nabljudačm někotooryě fakty čěrědovanija novyx "l"ı"r", napriměr

Na osnovann etix 1 im podobnyx faktov mnogič avtory ukazyvajut, čto dialékt Tulsi-Dasa, ravno kak 1 dialékt Sur-Dasa xaraktěrizujutsja sil'nym rotatsizmom.

Sovětšěnno ponjatno, ěto rotatsizm etix dialěktov dalěko ně polnyj, i v tsělom rjadě slov upotrěbljačtsja toľko "l". Takovy napriměr . बज, बोला, बाजक, स्वाल, उसे, खेलता drugiě

Pově znostnoš nabljuděniě etaz faktov, nabljudajuščizsja v poetičěskiz dialěktaz bradž 1 avadzi, možět privěsti k zaključěniju, čto formy s "1" 1 "r" upotrěbljajutsja čisto slučajno, čto v osnové 1 upotrěbljěnija nět nikakogo printsipa kak to 1 utverždajut někotoryě avtory

napriměr, Beames. Vo vsjakom slučač upotrěblěnič v poetičeskix dialěktax foi m s "r", kotorym v kxari-boli sootvětstvujut formy s "l" obraščačt na sěbja vnimanič.

Dal'nějšěě iznčěniě etogo voprosa pokazyvnět, čto 1 v samom kxari-boh iměčtsja značitěl'noč količěstvo dublětov, gdě čěrědujutsja zvuki "l" 1 "r", pričěm značěnija slov s "l" 1 "r" xotja 1 blizki, odnako ně pokryvajutsja odni drugimi. Takovy napriměr, चरना—चलना, जराना—जलना, जराना—जलाना, पुत्री—पुतली, गर—गल, हर—हल 1 dr., novyč "l" i "r". चेरा चेराई—चेला.

Problěma čěrědovanija zvukov "1" i "r" okazyvačtsja ěščě bolěč složnoj, čsli my obratimsja k drěvnim arijskim jazykam : vědičěskomu i sanskritu

Užě v vědax my naxodim rjad dublětou, gdě vystupajut to "r" to "l". Napriměr:

J. Wackernagel v svoěj grammatikě drěvněindijskogo jazyka (Altindische Grammatik, I, Lautlehre, Goettingen, 1896, s. 215) s polnoj avtoritětnosť ju otměčašt, čto s těčěniěm vrěměni upotrěblěniě "l" narastaět Měž těm kak pěrvyě děvjať mandal, svoěj gěograficeskoj terminologiěj svjazannyě s zapadom, s těpěrěšnim Afganistanom i Pendžabom, dajut dialěkt s siľnym rotatsizmom, gdě, kromě privěděnnyx priměrov, zvuk "l" sověršěnno ně vstrěčaštsja, uže v děsjatoj mandalě, svjazannoj s bolěž vostočnoj gěografičeskoj terminologiěj, vstrěčajutsja formy s "l", na městě kotorogo v bolěž drěvnix mandalax bylo "r" Napriměr

Po vyčislěnijam različnyx avtorov, v poslědnix častjax Rigvědy "1" upotrěbljašteja v 8 raz čaščě, čěm v bolěš rannix. S drugoj storny, po podsčětam Ascole v Atxarva-Vědě, to čst' v pamjatnikě, něsomněnno, bolěš pazdněm po svočmu jazyku, čěm Rig-Věda, zvuk "1" upotrěbljašteja v 7 raj čašče, čěm Rig-Vědě v tsělom.

Nakoněts v epičěskom i klassičeskom sanskritě upotrěblěnijě "1" v tri raza prěvosxodit po svoěj častotě upotrěblěniě etogo zvuka v doklassičěskoj litěraturě Pri etom rjad slov, kotoryě v staryx pamjatnikax upotrěbljalné toľko s "r", v klassičěskom vystupajut toľko s "1". Takovy

```
चहु "bystryj, legkij"
सम्ब "viset'"
चनार "lob"
इक्क "svetlyj"
स्वाय "razrrxhat'cja" i dr.
```

Rjad drugiv slov, raněč upotrěbljavšivsja isključitěl no s "r", v klassičěskom sanskritě soxranjajut eto "r" ves ma redko i vystupajut počti isključitěl no s "1". Takovy

बहुर बहुल "gustoj" सूर सूच "kolča'" बार बास "xvost, volosy xvosta".

Narastanie upotreblenja zvuka "1" nabljudaštsja ešče v boľšej mere v prakrita s. Kuľminatsionuogo punkta eto razvitie dostigašt v prakrite Magadzi, gde "r" isčezašt soveršenno i na ego meste javljaštsja "1"

> सान vměsto राज अतल , श्रन्तर प्रतिस ,, प्रस्य 1 drugié

Voprosy piakritskoj giammatiki, kak izvěstno, zanimali indijskix grammatikov značitěľ no měníšě čěm vaprosy sanskiitskoj grammatiki. My možém poetomu dumať, čto v někotoryx slučajax, uloviv liš' obščuju těuděnteju k zvuku "l," indijskič grammatiki, běssiľnyč uloviť obščič piintejpy čgo upotičblénija, prosto stilizovali někotoryč dialěkty magadxi, podobno tomu, kak dramatičeskič prakrity, napriměr, vo mnogix otnoščujax prědstavljajut soboju často islusstvěnnyč, stilizovannyč formy, a ně formy, rění no upotrčbljavšičeja v sootvětstvujuščix narodnyx dialěktax.

Vijad li možno priznať udovlětvoritěľnym ob"jasněniě indijskimi grammatikami fakta nahěnja dublětov s "i" i "l" v sanskritě Po suščěstvu formula indijskivi grammatikov

र-ब-यार श्रमेद्ः

prědstavljaět soboju prostoj otkaz ot ob" jasněnija nabljudačmyx faktov

Stol' žě malo udovlětvoritěl'ny 1 popytki 1 jada žvropijskix lingvistov ob"jasint' eto javlěniě Eto možno vidět' xotja by 12 utvěržděnija Bartolome (Baitholome, K Z, 39, 579 A), kotoryj zajavljačt, čto v načalě držvnějndijskomu jazyku, kak 1 držvnějersidskomu, byl svostvěněn rotatsizm, a potom snova vměsto zvyka "r" javljačtsja "l".

Pišel' (Pischet, GGA, 1884, 512), rassmatnivaja fakty čeredovanija zvukov "r" i "l", plixodit k vyvodu, čto narjadu s zapadnymi dialektami, obladavšimi rotatsizmom, suščestvovali i vostočnye dialekty, soxranivšie zvuk "l" i daže rasšinivšie granitsy ego upotreblenija. Vhjamem etiz poslednix dialektov ob jasnjačisja proniknovenie from s "l" v klassičeskij sanskijt.

Eto zaključeniě i osnovannoš na izučěnii prakritov, podtvěrždačtsja takžě i někotorymi dannymi novoindijskix jazykov S někotoroj ogovorkoj my možém soglasiť sja s utvěržděniém pišelja o bolšě širokom upotrěblěmi zvuka "l" na vostokě, gdě, něsomněnno, bylo značitěľ noč vlijamě drěvněndijskix jazykov.

Odnako eto v věsíma slaboj měrě ob jasajašt fakt nahějja dublětov s "r" 1 "l".

Dž Bimz v svoěj sravnitěl'noj grammatikě novoindijskix jazykov konstatirnět, čto, vo-pervyx, v dialěktax, zanimajuščix v nastojaščěž vičmja territoriju prakrita magadxi, gdě, p 11 po dannym grammatikov i nadpisej, na městě zvuka "r' javljaětsja "l," v nastojščěě viěmja nabljudaětsja obratnaja těnděntsija i my iměěm, napriměr;

| करिश्र | vměsto | काला |   |    |
|--------|--------|------|---|----|
| कपार   | 11     | कपान | 1 | dr |

vo-vtoryx on ukazyvaět, čto v poetičěskix dialěktax xindi často javljačtsja "r" vměsto "l," 1, v trět'ix, on otměčaět, čto v někotoryx dialěktax Indii směšěniě zvukov "r" 1 "l" nastol'kověliko, čto govorjaščiě otnosjatsja jako-by sověršěnno bezrazlično k tomu, kakoj zvuk skazat "r" ili "l." Bimz odnako ukazyvaět, čto sootvětstvujuščiě gruppy nasělěnija soznajut različiě měždu etimi zvukami i bězrazličiě k upotrěblěniju zvukov "r" 1 "l" nabljudašteja srědi nizšix klassov nasčlěnija. V kontsě kontsov on sčitačt etu problěmu, pri sovrěměnnomemu urovně znanij po dialěktologii, sověršěnno něrazrěšimoj.

Mně prědstavljačtsja, čto popytki ob"jasniť fakty čerědovanija zvukov "r" i "j" v litěraturnyx dialěktax okazalis' sověršěnno besplodnymi potomu, čto k ix razrěšěniju podxodili smětodom čisto formal'nym. Takoj mětod pozvolil tol'ko čisto statističěski ustanoviť narastanič upotrěblěnija zvuka "l" i potom cužěniě ego upotrěblěnija.

Semantičěskaja i stilističěskaja storona etogo javlěnija ostavljalas' bez vnimanija. Ravnym obrazom ně učityvalas' i klassovaja suščnosť jazykovyx javlěnij. Měž těm učět etix moměntov sposoběn proliť značitěl 'nuju jasnosť na eti fakty.

Obratimsja k Tulsi-Dasu. Ego dialěkt s polnym osnovaniěm kvalhitsiruetsja obyčnokak dialěkt s sil'nym rotatsizmom. My privěli rjad priměrov, gdě na městě "1" sovrěměnnogo xindi u Tulsi-Dasa nabljudaětsja "r". Odnaka, granitsy upotrěblěnija zvuka "r" vměsto "1" ně rasširjajutsja u něgo do polnoj něopišdělěnnosti, oni ustanavlivajutsja s dvuk storon, tak kak ěst tsělyě katěgorii, kuda "r" ně promikaět.

Izučěniě těksta s polnoj uběditěľ nosť ju svidětěľ stvuět o slědujuščix dvux faktax.

I. Zvuk "r" na město "l" ně pronikačt v sanskritskič slova, kotoryč pri vsěx uslovajax soxranjajut svoč "l", xotja eti slova často javljajutsja v narodnom, vul'garnom proiznoščnii. Naprimer:

वातकाण्ड "glava o dětstvě" कुतदेव "cěmějnoě [rodovoě] božěstvo " मंगल काजा "blagoě dělo" सील "xaraktěr" अनुकृष "blagopujatnyj" सक्त "ves" i mnogiě drugiě

Ravnym obrazom "r" ně pronikačt v slova, naibolěč často upotrěbitěľnyč v narodnomjazykě. Napriměr.

चेना "brat'" चगना "načinat'" चाग "do" ग्वाचा "pastux" 1 t d. 97

Rotatsızma podvěrgajutsja u Tulsi-Dasa prěimuščěstvěnno tě slova, v kotoryě vozmožno privněsti raznoč soděržanič v zavisimosti ot otněsčnija ix k litsam raznyv klassov. Takovy, napriměr

रोम vměsto सोम चप-पुतरी ,, •पुतसी

liho kogda govoritsja o bogar i tsarjar. Naprimër.

रेट o Dašaratvě हारी o Kěkajı । t. d.

Esli my učtěm ukazaniě Bimza o směšěnii zvukov "r" i "]" v soviěměnnyx dialěktax nizšix klassov, naprašivačtsja vyvod, čto rotatsizm v litěraturnom dialěktě Tulsi-Dasa javljačtsja odnim iz stilističeski pričmov, srédstvom soobščěnija slovu xaraktéra bolěž vysokogo stila.

Analogičnoš položěniš věščěj my naxodim i u Sur-Dasa.

बारों o Krišně, no बाखदेव बरे ,, नहीं गर ,, यहा गारी govorit Jašoda no गाखी i t d.

Tot fakt, čto ně dlja vsjakogo léksičéskogo eléměnta so zvukom"r' ny možem najti égodublět s"l", ob"jasnjačtsja samim xaraktěrom proizvěděnij Tulsl-Dasa i Sur-Dasa. V iv proizvěděnijaz vystupajut prěimuščéstvěnno bogi, tsari, gěroi, bravmany, i proizvědénija etiv i blizkax im avtorov vyděrženy v vysokom stilě.

Nabljuděnija sanskritologov svidětěl stvajut o tom, čto zapadnyč indoarijskiě dialěkty obladali rolatsizmom, vostočnym že dialěktam bylo svojstvěnno "l"

Esh my vspomnim, čto pri podčiněni vostoka, v častnosti Bengali i sosědnix provintsij, piědstavitěli vysšix kast v svoěm bol'šinstvě javilis' s zapada, va častnosti nadpisi impěratorov dinastii Gupta mnogokratno govorjat o darax, kotoryě davalis' braxmanam i eti eti braxmany xaraktěrizujutsja v nadpisjax kak nadpadada, to čsť kak vyxodisy iz tsěntral'noj, zapadnoj časti Indu, a ravnym obrazom o tom, čto s zapada prixodili prědstavitěli voinskogo klassa saga my možém dumať, čto rotatsizm, priněsčanyj s zapada braxmanstvom i aristokratičji i radikal'no izměnivšij fonětičěskuju strukturu razhčnyx novoindijskix jazykov. osoznavalsja kak prinadlěžnosť jazyka vysšix klassov (S K. Chatteryi, The Origin and Development of the Bengali Language, Part I, p 536)

Otsjuda nětradno pělějit k položěnija, nabljudajuščěmusja v dialěktax bradž 1 avadxi, kogda formy a "r" polučajut xaraktěl vysokogo stiha.

En tri stupem razvitja dublětov so zvukami "r" i "l", to-ěsť osozvaniě a [městnyx zapadnyx form so zvukom "r" kak "l"] prinadlěžaščix jazyku vysšix klassov, a vposlěd-

stvní kak osoběnnosti s vysokogo stilja, naxodjat svoč otražěnič i v samom sovrěměnnom Kxariboli. Napriměr:

```
नवाना "gorět" नरना "goret' v lixoradkě"
चन्ना "dvigat'sja " चरना "dvigat'sja, pastis"
चन्ना "dvigat'" चराना "dvigat'" चराना "dvigat', pasti"
इन्न "plug" इर "plug", osoběnno v vyražěnn इरस्तेत "pěrvaja borozda"
युतन्नी "děrěvjannaja kukla, zračěk," युत्ती "doč', děvuška" i t. d.
```

Eslı my v spomnim, čto vračami bylı braxmany, čto slovo प्रवर्ती prınadlěžit dětskomu jazyku i čto korova ıměla ogromnoč značěnič v xozjajstvěnnoj i rěligionoj žizni Indii, ně trudno hudět ponjať, počemu dublety s "r" polučili značěnič form vysokogo stilja.

V rjadě slučačy my naxodim analogičnyč sootnoščnija značěnij dublětov "r" 1 "l" 1 v sanskritě. Takovy, napriměr

```
ज्वल "goret', pylat'"
ज्वल "plamja"
                                             ज्बर "gorět' v lixoradkě "
                                             च्चर '' lixoradka''
चल "prixodit' v dvižěniě.
                                             चर् "dvigat'sja, idti, pastis"
       drožať, kolěbaťsja"
क्ब " dělať, prinimaťsja za "
                                             कर " dělať, tvoriť"
बोहिस "krasnyj"
                                             रोहित "krasnyı, ryzaja losad' ili lan"
म्ला " vianut' "
                                             सर " amirat' "
                                             रज " krasnět'"
बज्ब " smyščať sja, stydiť sja "
                                            ख " bystryj, nazvanie tsarskogo roda Ragxu"
बद्ध "bystryj, legkij, neznačitěl'nij,
     ničtožnvi"
बाघव " lěgkosť, legkomysliě"
```

Vslědstviě togo, čto sanskritskiě slovari ně vsěgda dajut važnyě dlja nas tonkiě ottěnki značenij, a takžě vslědstviě togo, čto grammatiki, kotorymi rukovodstvovalis' sostavitěli slovarěj, začastuju stavili znak ravěnstva měždu "r" i "l", často věsíma zatrudnitěl'no prědstavit' sěmantičeskiě ottěnki značěnij V vide prědpoložěnija my možěm, napriměr, vyskazat' mysl', čto, napriměr, iz dvux dublětov रोस । खोस, pěrvonačal'no v raznyx dialěktax iměvšix odno 1 to-že značěniě, poslě vxožděnija ix v klassičěskij sanskrit pěrvoč imělo značěniě "volosy", a vtoroč "šěrst'" i liš' vloslědstvii oni sblizilis' v svoix značěnijax, xotja polnogo sovpaděnija v značěnijax nět i v nastojaščě vremja, kak pokazyvajut frazěologičěskiě oboroty

```
रोम रोम से = तन मन से
```

रोम रोम से भ्राशीर्वोद देना i drugie, gde dublet खोम obyeno ne upotrebljaetsja

Rjad sanskritskix slov s polnoj jasnosť ju svidětěľ stvuět o tom, čto formy so evukom "l" osoznavalis' kak elěměnty slovarja nizšix kast. Napriměr:

```
वस्त्रज "stupka" pri वर "sirokij"
वरज "věrxnij kaměn' pri वरि "v vrěxu"
ručnoj měl'nitsy"
व्यज "zloděj, izvěrg" pri वर "tvěrdyj, žěstkij".
```

Sjuda že otnosjatsja nazvanija različnyx vnutrčinix organov. Poskol'ku uměrševlěnie životnyx i sopiikosnověnie s trupami pavšiv životnyx' vposlědstvii bylo dělom nizšix kast nazvanija vnutičnníx orga nov v stiěčajutsja v klassičěskom sanskiitě tol'ko s "l". Napriměr

> क्रोमन् " lěgkiě" द्वीहन् "sělězěnka" बुकी "jagoditsa" i diugiě

Ravnym obrazom so zvukom "1" vystupajut nazvanija tsvětov, v kotoryč pioizvodilas' okraska

पितत "settj" नील "sinij" मल "gijaznvj" काल "čěinti"

Sovětšěnno ponjatno, čto dětal'nož tassmotrěniě problěmy čětědovanija zvukov "r" 1 "' potrěbovalo by privlěčěnija značitěl'no bolěč obširnogo matériala, kotoryj ně mog by uložit'sja v tamkax nehol'šoj zamětki Zděsj dany tol'ko němnogič, naibolěč prostyč slučat čerědovanija etiz zvukov

Mně piědstavljaětsja odnako, čto i pi ivěděnnyě kratkié dannyě pozvoljajut otněstis' skoptičeski k utvěržděniju o běziazličnom upotiěblěnu zvukov "r"i"l" i běspričinnomu naiastaniju, a potom paděniju upotiěblěnija "i "li"!".

Formy s "r" 1 "l". povidimomu, pěrvonačal no byli xaiaktěj ny dlja različnyx lokal nyx dialěktov Odnako, tak kak nositěli zapadnyx dialěktov prinadlěžali na vostokě gospodstvujuščim klassam, poskol ku kasty biaxmanov i kšatričv v značitěl noj měrě sostavilis iz vyxodtsěvzapadnyx častěj Indii, dialěkty kotoryx xaiaktěrizovalis rotatsizmom, formy s "r" stali pliznakom vysšix klassov obščěstva, a formy s "l" priznakom dialěktov nizšix klassov

V silu etogo, uže v sanskritě namětilos' sěmantičěskoš 1 stilističeskoš različiš dublětov s"r"1"]", kak prinadlěžeščix sootvětstvěnno k vysokomu 1 nizkomu slilju

Takoč osoznanie dublětov s "r"ı'l" prodolžačt razvivat'sja, projavljajas'ı v novyx indoanjskix jazykax, gdě dublětv s "r" imějut značěnie form bolěč vysokogo stilja, čem form so zvukem "l"

Věs'ma varaktěno, čto v jazykě těx avtorov, kotoryě izběgali vysokogo stilja, my ně nabljudaěm i elěměntov rotatsizma Takov, napriměr jazyk Kabira \*

<sup>\*</sup> श्री सुनीति चुमार चटकां ने रुसी लिपि से रोमन लिपि में प्रजरान्तर किया । F 12

# देरेवाली कहावतें

## [श्रीमती सुमित्रादेवी शास्त्रिणी]

कहावतों से पुरखों के तजरने सिज्जत रहते हैं। किसी जाति की सामाजिक, आर्थिक, धार्मिक चादि स्थिति के घ्रध्ययन के लिए कहावतें उपयोगी होती हैं। किसी साथा के घ्रध्ययन के लिए तो वे और भी महस्त्र की चीज है, क्योंकि उन मे शब्द और मुद्दावरें मेंने हुए रूप में पाये जाते हैं। शब्दे (उत्तरी) देरे और लम्मे (इिच्छी) देरे अर्थात् देरा-इस्माइल्खान और देरा-गाओ़ख़ान की बोली देरेवाली कहलाती है। वह आर्थावस्त्र की सब से परिच्मी वाणी है। देरेवाली और मुलतानी में नाम का ही अन्तर है। बन्तू, केशहर, पेशावर, तथा अरुक, शाहपुर, आंग आदि की बोलिया भी उस से बहुत कुन्न मिलती-ख़लती है। परिचमी पंजाय की ये सब बोलियां पुक ही भाषा के मिन्न-मिन्न रूप हैं। इस माथा का नाम पादरी तिस्दाल ने आज से ४४ वर्ष पहले ख हूँ वा रक्का था। लहुँदा (देरेवाली में—सांधा) का शब्दाय है उत्तरता। उत्तरते पूर्य के उपलब्ध से विसी वोली ने इस का अर्थ परिचम दिशा भी होगा; देरेवाली में तो पूर्व परिचम के इस हिन्मार (=हीं-कमार =दिन का उमुरला), ख़िलाः (=हीं-खाह = दिन का उत्तरता) कहते हैं। हमारी माथा के माम के रूप में लहुंदा शब्द सर्वया निर्थंक और अनुपशुक्त है। श्रीसुत ग्रो० जयजन्द्र विद्यालंकार ने इस भाषा का नाम हि न्द की प्रसा वि त किया है, क्योंकि इस की कई बोलियां 'हिन्दकी' या 'हिन्दकी' नाम से परिचित है है।

जहां तक मुक्ते मालूम है, हिन्दकी कहावतों का अभी तक ऐसा कोई संग्रह नहीं हुआ। शाहपुरी बोली का तो एकाघ होटा-मोटा संग्रह हुआ भी है, पर देरेवाली की श्रोर श्रमी तक क्सि का घ्यान नहीं गया। इस खेल मे प्रत्येक कहावत के शब्दों का ठीक-ठीक अर्थ देने का यस किया गया है।

देरेवाली में कुछ विशेष रचारण है---

स्वरों में—हस्व एकार श्रीर हस्व श्रोकार श्रधिक है; उन के वही चिह्न रक्ष्मे गये है जो इस ग्रन्थ के सम्पादको ने नियत किये है। ऐ श्रीर श्री का ब्लारख सर्वेत्र हिन्दी शब्दों की तरह है; जैसे—बैठा श्रीर चौड़ा शब्दों में।

व्यञ्जनों में—वर्गों के तृतीय श्रचरों से सिलते हुए चार अतिरिक्त अचर हैं, जिन के लिए इस लेख में गुज़ दु वृ चिह्न रक्खे गर्थे हैं। सर ज्यांजे प्रियक्त ने "लिंग्विस्टिक सर्वे आव इण्डिया" में इस बचारण-मेद की ओर ज्यान नहीं दिया,किन्तु वह बचारण-मेद स्पष्ट है क्योंकि उस के कारण अर्थभेद भी हो जाता है। उदाहरण के तौर पर, गुड़ी =
कारा | व्याच = द्रवाना | व्याच = वर्षे | व्यचे = वर्षे | व्यचे = वर्षे |

यें की अवेचा न्य का उचारण हलका होता है जिस के कारण उस का पूर्वशामी स्वर गुरु नहीं होता। न्य का प्रयोग मराठी में भी है, और यही चिक्क इस जेस में अपना जिया गया है।

्रा पात्र है। असे अपनी पूज्य बहन श्रीमती कीशस्यादेवी विशारदा से बहुत कुछ सहायता मिसी है, श्रतः वे मेरे घन्यवाट इस संग्रह में मुक्ते अपनी पूज्य बहन श्रीमती कीशस्यादेवी विशारदा से बहुत कुछ सहायता मिसी है, श्रतः वे मेरे घन्यवाटः की पात्र है।

१--- 'भारतसूमि श्रीर उस के निवासी', ए० २१६-२१।

```
अक न लान्धी, ते करने पा वान्दी !
करना = नारंगी का फूखी
माक नहीं पाती, भीर करने पहन बैठती है। हैसियत से केंचा काम करना।
श्रक्त न शहूर, वावा मनसाराम कपूर।
भक्त (है) न शहूर, पर बावा (ने) (नाम) सनसा (मनीवी) राम कपूर (घराया है) ।
अकल वैठा हिटा हाई, ते बख्त वैठा खाथा हाई।
बिस्त = भाग्यी
स्रकल ने बैठे बैठे देखा या, श्रीर मान्य ने बैठे बैठे खाया या-मान्यहीन विद्वान मारे मारे फिरते हैं झीर
माग्यशाली मुर्ख मौजें करते हैं।
अकल ग्रुत्ं मिठ्यां चूर्यां।
[मुत्त् = विना]
(देखों तो) अकल बिना मीठे चूरमे (पा रहा है)।
 अक्ली थित्रां हू, ते <u>ह</u>ेखण थित्रा नित टा !
 (वेचारं का क्या देंग्प ?) ऑर्खें (वो) हुई (केवल) दो और देखना हुआ नित्य का !
 नेपरवाही से देखनेवाले पर मीठी खुटकी।
 अगली न पिछली, घाड़ा मारे विचली।
 [बाह्य मारे = लूट मचाये, विचली = मसली]
 (न) पद्यती न झन्तिम, मभाती (वीच में आ) लूट मचाये। अपना क्रम छोड़ कर अनधिकार चेष्टा करनेवाली
 पर ग्राचेप।
 अन्ये चिकड़ हाई, उत्तुं डॉदां मुख्या ।
 आगे (ही) कीचड था, ऊपर से बैलों ने मूता।
 श्रंगल अंगुठा विथ नाल खड़ातेन।
 [विय = फ़ाससा]
 ग्रॅंगुलो (भीर) भॅंगुठा फ़ासले से खड़े हैं।
 कुछ हो, अपने पराये का मेद रहता ही है।
  श्रंगल श्रंगल चही, नउँ मण माखी घट्टी।
 [माखी=मादिक, शहद]
  क्रॅंगुली क्रॅंगुली (फर क्रे) चाटी गई, नौ मन शहद घट गई।
 अज् ला समार्ड खुदा |
[समार्ड=श्व, क्रानेबाला दिन=सिन्धी 'समार्थे']
  त्राज सा (हो) कहा खुदा (देगा)।
```

```
अञ्जल तां अञ्जू ए, पच्छां ताड़ी कञ्जू ए।
[यु=हे (=है) का सचेप; पच्छां = त्राज की रात, कब्जु = ढके रहना या ढकनेवाला; दूसरो के सामने गरीबी या दोष
का छिपे रहना, या छिपा रखनेवाला
म्राज तो म्राज है, म्राज रात तक बहुत है (ढका रहेगा)।
किसी दिन अपूर्व लाभ की बात हो जाय तब यों हुई प्रकट किया जाता है।
अद्रा काज तेाड़ी, कड़ी डाज तोड़ी।
[काज = विवाह । क्रुड़ी = दुलहिन । खाज = दहेज]
म्राटा विवाह तक, दुलहिन दहेज तक।
जब तक दहेज के कपड़े पहनती है तभी तक दुलहिन होती है।
अठ कोठे अठ पिराः, काई नीं बीबी टे हंगए। दी भाः !
किं। = ग्रन्दर का कमरा । पिराः = कें। हे श्रीर श्रीगन के बीच का कमरा।
श्राठ भीतरी कमरं (हैं) ग्राठ बाहरी, पर नीबी के हगने की कोई जगह नहीं !
श्रव्य अकां, डा निधेरां, श्रज्जां बीबी निरन्ने-हां !
[खुक्कां = छुक कर क्लोवा करूँ । निघेशं = खा लूँ । निरन्ना = निराहार । हां = हृदय]
म्राठ (चीज़ों का) कलेवा कर लूँ, दस खा लूँ, म्रभी तक बीबी (कहती है) भूखे-पेट (हूँ)!
अटाई बूट्यां फत्तू बागवान !
अढ़ाई बूटें हैं, (तो भी) फत्तू बागवान (कहलाता है)!
 श्रद्धा घड़ा हमेशां उछलदे ।
श्राधा घड़ा हमेशा उठ्ठलता है।
 अनिहुद्ध किराड़ी मणका लद्धा, दुन्नी ते लटकन्दा !
 [अनडिट्ट = जिस ने कभी श्रच्छे दिन न देखे हों। किराड़ी = हिन्दू खी; किराड़ शब्द बनिये के अर्थ में वर्ता जाता है;
 पच्छिमी पंजाब मे बनिये का पेशा करनवाले खत्रीं, अरोड़े, सादिये ही हिन्दू रह गये हैं, इसलिए किराड़ का सर्व हिन्दू हो गया
 है। बसी प्रकार नुष्ट और मुसलमान वहाँ समानार्थक शब्द हो गये है। कई वार किराड़ और बांमण मे भी भेद किया जाता है।
स्तदा = सब्ध, पाया । दुन्ती = नामि ।
 गरीव किराड़ी ने मनका पाया, नामि पर खटक रहा है ! अनदेखी चीज़ पर फूखे न समाना ।
 श्रन्दर भरचा, बाएर भरचा, बुए ते काला क्वनां धरचा।
 अन्दर सल्यां बाएर सल्यां, बुए ते बैठा चन्न सुलल्यां।
 [बुआ = दरवाना, कुन्नां = बढ़ी बटलोई । सलगां = खाली]
 (एक का) भीतर भरा (है), बाहर भरा (है) परन्तु (बसकें) दरवाजे पर कालो बटलोई घरी है। (दूसरा)
  भीवर से खाली (है), बाहर से खाली है, (किन्तु) दरवाजे पर मुलचय चॉद (वना) वैठा (है)।
 एक भ्रादमी सब कुछ पास रहते हुए भी दुनिया मे शान-शौकृत के साथ रहना नहीं जानता। दूसरा कुछ
 भी पास न रहते हुए ठाठ से रह लेता है।
```

अन्दर भाण्डे सलागें, वापुर सर्ह्वान्दे आः ! .[सङ्ग्र = पुकारना] भीवर (तो) वर्तन खाली (हैं), बाहर शाह पुकारे जाते हैं! श्रन्धा के मंगदे ? हू <del>श्रक्</del>सीं । ग्रन्था क्या माँगता है ? दो ग्रॉखें। ग्रन्धी ग्रन्धा रल्या, हिको जुग्गा गल्या । [जुग्गा = घर | ग्रन्थी ग्रन्था मिल गये, एक ही घर वरवाद हुआ। जो वरवादी दो जगह आघी आघी बँटती, वह एक ही जगह भ्रा पड़ी। ग्रन्धे ग्रमां रोवए, ते श्रक्ली टा ज़िश्रान । ['ते' का अर्थ 'श्रीर' या 'पर', किन्तु यहाँ केवल हो धार्क्यों को ओडने के लिए है, संस्कृत 'सल्लु' की तरह । निम्नान = **नुकसान**े भ्रन्धे के ग्रागे रोना, केवल भ्राँखो का नुकसान (करना है)। अन्धे, काणे, गुड़े दी हिक रगु वसेक होंदी है। [गुडा = सँगडा । वसेक = विशेष ] अन्थे, काने, लैंगड़े की एक रग ज्यादा होती है-जनके खमाव में कुछ न कुछ अनोखापन रहता है। श्रन्धे दी मुक्त, वेड़ी (या भाड़) दी धुप्प, मन्नेई दी भुक्ख, गरीव दी जुप्प। [यंडी = नाव । मत्रोई = सौतेली मां] अन्ये का मुका, नान (या बदली) की भूप, सीतेली माँ की (दी हुई) मूख, ग़रीन की चुप्पी (दुरी तरह सताने वाली होती हैं)। श्रन्धे घर लोटी है। भ्रन्धे (के) घर लूट (भर्ची) है। **अन पराया है, हिड्ड तो आपए। है।** भन्न पराया है, पेट तो अपना है। दूसरे के घर खाते समय अन्न पर तरस नहीं तो अपने पेट पर तो होना चाहिए। श्रम बलाई दा बन्न है। ध्रप्र पताओं का वाँध है। अन्न दाने से रोगों का सामना करने की शक्ति आती है। यन होवी तन्र ता. धन होवी तां मित्र वधा । मन्न हो (तें।) चन्द्र तथा, धन हो ते। मित्र बढा। तन्द्र की रोटी के लिए कड़ा आटा वर्त जाता है,

इस फारग उन में भाटे का सर्व अधिक होता है।

```
अम्मां जाया न बाबे जाया, सब्भो लोक पराया।
[बाया = पैदा किया]
(मेरा) माँ का बेटा या बाप का बेटा (अर्थात्, सगा) कोई नहीं, सारी दुनियाँ पराई (है)।
श्रम्मां हिता, वाबे हिता, साई न हिता, कई न हिता।
माँ ने दिया, बाप ने दिया, (पर) परमात्मा ने न दिया, (तो) किसी ने न दिया।
अराई, तम्में ताई, बन्नाँ लंघ ते खबर घिनाई !
[अराह्रें = पंजाब की एक जाति जा खेती-बागवानी का काम करती है। तम्मां = गरज। बुलां = खेत की मेंड़। विश्वण =
प्रह्रग, लेना]
अराई गरज़ (रहने) तक (भेंट उपहार देते हैं), (गरज़ न रहने पर कहते हैं) भेड लॉघ भीर ज़नर लूँ !
अल्ला अल्ला खैर सल्ला।
अल्ला अल्ला (कहते रहा) ख़ैरियत (रहेगी)।
त्राई गुपाली, बिसरी जपाली।
[गुपाली = किसी स्त्री का नाम। जपाली = जपने की माला]
स्त्री स्टाई, जाप की माला विसरी।
विवाह के बाद पृजा-पाठ भूल गये।
त्राई हाई भा वित्रण, वर्ण बैठी चुछे दी सैरा।
श्राई थी स्नाग लेने, वन बैठी चूल्हे की सॉइन।
आए दी खुशी न गुए दी गमी।
(न) आये की ख़ुशी, न गए की गृमी।
 श्राखां भी कूं, सुणावां नूं कूं।
[धी = दुहिता (पालि 'धीता'), बेटी । मूँ = स्तुषा, पताहु]
कहूं बेटी को, सुनाऊँ पतोहू की।
 एक को लक्य कर दूसरे से बात कहना।
 आगा दौह, पेळा चौह ।
 श्रागे दौड़ (बढ़ते जाना), पीछे चौपट।
 श्राड़ा पाड़ा, श्रामक कूं दनाः दा साड़ा।
 [आडा पाड़ा = हुकबन्डी के लिए निर्धंक शब्द है। आमक = ब्रह्मक। द्नाः = द्वान, सवाना। सड़न = जलना]
 अइमक को सयाने से जलन (होती है)।
 श्रादत न वने श्राद्ती, ख़सत्तत मूल न जा।
 [क्के = नायः, वलया = व्यवन, जाना । श्रादती = आदतवाली, जन्मसिद्ध । सूत्त = नद्द से, हर्षित । बा = नाय ।]
 आदत और जन्मसिद्ध स्वभाव हर्गिज़ नहीं जाते।
```

```
श्रादत सिर नाल देंदी है।
धाटत सिर के साथ जाती है।
त्रादमी न मनुक्ल, सांभण दा वी दुल!
[संभव = सँभावना, पावना]
(यह तो न) भ्रादमी है न मनुष्य, (इसके तो) पालने का भी दुःख (है)।
 श्रॉदी हे घोड़े चही, वैंदी हे जूं रोक ।
 (बीमारी) आती है बेाड़े चढी, जाती है जूँ की तरह। बीमारी के आते तो पता नहीं लगता, किन्तु जातो
 बहत धीरे धोरे है।
 आधे दा क्रम नई गित्रा, तां सांधे दा वी क्रम नई गित्रा ।
 [बाल्य = कहना, आषा = कहता हुमा | साथा = सहता हुमा]
 कहने वाले का कुछ नहीं गया, तो सहने वाले का भी कुछ नहीं गया।
 त्राप कुचन्जी वेहे हो:।
 चित्रज्ञ = सलीका, शहूर, यह पत्राव का वडा भावपूर्ण शब्द हे, जो संस्कृत 'चर्या' से बना है, खीर हिन्दी में ऋपनावा
 जाना चाहिए । सुवब्दी, कुवब्दी दोनों शब्द प्रवक्तित है । वेदा = शांगन । हो = देाप ।
 श्राप क्रुचकी, श्रॉगन पर दोष । नाच न जाने श्रॉगन टेढ्रा ।
  आप चढ्डा तां जग चढ्डा ।
  धाप मला तो जग मला।
  श्राप तां गुल्ली वांमणी, जिजमान ई गुल्ये नाल ।
  [वी=भी, समी का संश्विस रूप है।
  ब्राह्मची आप तो वरवाद हुई (सो हुई), यक्तमान भी साथ (ही) वरवाद हुए।
   आपणां अकल ते पराया धन इर कई कूं वउँ द्विसटे ।
   अपना सकत धीर पराया धन हर किसी की बहुत दीखता है।
   श्रापणां घर पिश्रा वस्से तां लोक किउं इस्से ?
   [पिथा बस्से = पटा बसे, बसा रहे ]
   अपना घर बसा रहे वो दुनिया काहे हैंसे १
   घर में कलइ-द्वेष न हो तो लोगों की हैंसी का मौका वहीं मिलता।
    श्रापणा घर तां हंग भर, पराया घर तां शुक्र दा वी हर ।
    ध्रपना घर ते। (मले ही) हम (कर) मर, पराया घर ते। शूक का भी हर।
    श्रापणां मृं हिसटा नई, बुए दा भांटा नई।
    श्रपना मुँह दीखता नहीं, दूसर का माता नहीं।
```

```
आपणां वत्तन कश्मीर है।
अपना व तन कश्मीर (के बराबर) है।
त्रापणी श्राप निभाइए, उसकी श्रो जाएे।
ग्रपनी ग्राप निमाइए, उसकी वह जाने।
श्रापणीं पत्त, ते श्रापणे इत्थ ।
श्रपनी पत श्रपने हाथ (होती है)।
त्रापणे गुण्यें पुत्र माणिक हींदेन ।
पुत्र अपने गुणों से माणिक होते हैं। गुणो से मनुष्य की प्रतिष्टा होती है।
 त्र्यापणे घर कत्ता वी शीं: हींदे ।
ग्रपने घर कुत्ता भी शेर होता है।
 श्रापणे पेर घोन्धें कडाई काई बानी सही ए ?
 श्रपने पैर धाते कभी कोई दासी कहलाई है ?
 आपणे मूं दा सरावण तां घूं जावण हे।
 अपने मुँह का सराहना ता गुखाना है।
 त्रापणे मूं मियाँ मिहू ।
 श्चपने मुँह सियाँ सिट्ट् ।
  श्राप न जोगी गुवांढ बुलाए।
 [जीग्री = येरय । गवांड = पदौसी । ब्लाए = बिठावे]
 अपने जायक (जगह) है नहीं, पड़ोसी की विठाने।
  आप न गरिए ते सर्ग न जा।
  भ्राप न मरिये तो स्वर्ग न जाइए। स्वयं श्रम किये विना कुछ नहीं मिलता।
  ब्राप बीबो दरमांदी, ते नेक्यां खट्टण जांदी ।
  [द्रमांदी = द्र द्र मांगने वाली]
  म्राप (तेा) बीबी दर दर मॉगती है, झैार (दूसरों को दे कर) नेकियाँ कमाने जाती है।
   त्राप हार्वे तकड़ी, ते किउं लग्गी फकड़ी ?
  [होवें = तू होने। लग्गी = तुमे लगे। फकड़ी = अगी, चोरी का सटका]
  त् ख़ूद तगड़ी हो, तो तुमें ठगी-चोरी का खटका काहे लगे ?
   आमक दे लारे ते परन्ये वी कुआरे।
   [बारे = भरोसे । परन्या = परियति, विवाहित]
   ग्रहमक के भरोसे (रहने से) विवाहित की कारे (हैं। जाते हैं)।
```

```
आया मांह पो:, हिक ला ते विका जी:।
[जो = जोत, शुरू कर]
आया पूस महीना, एक लाधीर दूसरा जात! पूस का दिन इतना छोटा होता है कि सबेरे का लाना
निपटाते ही शाम की रसाई की लगना पड़ता है।
इस मिसा, ते मैकूं विच गिरा।
[इस् मिस् = बच्चे की बोली का श्रमुकरस्य]
इस मिस्, सुमे बीच में गिन । खाइमख़ा दख़ल देने वाले पर कटाच ।
 इत्थ न द्विता, उत्थ न लुद्धा, सुरुवां जी अजार्ने वद्धा ।
 [सुम्मा = शून्य, सुना, न्यर्थं में । श्रजार्थे = सुसीवतों में]
 यहा (इस बोक में) दिया नहीं, नहीं (परस्रोक में) पाया नहीं। व्यथ में जीव मुसीवलों में वैधा (रहा)।
 इया वुमारत वुमा, नी निन्द्र नित्रां नहीं कुल्मा।
 यही पहेली बूमी, कि नींद जैसा कुछ नहीं (होता)।
 ईसवगाल, ते क्रुब्फ न फोल।
 [फोल्य = खोल कर विखेरना]
 ईसबगोल-धीर कुछ मत खीखी (पृक्षे)।
  यह बात ईसवगोल की तरह लेसदार है, कुछ पूछो मत।
  ई जग दी भैड़ी चाल, डेंदी हॉ क़कह ते थी वेंदी ए डाल ।
  इस जग की बुरी चाल है; दंवी हूँ मुर्ग़ा, झीर हो जाती है दाल।
  इस कहावत पर एक छोटी-सी कहानी यों है—एक स्त्री ने दूसरी को सुर्गा ग्रसानत रखने को दिया.
  इस ने सुर्ग़ी तो खा ढाछा ग्रीर टोकरे के नीचे दाल का कटोरा रख दिया। मालकन ने कहा, मैं वी सुर्ग़ी दे गई
  थी। इस पर उस ने उक्त कहावत कही।
   उखड्ये हुन्द लगुदे नई।
  चलडे दांव (फिर) लगवे नहीं। फटे दिल फिर नहीं मिल सकते।
   उच्चा लम्मां गुमक परहे ठीकरिश्रां।
   [गुमरू ≃दृत्हा या पति, जर्वामर्दी
   ऊँचा त्रस्या जवाँ सर्द है, पर पछे ठीकरियाँ हैं। शरीर का तो खूब झच्छा है, पर निर्धन है।
   उनुह पुजद निहाल ए।
   (बाहे) खेा (कर) (बाहे) गैंवा (कर) (हर हालत में) निहाल (खुरा) है।
    बढ़ दे मुकं के आसी ? जा़ल दी वो ।
    ज़िल = पील की वसी]
    कॅंट के मुँह से क्या श्राएगा ? जाल की गन्ध । दुष्ट हमेशा नुराई की बात ही कहेगा ।
       F 14
```

```
उठ दे सिरूं परुए। लह पए।
[परूय = श्रनाज या श्राटा झानने की चलनी जिस में दो-तीन सेर के करीब श्रनाज सप्राता है ]
ऊँट के सिर से परुख उतर गया है। कुछ थोड़ा-सा काम हलका ही गया है।
उठ न रुने, बोरे रुने !
कॅट नहीं रोये, बोरे रोये।
कॅंट तो बोरों के बोक्स को रोता नहीं, उलटा बोरे रोते हैं! ज़ालिस उलटा सज़लूस की शिकायत करता है!
उट मुल ते बुकरी भूंगा।
कॅट मोल धीर बकरी घलसा।
श्रतुपात से अधिक बहुआ मॉगने पर श्राचेप।
उत्तूं उत्तूं वत्ती घेाल घेाल घत्ती।
[बत्तस = न्योक्षावर होना । घोलस = बल्लिहारी होना, वारे जाना । वत्तस = डालना]
ऊपर ऊपर से (अपने को) वारी बिल्हारी (किये) डालती है।
उत्तूं दी चक्ली-मक्ली, विर्चू बुड़ बुड़ त्रकी ।
[बुह बुड़ = खाँखाव के साथ, वगलते हुए । त्रक्क्य ≈ सड़ना]
कपर से चिकनी चुपड़ी (है), बीच से सड़ॉद उगलवी है।
दिखलावे की सफाई रखने वाले पर आचेप।
उत्तूं दी भोली भोली, विच्ँ दी पत्थर दी गोली।
ऊपर की भोली भोली, बीच की पत्थर की गोली।
 उधार चा के पाए चूड़ा, रन्न ई कूड़ी ते मुखस ई कूड़ा !
[रत = स्त्री (तुच्छ्तास्चक शब्द)। क्दी = सूठी, कस्रवार]
 उधार उठा कर पहने चूड़ा, (वह) थ्रीरत भी कसूरवार थ्रीर मई भी कसूरवार।
 उबाल दे पिच्छुं टाये।
[स्वास = जल्दवाजी । टीये = गर्हे]
 जल्दबाज़ी के पीछे (परिखाम-स्वरूप) गढ्ढे (होते हैं)।
 उरसी कुरसी, कन्थ ऐरे ते दुरसी।
 [बरसी = औरस प्रवृत्ति, दंशबील । कन्ध = स्कन्ध, दीवार । ऐरा = ग्राधार, नींव । दुरण = त्वस्य, चनना]।
 श्रीरस प्रवृत्ति (के श्रवुसार) वंश-परम्परा (होगी), दीवार नींव पर (ही) चल्लेगी। जैसे वाप-दादा होगे वैसी
 सन्तान होगी।
```

उत्तटा चोर कुटवाल कूं नप्पे ! उलटा चार कातवाल का पकडे। उवा घड़ी सुलुखणी, जेरी शौ नाल विश्रावे ! [शौ = पति, परमारमा] वही घडी सुलुखनी है जो मालिक के साथ बीते। उवा गन्ना मिहा, जेरा चक्ख नई हिंहा। वही गन्ना मीठा, जो चल नहीं दंखा। तमी तक प्रत्येक गन्ना मीठा जान पढ़ता है जब तक चखा नहीं जाता ! ए जग भूता, हेंदी हॉ म्रंगर वर्ण वैंदे द्वा। [सुंगर = धातु का कटोरा । हुठा = सिट्टी का प्यासा] यह जग भूठा (है), देवी हूँ कटोरा वन जाता है ठूठा । यह कहानत ''ई लग दी मैडी चाल'' का जबाब है। कहते हैं कि मुर्गे की वजाय दाल लौटाने वाली को ने किसी दूसर दिन पहली की को वाज़ार से घी ला देने के लिए कटोरा दिया, उस ने भी मौकादेख कटोराश्रपने घर रख खिया और ठूटे मे उसे घी जा दिया। पूछने पर उसे उक्त कहावत बना कर सुनाई। ए जग मिहा, अगा के हिहा ? यह जग (तो) मीठा (है ही), आगे किस ने देखा १ "माक्ष्यत की ख़ुदा जाने भव तो भाराम से गुज़रती है।" ए त्रे पीड़ॉ मन्द्रॉ, पाए, पुत्र, भिरावॉ सन्द्रॉ । [पाए = पति । मिरा = माई] ये तीन पीडाएँ वहुत बुरी हैं—पित, पुत्र श्रीर माई से सम्बन्ध रखने वाली। पित, पुत्र श्रथवा भाई इन में से किसी पर कोई आपित आए तो की को श्रसहा बेदना होती है । श्री चौंड़ ते श्री चन्दरा, कं मारी कूडड़ी ते कं मार्या जन्दरा। चिन्द्रा = सह} वह चौपट (है) तो वह चण्ट (है), उस ने कुण्डी लगाई तो उस ने वाला लगाया । दोना एक दूसरं से बढ चढ कर युरे हैं। श्रे हिहाड़ा हुन्ता, नह्हां वोडी चढ़वा कुन्ता। वह दिन ह्या, जब कुवडा घोड़ी पर चढ़ा (विवाह के लिए)।

```
श्रीहर नई बुर्भेदा बोहर बुर्भेदे।
```

[ब्रोडर = नवजात शिश्च । बुक्तावण = ब्रुक्तना, बीमार होना । ब्रोडर = कुछ बड़ा बचा किन्तु स्तनपायी]

म्रोटर (कष्ट) नही बूक्तवा, बोटर बूक्तवा है। माता की बदपरहेज़ी का प्रमाव म्रोटर पर भन्ने ही न हो, बोटर पर होता है। असल मे तो घोढर पर अधिक प्रभाव होता है, पर बच्चा बड़ा हो गया है अब दूध का असर उस पर बुरा नहीं पड़ेगा, ऐसा माँ कभी न सोचे, यह शिचा इस मे है।

श्रो मंगे पिहावी. श्री पत्थर ढाले !

वह साँगे पिसाई, वह पत्थर खाले !

कई पीता खीर, कई पीता पासी, रात हिक्को जी विश्रासी।

किसी ने पिया दूध, किसी ने पिया पानी, रात एक-सी बीती।

कई' गोए दी फीसी दे अग्रा' ई हाल डिचा हाई! किसी ने गोवर की चेंांच के चागे भी (दिल का) हाल दिया (कहा) था !

श्रादमी दुखी होता है तो पत्थर को भी जा सुनावा है।

कख दी चोरी, ते खख दी चोरी।

तिनके की चोरी, श्रीर लाख की चोरी।

दोनों का नाम चोरी है।

कड़ी क़बदी हे किल्ले दे त्राण ते।

कटडी कृदती है खूँटे के बल पर।

कडाईं तां डोमां ई गांवण सट्या हाई।

कसी तो डोमें। ने भी गाना छोड़ दिया था।—कसी तो हर कोई अपनी प्रकृति छोड़ देता है।

पंजाब से डोमें। का मुख्य पेशा व्याद्द-शादी से गाना है।

कएक दा पथ, सुत्ते बाल दा इत्थ ।

[पथ = कई मनी का एक हरे]

गेहूँ का पथ और सोते वालक का द्वाथ (वरावर होते हैं)।—सोता बालक बहुत वेामल होता है।

कन्ध ऐरे ते. रोटी पेड़े ते।

दोवार नीव पर (ग्रनुसार), रोटी पेड़े पर (ग्रनुसार)।

कन्ध दा विद्योड़ा, पन्ध दा विछोड़ा ।

[पन्ध = पथ, रास्ता]

दीबार का विछोह, दूर देश का विछोह (एक ही हैं)।—चाहे दीवार भर का हो चाहे दूर का हो विछोह तो विछोह ही है।

```
कन्ध कुं लेपा हेवा, कन्ध ई सुंखी लगुदी है।
दीवार की लीप दो, दीवार भी सुन्दर लगवी है।
कन्थाँ कूं कन्न हेन।
दीवारों को (भी) कान हैं।
कन्धी ते वरूटहा श्रज हहा के कल ।
[कन्बी = नदी का कगार, घुरुटहा = वूटा, पीदा]
कगार पर बूटा, धांज गिरा या कल ।
बृहे घादमी की ज़िन्दगी का क्या भरोसा है १
कन्धूं हूर, कन्धारूं हूर।
दीवार से दूर (है तो), कन्दद्वार से दूर (है तो, एक ही बात है)।
कपड़ा आधे तूं मैकूं रख ताः कर, ते मैं तैकूं कड्डां पातकाः कर।
कपड़ा कहता है तू मुक्ते रख तह कर, तो मैं तुक्ते निकालूं बादशाह (बना) कर।
कव्वर चूनेगज, मुद्दी बेइमान।
कृत पर तो चूना फिरा है, मुर्दा बेईमान (है) । ऊपर से सुन्दर, अन्दर से क्रुटिल ।
 कम करे गोली, टप बावे ममाली।
काम करे दासी, कूद (कर) बैठे निठछी।
घर में जिन्हें एक-सा काम करना चाहिए, उन में से एक तो दासी की तरह काम करती है, वूसरी निठक्की
वैठी रहती है।
 कम दा कम, ते दिल्ली तोड़ी वन ।
 काम (के बदलें) का काम (हैं), तो दिख्री तक जा।
दूसरे से कराये काम के बदले में उस का काम करना पड़े, तो शिकायत न करनी चाहिए।
 कम पित्रारा होते, चम पित्रारा नई होता।
 काम प्यारा होता है, जाम प्यारा नहीं होता ।
 भादमी के काम से मवलव होता है, उस का सुँह वो देखना नहीं होता !
 कपले जुट कटोरा लद्धा पी पी ढिड्ड अफ़रा !
 पगले जाट ने कटोरा पाया, पी पी पेट श्रफरा (लिया) !
 दुर्लभ चीज पा कर फूले न समाना।
 कमल्यां दे सिर कोई सिघ हैं।देन ?
 पगलों के सिर कोई सींग होते हैं ?
 कर मजरी ते खा चूरी।
 कर मज़दूरी तो खा चूरमा। मेहनत का फल मीठा होता है।
     F 15
```

```
कर वडाई ते पा छाई।
```

[बड्राई=घमण्ड। छाई=धूल]

श्रमिमान कर, तो धूल पा ! ऊँचे बोल का सिर नीचा !

कर्मी नाल विल्ली। मेड़े, क्रुड़े बुन्ने दावे।

[विखर्छी = पगली, भोली । भेड्ग = मगड्ना]

पगली कर्मों के साथ भगड़ा करं! भूठे दावे वॉधे।

कर्मों पर कभी किसी का बस चल सकता है ?

कहाणित्रां बुबाणित्रां, ग्रुहीं पुत्र करेन, जेरे घरूं निकम्मे उने बुए सुरोन ।

[बृब्गियर्जा = 'कहायिक्रां' का अनुकरण शब्द । सुठीजय = सुपित होना, ठगा जाना, गैँवाना]

कथा कहानियाँ, गँवाऊ (निठक्कें) बेटे किया करते हैं, जो घर से निकम्मे (हैंं) वे ही बैठे सुना करते हैं।

काई सव्बड़ हे जा पूरी नई आदी ?

(यह) कोई रजाई है जो पूरी नहीं आती ?

किसी ऐसी वस्तु को विषय में, जिस का थोड़ा थोड़ा कर के बहुतों में भी बटवारा हो सके, कोई संदेह दिखलाए कि इतने ब्रादिमियों की कैसे पूरी पड़ेगी, तब यह कहा जाता है।

काँ, किराड़, कुत्ते ते, विसाः न करें सुत्ते ते।

कीद्या, किराड़ (और) क्रुत्ता (इन तीनों) पर-सोतों पर (भी तु) विश्वास न करना। इनकी नींद वड़ी कवी होती है। ज़रा से सटके से जाग जाते हैं।

कां गुए इन इंसाँ दी बाली सिक्खण, आपणी ई बना आए इन ।

[बजावस = रॉवाना]

कीए गए थे इंसों की बोली सीखने, अपनी भी गँवा आए थे।

कां दी जिल्मा लाघी होई हेस (या, कां दा भेजा लाघा होया हेस।)

(इस ने) कीए की जीभ खाई हुई है (या, कीए का मेजा खाया हुआ है)। बहुत वितयाने वाले के विषय मे कहा जाता है।

काज़ी तां माया कज़ा नाल, तू किउं मायां रज़ा नाल ?

काज़ी तो कज़ा से मरा, तू (भ्रपनी) रज़ा से क्यों मरा १ जिसे लाचार कष्ट मोगना पढ़े वह भोगे, दूसरा व्यर्थ क्यों भोगे १

काड़सी काड़सी, जीन्यां कूं श्रुख मारसी, तां मायां कूं क्या तारसी ?

['काइसी' की केवल तुकबन्दी के लिए देवहरा दिया।है]

यकादशी जीतें की मूखा मारेगी, तो मरों की क्या तारेगी ?

```
काणी अल न रांघी गुज्की , तें मारी ते में बुज्की ।
```

[गुज्मी = पुद्धा, व्युपी । अस मार्या = ब्रांस से ह्यारा करना ; कायी अस मारय = काने की तरह अर्थात् टेड्डी आंस से देखना, दुरवापूर्व कटाच]

"कानी भ्रांख" छिपी नहीं रहती, तू ने 'सारी" थीर मैंने बूकी।

कात्यां दा चिलकार ते नौतू नागदा ।

. स्कृरियों की भानभानाइट (हुई) स्रीर न्योखा जागता है। नींद से पड़ा जो व्यक्ति स्रपने सतलव की बात पर एकाएक जाग पड़े, इस पर श्रन्योक्ति।

काल पिया दुचित्ता, मा पिछ ट्रेवण छोड़चा, घीरीं मार्या पिता।

[डुचिता=दे।तरका; काल=श्रकाल]

दे।तरफ़ा श्रकाल पड़ा, मॉ वाप ने देना छोडा वेटियों ने बाप मारा।

मां वाप वेटी की देना छोड दें ता वेटी भी ऐसा व्यवहार करती है माना वे मर गए हो।

काले मूल न थींदे चमो, भांचें सौ मण सामण लग्गे।

काले हर्गिज़ गोरे नहीं होते, मले ही सौ मन साबुन लग जाय।

किटकिट घड़े दा पाणी सुकेंदी ए।

किचकिच घड़े का पानी (भी) सुखा देती है।

किराइपुत्र जित्ती दुरचा उत्ती भ्रुरचा।

[भुरण = दीय होना]

किराइपुत्र ने जितना सफ़र किया उतना चीया हुआ (धन से) ।

सफ़र में इर-हाल ख़र्ची बहुत होता है।

किराइ दा छोटा भाई, जूट दा जूँ बाई।

किराड़ का छोटा माई जाट का जमाई (दोनों की नौकर के समान काम करना पड़ता है)।

किराइपुत्र बना के सिखदे।

किराड्युत्र गॅवा कर सीखता है।--- मुक्सान उठाने के वाद उसे झकल झाती है।

किसवी टा किस्सव चुछे कुण्ड टी जान गुछे।

[इण्ड=कृण्डितरुद्धि, सनावी]

कारोगर की कारीगरी चलती है, अनाड़ी की जान जाती है।—कारीगर की कारीगरी से जी काम हो जाता है, वह अनाडो के जान देने से भी नहीं होता। किस्मत बाक्त न पीतो बुक भर, कैं।न त्राखे नसीवा ईवें कर ?

[ब्राक=बिना। बुक=श्रक्षति]

किस्सत के विना (तू ने) ग्रंजलि-सर (पानी मी) नहीं पिया। कैंगन कहे कि नसीव, (तू) ऐसा कर ?—िक्स्मत के विना सामने उपस्थित जल-भण्डार में से अश्वलि-सर पानी भी किसी को नहीं मिलता, माग्य से कोई ग्रपनी मनचाही नहीं करा सकता।

कीते दा मैं कदर न जाएां खेड़ा बेबुण्यादा।

[खेड़ा = अरोड़ेंं की एक उपजाति]

किये की मैं कदर न जानूँ, (कैसा) बेबुनियाद—बेर्पेदी का—खेड़ा हूँ।

कुतन्न पर उक्ति।

कीताम चाः नाल खादाम खट्टी छाः नाल ।

(मैंने) किया (तो) चाव के साथ, (पर) खाया खट्टी छाछ के साथ।

ग्रसफलता पर खेद।

कुकड़ बांग न हेसी, तां हीं न थीसी ?

मुर्गा बॉग न देगा ता (क्या) दिन न होगा ?

कुकड़ बांदा तीहां ते, भाजी देंदा मुत्रां ते।

सुर्गा अपनी ख़ास जगहों पर ही बैठता है, (असुक आदमी) गुँह देख कर भाजी बॉटता है (अपने लिहाज़-सुलाहज़े के आदिमियों को ही देता है)। तुम्छ आदमी की सुर्गे के साथ तुलना।

कुचन्जी गुई घाँवण, से आई घग्धरे दी लाँवण।

कुचजी नहाने गई, घाघरे का प्रॉचल मिगी माई।

क्रम खाघा क्रम पिच्छूं नेागा रख्या।

[जागा = योग्य]

कुछ स्राया कुछ पीछे की स्नाविर रखा। अला ध्रादमी उपकार करने तगे तो एक ही समय उस पर बहुव बेाक न डालना चाहिए।

कुत्ता राज् वृलाइए, चक्की चट्टण जा।

क्रुत्ते को राजगही पर बिठाइए (फिर भी) चक्की चाटने जाएगा ।

क्रुत्ता वी पूछली वता वाँदे।

[बतावस = घुमाना, फेरना]

कुत्ता भी पूँछ फोर कर (पूँछ से जगह साफ़ कर कें) बैठता है।

-कुत्ते दी पुच्छ कूँ कई बारां बरचे नड़की इच रख्या हाई, तां ई सिघ्घी नाई थई। कुत्ते की पूँछ को किसी ने बारह वर्ष नली में रक्सा था तो भी सीवी न हुई।

कुत्ते धरमसाल दे जिन्द हित्तीबैटे दाल ते।

[धरमसास = गुरद्वारा]

घरमसाला के क्रुचे दाल पर जान दिए बैठे हैं। पंजाब को घरमसालों या गुरद्वारों मे रोटी-दाल का लंगर (भण्डारा) खुला रहता है। धर्मस्थाना पर अपनी जीविका का निर्भर रखने वालो पर अन्योक्ति।

क्क्वीं उभरदी ए, त्रापणे कण्डल पई सहेदी ए ।

[साइम = जलाना]

भाँडी समरती है, अपने किनारे जला रही है। क्रोधी अपना ही विगाड़ करता है।

कुम्भार दे घर बुट्टा लोटा ।

कुन्हार के घर फूटा लोटा।—कुन्हार के अपने घर में फूटे लोटे ही रहते हैं, इलवाई खर्य मिठाई नहीं खाते।

कोई न रिहा नाल, ते बुँठी राम सम्भाल।

[सम्भावण = स्मरण करना]

कोई न रहा साथ, (तू) बैठी राम का स्मरण कर।

कोई मरे कोई जीवे, सुथरा घोल पतासे पीवे।

[सुषरा = वस इलाके का एक सामुखों का सम्प्रदाय]

कोई मरे कोई जिये, सुथरा वतारों घेाल कर पीता रहता है।

किसी के सुख-दु ल में सहातुमृति न रखने वाले पर धाचेप।

काढी नूं टाटा खल दा, संशी नं टाटा पहळ दा ।

[काडी = कुरूप । सूची = शोभना, सुन्दर]

कुरूप पर्वाहू (माना) खली का दुकड़ा है, (श्रीर) सुन्दर पर्वाहू (माना) महल का दुकड़ा है।

कोल्यां टी दलाली इच इत्य ई काला पेर ई काला।

कोयलो की दलाली में हाथ भी काला पैर भी काला।

कौडी घडा भरे, भी दा टीट पुरा करे।

[देख = रिवाज का देन]

(मॉ-बाप चाहे) कीडी में (एक) घडा मरें, (पर वेदी का देन पूरा करें —जैसे तैसे वेदी का देन पूरा करना चाहिए)। कौन कईं, कुण ऑवदा ? ते किस्मत ऑदा टीर ।

कीन किसी के पास ज्ञाता है ? भाग्य भी वसे वसा लाता है। वड़े भाग्य से किसी का ग्राना होता है, ज्ञाने -वाले का स्वागत भी करना चाहिए।

```
खबरां पें न हिक मर गएं हिक्के छोड गएं।
ख़बरे पड़ती हैं या तो मर जाने से या छोड़ जाने से। जब तक ग्रादमी पास रहता है उस की परवा नहीं की
नाती, पीछे पता चलता है।
खाई केल्लं चाई पित्रारी होंदी ए।
खाने से चठवाना प्यारा होता है। बचा खिलाने वाले की अपेचा चठाने वाले पर अधिक रीभता है।
खा गुए रंग ला गए छोड़ गए सा बोड गए।
(जो) खा गए (से) रंग लगा गए (मैंज कर गए), (जो) छोड़ गए से हुवा गए।
खाढे इच बढ़्या तां खिंडकां कील क्या डरचा ?
[बाडा = है।ज]
है।ज में घुसना ता छीटा से क्या डरना १
खाधा घूं, ते रख्या मूं ।
खाया (ता) गू (बन गया), धौर (किसी की देने के लिए) रक्खा गया (ता) मुरावत बढ़ी।
खाधातांरजुके सुत्तातां मूं कजुके।
रञ्ज् = श्रद्याना
खाया (जाय) ते। अघा कर, सीया (जाय) ते। सुँह इक कर।
खाधा पीता पाया संतोख, भाण्डे मांजरा वह्डा श्रीख।
खाया पिया (ता) संताष पाया, (पर) वर्तन माँजना बड़ी कठिनाई है।
खान पी पुत्र वहहा पित्रा थी।
खान पी पुत्र बड़ा होता रह।
खाली वादों से प्रेम दिखलाना ।
खांदी पींदी नां मरे उघलांदड़ी मर जा।
[उघलावया = जॅभाइया लोना, बहम करना]
खावी पीती (ता) नहीं मरती, बहुम करती करती मर जावी है।
रोगों का मुख्य कारण बहम होता है।
लांदी पींदी मकड़ी वार्ड्, सुकदी वेंदी लकड़ी वार्ड् ।
खावी पोवी (है) मकड़ी की भाँवि, सूखवी जावी (है) लकड़ी की भाँवि
खान्धें खांधें ख़ ई ख़ुट वैंदेन।
[जुट्य = चय होना, समाप्त होना]
खाते खाते (धन के भरे) कुएँ भी ख़तम हो जाते हैं।
```

लापीन मुकर।

ला पी (कर) मुकर मत।

खावण श्रापणा तात पराई।.

काना अपना पड़ताल पराई। अपना खाना है तो दूसरों की पड़ताल क्यों की जाय ?

स्वांवरा दी मै डुत्थी पुत्थी, पाई तां मैडा जुँव ।

कत्तरण दी मैं भॉक्सी, विमाई वाड़ा सुंव।

[दुरवी-पुष्टी = फेकी-फाकी, पाई = क्रीब सेतह सेर, हुँज = एक समय का भीजन, काषवी = बहुत ही सेज़, वाडा = क्रीब भाष पान पुनी हुई खं का गोला, धुँष = मूर्य]

खाने में मैं बहुत ही ढीखी हूँ, पाई भर भेरा एक समय का भोजन है। कातने में मैं वहुत ही तेज़ हूँ--छमाडी में एक वाहा कभी निकालती हूँ, कभी वह भी नहीं।

खावणा जाण ते पड मारने पिस्सी दे।

खाना चेकर और पाद मारना मैदे के।

अमीरी की भूठो डींगें हॉकना।

लावाँ पीवाँ सत बलाईं, उठी न सम्गां वुए ताईं।

खाऊँ पीऊँ (ता) सात वलाएँ, (पर) उठ न मकूँ दरवाजे तक (दरवाजे तक भी उठ कर न जा सकूँ)।

खावे गुल्ला मरीजे कल्ला।

खावे (ता) सारा परिवार (धीर) मारा जाय अकेला—पाप की कमाई करने वाले का धन खाता ता सारा परिवार है, पर फल उसे अकेले ही भोगना पढ़ता है।

खावे पा कमाबे स्वा, खावे सेर कमावे शेर।

खाये पाव तो कसाये राख, खाये सेर तो कसाये शेर (की तरह)। जो खायगा अधिक वह कसायेगा सो अधिक।

खिल खिल विडाई कलेने इय घताई'।

[विद्यावस =हिसाव या वदला चुकाना]

(कपर से) इस इस (कर) जुका दूँ, (अन्दर से) कलोजे में हाथ डालूँ।

कपर से मीठे और अन्दर से घातक वनना।

लिल्या इस्या मन परचाया, नॉ क्रुभ गुत्रा नॉ क्रुभ श्राया ।

हुँस क्रिया, मुसकरा क्रिया, मन वहला क्रिया (इस से) न कुछ गया न कुछ आया।—-खुगमिजाज वनने से यदि हाय कुछ न आय तो जाता भी तो नहीं।

```
खीर दा खीर पाणी दा पाणी, गुजरी बेच के पिच्छूंताणी।
```

[स्रीर=चीर, दूध]

दूध का दूध (रहा) पानी का पानी (हा गया); गूजरी बेच कर पछताई। इस कहावत पर एक कहानी है-एक गूजरी दूध में पानी मिला मिला कर वेचती रही। बोड़े दिनीं में उस के पास कुछ रुपये जमा ही गए। उन से उस ने सोने के कंगन बनवाये। एक दिन वह नदी में सुँह हाथ धोने लगी तो उस के हाथ का एक कंगन गिर पड़ा और वह गया। तब उस की समक्ष में आ गया कि जो कंगन गिर गया वह पानी की कमाई का था श्रीर जो बचा है वह वास्तव में दूध की कमाई का है। सो वह बहुत पछताई श्रीर उस दिन से उस ने पानी मिलाना छोड दिया।

ख़ट्टी दा दारू कोई नई'।

श्राय-चय की कोई दवा नहीं।

खुआं द्विश्रावां दा अन्त पाते, वन्द्यां दा अन्त कई नई पाता ।

कुन्नो निदयों का श्रन्त पा लिया गया है, (पर) मनुष्यो (के हृदय) का श्रन्त किसी ने नहीं पाया।

ख दी मिट्टी खू ला बैंदे।

कुएँ की मिट्टी कुग्रॉ (ही) खा जाता है।

गृज़ां मुत्तूं पग्गां वदा कर्वेंदे।

[कच्छ्य = मापना । वत्तव = फिरना; सहायक क्रिया-रूप में]

गर्ज़ों बिना पगडियाँ नापता फिरता है।

साधनों विना काम साधने की डींग हॉकना।

गँढ न परले, खीसा इस्ले।

गाँठ पन्ने (वो) कुछ है नहीं, जेब हिल रही है। पास में तो कुछ है नहीं, बार्ते बड़ी बड़ी बनाई जा रही हैं।

गञ्जी छुट्टी धाँवण्यों तेल मिट्टी लावण्यों।

गंजी नहाने और तेल-मिट्टी लगाने से बच गई। पच्छिमी पंजाब श्रीर सिन्ध मे प्राय: मुलतानी मिट्टी से ही बाल धोये जाते हैं।

गरमी दा मण सहीता बैंदे, वा दी रची ई नई सहीती बैंदी।

पित्त का मन-भर सह लिया जाता है, वात की रत्ती भर भी नहीं सही जाती।

ग्रीवां रोज़े रख्ये, ड्रॉ वड्डे थरा।

ग्रीवों ने रोजे रक्खे (ता) दिन बढ़े हो गए।

दैव की मार भी गरीबों पर ही पड़ती है।

गुछो ते आया, तछी ते खाया।

तिछी = हथेली

गली पर आया, इथेली पर साया (गया)। घर के अन्दर भी न पहुँच पाया और खा उड़ा लिया गया।

गुल्ली ते सटेसी, शरीक ते मिन्नत न लैसी। [श्रारीक=रिश्तेदार, दाय मे भाग वैदाने नाला] -गत्ती पर फेंकेगी, (पर) शरीक पर एहसान न करेगी। चीज ज़ाया चली जाय किन्तु किसी की देना नहीं। गाँ न वच्छी, निन्द्र कर हच्छी। (तेरे पास) गाय है न विद्या, ग्रन्द्री नीद कर। गाय बळिया वाली की दिन रात का काम रहता है। गाल नाल गाल अखाई, बल्टे नाल नक कपाई। [ब्ह्या = घुमाव] बात के साथ बात कहुँ, एक ढंग से नाक कार्ट्रें। ढंग से बात कह के दूमरे की शर्मिदा कर देना। गाली करेटे, रम्बे टे गन कोहूं सिल्यां । [रम्बा = खुरपा, गन = दस्ता] बार्ते करवा है ख़ुरपे के दस्ते से भी सीधी। वे-सिर-पैर की वार्ते करता है। गालीं चां गाली, रोकां दे मोट। बातों की बावें, दामां के माठ।

इस कहावत पर एक कहानी वर्ली झाती है। कोई आदमी मुख्यान जा रहा था। इस के मित्रों, परिचितों में से किसी नं कहा मेरे लिए वहाँ का रेशम लाना, किसी नं कहा चाँदी के वटन लाना, इस्यादि। दाम किसी नं न दिये। एक ने अधकी पकड़ातं हुए कहा मेरे लिए दे। पैसे के मेठ लेवे आना। जब वह लौटा ता जिस ने दाम दिये थे, इसे तो मोठो की पोटली पकड़ा दी। वाकियों से इसर-उधर की वार्ते करना शुरू किया। जब सब ने अपनी अपनी वीज़ों के विशय में पूछा वब उसने उक्त कहावत सुना दी।

गिहड़ कूं जेरे बेले सी लगुरे, जैं बेले खुड़ खटेटे !
[मां = बीत]
गीदड की जिस समय जाड़ा लगता है, उस समय वित्त खोदता है !
गुज़र गुई गुज़रान, क्या फ़ुंपड़ी क्या मिटान ?
गुज़र हो गई—मंगपड़ी (हुई ते।) क्या ? (और) मैदान हुया ता क्या ?
गुड़ दी मा केरी कीड़ी होती है ?
गुड की कीन सी जगह कड़वी लगती है ?
समी मोही एक से प्यांट काते हैं !

```
गुमास्ते खांदे शकराँ, ते शाः मरेंदे टकराँ।
गुमारते शकरे खाते हैं श्रीर शाह टकरें मारते हैं।
गो के मिली गो. जियां श्रो ते जियां श्रो।
गोह को गोह मिल गई, जैसा वह है वैसा वह है।
गोगी आप जोगी।
[गोग] = छोटी सी मोटी रोटी]
गोगी अपने लायक ही है।—जिस कं पास गोगी है, उसी का पेट उस से मुश्किल से भर पाता है, दूसरे
को क्या दे ?
गोरी नार, कजले टा सिंगार।
गोरी खी (का) काजल ही सिंगार हो जाता है।
घर ए तां जग्ग ए।
[ए≔हे=हैं]
भर है तो जग है।
घर कड़ी जग होका।
[क्नुड़ी = बहु, दुबहिन]
घर (मे) बहु, लोगों में ढंढोरा।
धर हाँग नई बन्द्क ले आओ।
घर लाठी नहीं है, (कहते हैं) बन्दूक ले आस्री।
घर दायो नई, "अम्मां पीह्नस गई ए"।
घर दाने नहीं है (कहते हैं) ग्रन्सा पीसने गई है।
धर दा जोगी जोगड़ा, बार दा जोगी सिद्ध ।
घर का जेगी जेगड़ा, बाहर का जेगी सिद्ध।
घर दा भेदी लंका ढावे।
घर का मेदी लंका ढाय।
थर दी सड़ी भर गुई, ते भर कूं लग्गी भा।
घर की जली भतरने गई, तो भतरने की (भी) आग लग गई।
घर दी गंगा धांदा कोई नई।
घर की गंगा नहाता कोई नहीं।
घर दी होने रज्जी, बारूं श्रावे थाली कज्जी।
घर की अघाई होने (ता) बाहर से भी आली ढकी आने !
```

```
घर तक्ल टा, बैर कल टा।
घर लाख का, वाहर तिनके का।
यहं न फिट्टे ताणी, ते कोई न सड्<u>डे</u> काणी !
बर में से ताना न बिगढ़े, तो कोई कानी न पुकारे। घर के लोगो में एकता हो तो वाहर वेइज्ज़ती नहीं
हो सकती।
घरूं सिख डिराणी टी मत, बारूं सिख गनॉडण टी मत।
िडिराणी = दिराती, दिन्तु पति के साई को-चाहे वह बढ़ा हो द्वीटा-ड्रेर (देवर) कहा जाता है, इस लिए वहां डि्राणी का
व्यर्थ जेठानी हैं]।
धर में से सीख जेठानी की मित, वाहर से सीख पड़ोसन की मित ।
घाई घा मारेंटा मर गित्रा, घ्रव सावे दा सावां।
वा सारख=बास काटना)
घसियारा घास काटता काटता मर गया. दब हरी की हरी।
 घि  खांदे सुक्ते, ते पाणी पीटे कृप्ये ।
 क्रिप्पे = मेर्ट सुमन्दे
 घी खाते सुखे, श्रीर पानी पीते मोटे-वाज़े।
 घिन्नण कीते भीण विल्याणी, डेवण कीते ग्रुसत्तमानी।
 होने की ख़ातिर 'बहन सिख' (पुकारती है), देने की ख़ातिर (अपने की) मुसलमानी (वताती है)।
 घं इच जित्ती सकड मारो उत्ती वो खिन्डटी है।
 गू में जितना लकही चलाओं उतनी बदब फैलती है।
 घुंई गोए ते चघटे।
 [चरववा = डोप वता कर चिढाना]
 गू भी गोवर को चिढ़ाता है।
 चड्डे दी चडाई, उत्तरा सिर क्रू लावण आई।
 मले की मलाई उत्तरा सिर को खाने आई। मले ने बुरे की मलाई की, तो मले की कप्ट ही उठाना पड़ा। '
  चारे पह्लो मैडे चिकड़ भरखे, केरा मल मल धोवां ?
  मेरे चारों पल्ले कीचड़ से अरं (हैं), कीन सा मल मल कर धोऊँ ?
  चाकरां दी चूंकरां ते चूंकरां दी कीश कीश।
  [चूकर=चाकर के नमूने पर कल्पित शब्द]
  चाकर (के जिन्मे) की (बात) 'चूकर' पर पढी, चूकरों की टालमटील ।
  एक दृसरं पर छोड़ता है, दूसरा तीमरे पर, इस तरह काम यो ही रह जाता है।
```

```
चाँदणी रात ते मा पिछ दा राजु ।
चॉदनी रात श्रीर मॉ बाप का राज। मॉ बाप का राज्य चॉदनी रात की तरह होता है।
चिद्दा सिर धुप ते कीतेस !
[चिट्टा = सफ़ेद]
(ब्रमुक ने) धूप पर (से) सिर सफ़ेद किया है।
बूढ़ा है, किन्तु व्यवहार बुद्धिमत्ता का नहीं।
चिही डाढ़ी ते ऋहा खराब।
सफ़ेद दाढ़ी है श्रीर (फिर भी) श्राटा ख़राव (श्रपनी मिट्टी ख़राव करते हैं)। सफ़ेद दाढ़ी होने पर भी
बुराइयों से बाज़ नहीं भाते।
चिन्ता चिखा बरोवर है।
चिन्ता चिता समान है।
चिट्टे कपडे ते रालामां दी चड़ी।
सफ़ेद कपड़े तो सलामों की आफ़त। केवल सफ़ेद कपड़े पहन कर बने फिरने वालों के कारण लीगों पर
सलामी की श्राफ़त ही पड़ती है।
चिट्टे तां बेड़ दे बहुम्बे ई वुडं पपुन; गुण होवेन ।
सफ़ेंद तो कपास के बोडे भी बहुत पड़े हैं, गुण हों। गोरे रंग से कुछ नहीं होता, गुण होने चाहिए।
चिट्टे तां भेडक दे वहे ई वड पएन।
[भेडक = द्धिया रंग का पत्थर: वहा = पत्थर, भेडक दे वहे = द्धिया रंग के पत्थर]
 चुत्रा खुद्ध न मावे पिच्छूं वुन्ने छज्जु ।
चुद्दा (स्वयं तो) विल मे नहीं समाता (श्रीर श्रपने) पीछे सूप बॉधे (बॉध लाता है)।
 चुल श्रंगारचों नई रज्जी, मा बाल्पें नई रज्जी।
 चून्हा (कभी) अंगारो से नहीं अधाया: मॉ (कभी) वचीं से नही अधाई।
 चुल ते, सा दिल ते।
 (जो) चूल्हे पर, सो दिल पर। जो समीप होता है उसी से अधिक प्रेम होता है।
 चुत दी ख़ैर, कुत दी खैर।
 चूल्हे की कुराल, कुल की कुराल। पहले श्रपनी मलाई करो कुल की मलाई खर्य होगी।
 चुल दे पिच्छूं पंसेरा, हुण उठी सस्सेड् घर मेरा।
 अमो खाधा हेई बतेरा, हुए। वारा आया ई मेरा।
 [खाधा हेई = तुने खाया है]
 (नहू कहती हैं) चूल्हे के पीछे पसेरी [ये शब्द केवल तुकवन्दी के लिए हैं], अब बठ सास, घर मेरा (हैं)।
```

श्रागे तूने बहुतेरा खाया है, घव मेरी वारी श्राई है।

F 18

चेत्र विसाख भैंवे, जेठ हाड़ सँवे, सावण भद्रघों घाँवे, ऋस्यूं कत्त्ये थोड़ा खावे, तबीब प्रक्रम न जावे। चैत वैसाख घूमे, जेठ भ्रमाढ़ सेवि, सावन मादो नहावे, ग्रसीज कातिक थोड़ा खावे, (ता) इकीस (का) पूछने न जावे। चोर आदे मैं छपोजे, चुग्गुल आदे गुाल छकीजे। चीर म्राय ते। चीज़ छुपाई जाय, चुगललोर म्राय ते। घात छुपाई जाय। चोर कूं आख्या 'घर मन्न', साध कूं आख्या 'मनदा पई'। चोर को कहा 'घर फोड़', साधु को कहा 'दूट रहा है'। इधर की बात उधर, उधर की इधर। चोर दा उगाः गण्डीकप । चार का गवाइ गिरहकट। चोरी कोलूं मीएां हे, जारी कोलूं मीएां हे, पोरचे दा के मीएां हे ? चोरी से उल्हना (मिलता) है, जारी से उल्लहना है, मेहनत मजूरी में क्या उल्लहना है ? इते मूं दो आ वैसेन, जुम्मां श्राया खड़े ! [बुत्ते = सिर के बाब, सू दें। = सुँड की तरफ।] छत्ते हुँह के सामने भा जायँगे, जुम्मा भाषा खढ़ा है। मुसब्बमान होग जुम्मे पर हजामत करवाते हैं। जब कोई किसी के दोप दिखाय तो वह कहता है, समय दूर नहीं है, तुन्हारे दीप भी सामने आ लायेंगे। ह्या न मक्लिए अज़ाया भगगण । छाछ न मक्खन, व्यर्थ का विलोना । छिके ते पहिंछका, तुसां वारां ते मै हिका। [पडछिका = चीकी की परम्परा] एक छोके पर दूसरा छोका, उस पर तीसरा, (इसी प्रकार) तुस बारह और मैं झकेती। एक छीके पर टैंगे झनेक छीके जैसे एक ही छीके का काम देवे हैं, वैसे तुस वारह का में झकेली मुकायला कर सकती हूँ। जॅन पराई ते श्रामक नच्चे। पराई बरात पर मूर्ख नाचता है। जुट कूं किस दी बहाई ? युक दी बहाई। बाट को किस का प्रभिमान ? यूक का। तुच्छ मतुष्य तुच्छ वस्तु पर इतराता है।

```
जुट के जाू शो कचाल ला ?
```

जाट क्या जाने ग्ररबी खाना ? बन्दर क्या जाने ग्रदरक का स्वाद ?

जुट वुथान, ऋला दी ऋमान।

भोंदू जाट, भगवान पर आश्रित ।

जुट कुन्नींचट्ट, पित्राला धो ते ग्रुच्छां वट्ट ।

जाट देगची चाटे, प्याला धोवे (धा कर पी जाय) और (इस पर भी), मूँह्यें पर ताव देता है।

जम ते मत होंदी ए ।

जन्म पर समक होती है। आयु के अनुसार समक।

जम्म न हित्ता हुँदवरा ते लालां भरचा वात।

[जम्म = 'जम' कर, जन्म ले कर; ड्रॉदवया ड्रोवया = दातुन करना; वात = वक्त्र, मुँह]

पैदा हो कर (पैदा होने के बाद से) दातुन नहीं किया तो (भी) मुँह खारों से भरा है! दॉतुन करने से खार टपकनी चाहिए, पर उस के बिना टपक रही है। उम्र मर तो म्रमुक चीज़ देखने को नहीं मिछी, भव नखरे हो रहे हैं।

जवाँ दी देरी, गुड्डू रक्खा।

जौ की ढेरी, गधा रखवाला। दूध की राखी बिल्ली।

जाए सिखेंदे आए।

[बाए=पैदा हुए, बच्चे]

बच्चे सीख देते त्राए (हैं)। आने वाली सन्तित पिछली से अधिक चतुर होती है।

जागद्यां द्यां कटचां, सम पित्रां दे कहं।

जागती की कटहियाँ सीतों के कटहे। बँटवारे के समय जागने वालों ने तो कटहियाँ ले लीं श्रीर सीने वालों के हिस्से के कटहे बचे। जागरूक, चफें में स्हते हैं।

जात दी किरली, बतीरां इथ<sup>.</sup>घत्ते।

जाति की छिपकली (हो कर) शहतीरो पर हाथ डाले।

तुच्छ व्यक्ति ऊँचे काम मे द्वाय डालना चाहता है।

जाया पुत्र ते वंडो रेत।

पुत्र पैदा हुआ है तो बाल बॉटो। क्रपूत है इस कारण।

```
जितना पोश उतना पालाः
जितना धन उतना हिवाला:
जितना क्रद्रम्य उतना ग्रकाला ।
जितने कपड़े उतना जाड़ा (अधिक कपड़ों वाले को जाडा अधिक लगता है), जितना घन उतना दिवाला: जितना
कुटुम्ब उतना मुँह काला (ध्रपयश)।
जित्ती गुढ तित्ती मिठाई ।
जितना गृह उतनी मिठास ।
जित्ती पडचा उत्ती सहचा l
जितना पढ़ा उतना जला (बिगडता गया)।
जित्यां प्राथर वाली वस्से, उत्थां सिन्नां सुका मृत न वच्चे ।
विग्वर वाली = केर्ड एक स्त्री
जहाँ घग्घर वाली बसे, वहाँ गीला (हरा) सूखा कुछ भी नहीं वचता।
जित्थां लुग्गी भा, ख्वा सदी भा।
जिस जगह आग लगी, वही जगह अली। जिस वन लागी सोई तन जाने और न जाने कोई।
 जिन्ते सौ तिन्ते पॅक्ताः।
 जिघर सौ (गये) स्वर पचास (ध्रीर सन्नी)।
 जिन्द सुख, जहान सुख।
 (ग्रपनी) ज़िन्दगी सुखी (है) तो जहान सुखी (है)।
 श्रपनी तविश्रत ख़ुश हो तभी सब कुछ श्रच्छा लगता है।
 जिन्द ए तां जहान है।
 ज़िन्दगी है तो दुनिया है।
 जिन्नां घर दाखे, श्रे। कमले ई सिश्राखे।
 जिन के घर दाने (अन्न अर्थात् घन धान्य), वे मूर्ख भी संयाने ।
 जिन्नां जुत्ते ख सुख न सुत्ते रू।
 [ह=हह]
 जिन्हे। ने कुएँ (रहट) जोते (खेती-वाड़ी की), वे सुखी चित्त से न सीए।
 पच्छिमी पजाव में खेती कुथे। के चौगिर्द ही होती है। धौर कुथी पर रहट चलते हैं।
  जिन्नां रहा भौगित्रा सावण तिनां ते बुहे।
 [रहा = स्ली भूमि या स्ला मैदान, बुट्टे = बरसे]
  जिन्होने सूखा भागा, सावन उन्हीं पर वरसे।
  हु:ख के बाद सुख अनिवार्य होता है।
```

```
जिन्म त्राख्या मिहा मिहा, संग त्राख्या कुमा न हिहा।
```

जीभ ने कहा मीठा मीठा, गलों ने कहा कुछ न देखा। चीज़ स्वादु, तो थी, पर थी इतनी ज़रासी कि गलों सक पहुँची ही नहीं।

जीन्दा शेर ए, माया मिट्टी दा ढेर ए।

जीवा (मनुष्य) शेर है, मरा मट्टी का ढेर है।

जीवें करनी उवें भरनी।

जैसी करनी वैसी भरनी।

जीवें चोली पाड़ी हेइ, उवें वै कर सी।

जैसे (तू ने) चेाली फाड़ी है, वैसे बैठ कर सी।

जुलाव यित्रण तां पक्के काेंटे कूं संघ लावण है।

जुलाव लेना ता पक्के कोठे को सेंध लगाना है।

ज्ं मुत्तुं सुरकार नई, धी मुत्तूं हाल नई ।

जूँ के विना खुजलाइट नहीं, वेटी के विना (दिल का) द्वाल नहीं (कहा जाता)। माँ अपना दिल वेटी के आगो खेलती है।

जे नूं कुत्रारी, सस गुल्यां तूं वारी।

जे नूं परनी सस शीख़ <u>डि</u>ची घड़नी ।

जे नूं पीढ़े वैठी आ के, सस शीख़ डिची ता के।

[शीख = बीहे की सलाई, जिस पर कवाव मूना जाता है]

जो (जब) बहू कारी, ते। साम गिलयों पर वारी (बहू के कूचे पर भी वारी वाती है)। जो बहू व्याही आई, ते। सास ने सलाई गढ़ी जाने को दीं। जो बहू पीढ़े पर आ के बैठी, ते। सास ने सलाई तपा कर दी।

नेरा वाल पित्रा चुरके, ऊँदी मा किउँ थुड़के ?

जो बच्चा इगता रहे, उस की मॉ क्यों डरे ?

कब्ज़ न होगी तो बच्चा बीमार न होगा।

जेरा बोले, ख्वो वुत्रा खोले।

जो बोले, वही दरवाजा खोले।

जेरा सड़े, चार हिहाड़े ऋग्ाे मरे।

जो जले (ईर्ज्या करे), चार दिन पहले मरे।

जेरा सुख हे छज्जू दे चवारे, श्रो न बलख़ न बुख़ारे !

जो सुख है छज्जू के चौबारे, वह न बज़ल में न बुख़ारे में।

अपने घर में जो सुख है वह विदेश में हिर्गिज़ नहीं। छज्जू भगत का चीवारा लाहौर में अब भी है। यह छज्जू की एकि मानी जाती है। वह वहुत दूर दूर घूमा या।

जेरी फुट्टी न विश्राई, श्रो के जाणे पींड पराई। जो न (कसी) फूटी (जिस के कभी गर्भपात नहीं हुआ) श्रीर न वियानी, वह पराई पीड़ा क्या जाने १

जेरे राइ न वैनला, ऊँटा पंथ के पुछला ?

[पन्ध = पन्धा, दूरी]

'जिस राम्ते न जाना, उस की दूरी क्या पूछना १

जेरां दे शेर थी खड़ांदेन।

जर = जरायु

जराजुओं (क्षोटे वर्षों) के शेर वन खड़े होते हैं। छोटे वच्चे के मरने का भी अफ़्सोस कुछ कम न मानना चाहिए। वहा हो कर वह भी जवान वन जाता।

जे वस होवी आपणा, पाणी मंग न पी। यदि अपना वस चले, (वा) पानी (भी) माँग कर मत पी। जहाँ तक हो स्वावलम्बो वने।

जैकूं रक्ले साइयाँ, गार न सग्<u>गे</u> को । जाको राखे साइयाँ, मार न सकिहै कीय।

नें लाघी सगुले दी डाल, श्रो के नाणे टवरां नाल।

· [सगुका = द्वारी देगची। रज्बर = कुनवा]

जिस ने (छोटी सी) देगची की दाल खाई हो वह कुनवों के साथ (रहना) क्या जाने ?

जैंदा खाविए, ऊँदा गाँविए।

जिस का खाइए, उस का गाइए।

जैंटा बाल बुलाया, श्रो मा बुलाई।

जिस के वर्षे की बुलाबा (दिया, विलाया) गया, वह माँ बुलाई गई।

नैंदी पेकी पवाई हुक्ली, श्रो धी के जलेसी सुक्ली ?

ंजिस का मायका तरफ दु:खी, वह बेटी क्या सुखी (जीवन) गुज़ारेगी ?

जैंडे पिच्छूं चार, ऊक् कड्ढो मार।

जिस के पीछे चार (आदमी पह जायेँ) इस की मार निकाली।

जैंदे इत्थ डोई, सुक्ख माया साई। जिस के हाथ चिल्ला, वही भूखा मरा। बॉटने वाला सदा घाटे में रहता है। जो कुज्भ करे खीर, न गुर करे न पीर। जो कुछ (लाभ) दूघ करता है, (सो) न गुरु करता है न पीर। जो क्रज्भ करे घिछ, करे न मा करे न पिछ। जो कुछ (लाभ) घी करता है, (सो) न माँ करती है न बाप। जो मन होवी त्रापणा पर वी जाव्वो जाए। (तेरा) अपना मन जैसा हो, दूसरे का भी वैसा जान। भड़ भिड़क्केल डीं गित्रा, विलल्ली दा टब्बर भ्रुक्ल मीया। भाइ बदली में दिन चला गया, कुचन्जी का कुनवा भूखा मरा। भिकान खावे धिका। [मिका = भुकने वाला, विनीत] भुक्तने वाला धका नहीं खाता। टके दी रन, ते आने द्यां जलमां। टके की खुगाई श्रीर श्राने की जोकें। स्वयं तो टके की है, पर श्रपनी चिकित्सा के खिए श्राना खर्चना चाहती है। टए पोंटे तां नें टप बैंदे, खड़ा बैंदे तां ऋड तूं खड़ा बैंदे। [भ्रडु = खेत में पानी रोकने की डास्ती गई मही] फॉद पड़ता है ता नदी फॉद जाता है, खड़ा हो (रुक) जाता है ता मेड़ से (पर) खड़ा हो जाता है। ठड्ढा घड़ा आप कूं छां ते रखवेंदे ! ठण्डा घड़ा श्रपने की छाया से रखवाता है। गुग्री की श्राप से श्राप कदर होती है। दुल्ली वन्नी खावे खन्नी, पाए त्राखे मै<u>डी</u> कोठी भन्नी। पतली नार खावे चार, पाए आखे मैड्डी सर्फ़दार ! [बन्नी = दुलहिन । खन्नी = स्राधी । भन्नी = टूटी । सरफ़ेदार = किफ़ायतशार] मोटी दुलहिन ग्राधी (रोटी) खाये (तब मी) पति कहें मेरी कोठी (श्रन्न की) टूटी। पतली दुलहिन चार\_ खाये, नत्र भी पति कहे मेरी (श्ली) किफ़ायतशार है। द्रल्ला सुत्र बगवासी दा, न पेटे टा न तासी दा। [बगवायां = भागवान की स्त्री; पेटा = भागा] माखिन का मोटा सूत, न बाने (के काम) का, न ताने (के काम) का।

मोटी अकुल के आदमी पर अन्योक्ति।

```
हुई पारें जुमदी ए।
दही पहरों में जमता है। कर्मी का फल देर मे मिलता है।
ढंडा पीर मुस्टंड्यां तकद्यां ताज्यां दा।
हंहा मोटों मुस्टण्हों का (भी) पीर है। उन्हें भी सीधे रास्ते ही श्राता है।
हण्डम माटे टा माटा. न ला जाएं। न त्रोटा ।
[बा = बाग, प्रेम । त्रीटा = घटना]
ढीठ मीटे का मीटा है, न किसी से समवेदना करना जानता है न घटना (जानता है)।
हांग ते पहाडी, मुद्दा रोटी तोड़ी,
लक्खों ते करोड़ी महा रोटी ताड़ी।
डिश्ग=बारी. पहोडी = सकडी के उद्दें की सीढी ।]
(जिस के पास केवल) खाठी और निसेनी (है उस का मी) लच रोटी तक (है ग्रीर जो) लखपित ग्रीर करोहपित
(है उस का भी) लुच रोटी तक है।
हाची वी ते तोडा श्री।
[ड्राची=कॅटनी, तेरडा = कॅट
कॅंटनियाँ बीस धीर कॅंट तीस (बरावर हैं)।
हाढे कोल न डर, डाढे टी हडाई कोलूं हुर।
ज़वरदस्त से मत हर, ज़वरदस्त की ज़वरदस्ती से हर।
'ढाढे ते मैं फर न आवां. हीसे ते चढ लत्तां ढेवां !
फर बाक्स =काबू पाना
ज़नरदस्त पर मेरा दान न लगे, दुर्वल पर चढ़ (कर) लातों से दवासँ।
हाहे.दा सत्तां विश्रां सौ है।
ज़बरदस्त का सात बीसे सी है।
हिंगी रोटी खाध्यें कोई दिह हिंगा थींटे ?
टेढ़ी रोटी खाने से कोई पेट टेढा होता है 9
 हिंहे नहें सा मिहे नहें।
 (जब तक) देखे नहीं (तब तक) मीठे नहीं। देखने के साथ ही मीठे लगने लगते हैं---पति श्रीर पत्नी एक
 दूसरे की।
 हित्ता गिहा भायां दा, काला कुन्नां सायां दा।
 दिया लिया माइयों का, काला देगचा साँईया का।
```

```
कुरूप बहू के माँ बाप बहुत कुछ देवें भी ते। वह देन-दहेज़ ते। शरीक-बिरादरी में बट जाता है। मालिकों के घर में ते। वही रहती है।

<u>डिराणि</u>त्रां जिटाणित्रां, रल वाँवन तां करेन कहाणित्रां, नई तां हट्डां द्यां विराणित्रां।
```

हिराणिश्रा जिंदी। [विराणिश्रा =वैरिने]

दिरानिएँ जिठानिएँ मिल बैठें (मेल से रहे) तो कहानियाँ कहें, नहीं तो हाढ़ों की बैरिने।

हिस्सण दे वगुले विच्चूं मच्छ्यां दे टरकाऊ । दीखने के वगले धन्दर से मछलियों के इड्पने वाले । वगला भगत।

<u>डी</u>वा तां कौ<u>डी</u> दा लाल ए।

दिया ते। कौड़ी का लाल है।

हीं लत्था गलक निखत्था !

दिन ढला जनाव निकले !

बुपार तत्ता गुड्डं मत्ता ।

दोपहर तपा गधा भचला।

सुबह ठण्डे वक्त न या कर दोपहर ग्राने वाले पर श्राचेप।

डू ते डू ? चार रोट्याँ।

दों श्रीर दो चार रोटियाँ।

हू घरां दा मिज़मान मुक्खा रांधे।

दो घरों का मेहमान मूखा रहता है।

डू भाण्डे खड़कदे आपुन।

दें। वर्तन टकराते आये हैं।

ड्राज्ञां त्रीका धन्नां।

[धनां=आदमी का नाम, धनपत का संचेप]

दे। श्वियाँ तीसरा धना ।

खियों के बीच में कोई मर्द बैठे बोले तो उस पर यह व्यंग्य चलता है।

डे के घिनसी, नां रखाई पिनसी।

[पित्रण = भीख सागना]

दे कर लेने वाली (का) नाम रक्लूँ मंगती।

डेंग मोई हुद सट मेाई।

डाइन मरी दॉत फेंक मरी।

```
होहर कां, होहर कां, पाए दा खट्या पिउ दा नां।
[होडर का =पहाड़ी कीधा--यहाँ ये शब्द केवल तुकवन्दी के लिए हैं]
होहर का होहर कां, पति की कमाई वाप का नाम।
होमां घर विश्वा, जीवें स्नावी खर्वे गां।
होमों के घर ज्याह (है) जैसा छाए वैसा गाधा ।
होरे अगृं गाँविए, अन्धे अगृं निचए।
वहरे के आगे गाया जाय, अन्धे के आगे नाचा जाय (तो क्या साम) १
हृद्दी हित्ता वुरही खाधा।
[हुट्टी = एक पूर्व स्त्री, वरडी = हमी नमुने की ह्सरी]
हुट्टा ने दिया, वरडी ने खाया। चुपचाप दिथा गया, जिस से कुछ यश नहीं हुआ।
तलवार दा फट मिल वेंदे, ज़वान टा फट नई मिलदा।
तलवार का वाव मिल (भर) जाता है, ज़बान का वाव नहीं मरता !
तत्तवार सामर्णे श्रावं, सोण सामर्णे न श्रावे।
[सींग = समधी]
वत्तवार सामने श्रावे, समधी सामने न शावे।
ताड़ी हमेशां डुहत्येड वजुदी है।
वाली इमेशा दे। हाथा से वनती है।
तुरत दान महा पुन्न ।
पुत्र = पुण्य
तुहाहे पीठे टा काई झारान हे ?
धाप के पीसे का कोई छानना है ? आप के काम में संशोधन की आवश्यकता नहीं।
त्ं आपणी भरी निवेड् ।
तू प्रापनी भरी निपटा। (दूसरे की वात में न्यर्थ दख़ल सत दें)।
 र्द् कान ? मै खाम्रखा।
तु कान १ में ख़्नाहमख़्नाह ।-दाल भात मे मूमलचन्द ।
 तुंन जाए। मैक्कं, तां में शुक्कां तैकं।
 तु सुर्म न जान (मेरी परवाह न कर) वा में तुम्ते (तुम पर) धूर्कुं।
              F. 20
```

तेरांताली ते वारां-वेसी, अन्दर मार वासी परहेसी; वाषुर वेटन कई कूं न हेसी। तेरह चालों वाली श्रीर वारह भेस (वनाने) वाली (श्रत्यन्त चालाक है); अन्दर परदेसी मार बैठेगी, वाहर किसी को पता न देगी।

तैड्ड़ी हे तां मैड्ड़ी हे, मैड्ड़ी कूं हत्थ न ला ।
तेरी है तो मेरी है, मेरी को हाथ न लगा।
तैड़ा मैड्डा जोड़, मैड़े कोठे ते हाथी टेर !
तैड़ा मैडा नजोड़, मैड़े कोठे ते सुई न पोड़।
तेरी मेरी बनी है (ता) मेरी छत पर हाथी चला।
तेरी मेरी अनवन है (ता) मेरी छत पर सुई मत गाड़।

थुक सट के निग्लींटी हे ? थूक फेंक कर निगली जाती है ?

थे।ड़ा थे:ड़ा कत्ते निकम्मी मूल न वर्ते । थे।ड़ा थे।ड़ा काते, पर निकम्मी हर्गिज़ न रहे।

दम हिम्राती ते नित्त विसाखी।

प्राग्र वने हैं तो नित वैशाखी (है)। वैशाखी या वैशाख-संक्रान्ति पंजाव का सब से बड़ा त्यीहार है; वह नववर्षारम्स का दिन होता है।

दिल विच होवी सच्च, गुली ते नंगी थी के नच्च।
(तरं) दिल में होने सचाई, ते। (मले ही) गली में नंगी हो कर नाच।

दिल्ली दे लडडू नेरा खाने, पछताने; नेरा न खाने त्रो वी पछताने।

दिल्ली के लड्डू जो खाए पछताए जो न खावे सी भी पछताय।

दुनिय्राँ रंग-वरंगी कोई राजा ते कोई भंगी। दुनिया रंग-विरंगी कोई राजा ते कोई भंगी।

द्रिलाया कण्ड वलाई, चप्पर उक्लड़ आई। बढ़ई ने पीठ फेरी, चिप्पड़ उखड़ आई।

धन्न करेंदा कम्म, काली रात कूं।

धन काली (अधियारी) रात मे भी काम कर देता है।

**धाता किराड़, भुक्ला भिघाड़** ।

नहाया किराड़, मूखा बघेला (सा होता है)--हिन्दू को नहाने के बाद बड़ी भूख लगती है।

```
धिए ही मैं तैक आखां, तुएं ड़ी तूं कन कर।
श्ररी वेटी मैं तुम्ने कहूँ, अरी पतोह तूँ कान कर । एक को जरूब कर दूसरे से बात कहना ।
धी उसरी भीए। विसरी ।
[इसरी=घडी हुई]
लड़की वड़ी हुई, बहन विसर गई।
 धी दा हेप, कर्ने दा लेप, कहाई पूरा नई थींदा।
बेटी का देन, देगची का लेप (मट्टी का), कभी पूरा नहीं होता।
 घी निवी आई, खा घिन, नूं निवी आई इंडा घिन,
 [इंडावया = किसी चीज़ का, विशेष कर कपड गहने का, प्रयोग कर के घिसाना]
 वेटी नहीं आई तो ला ले, पतोहू नहीं आई तो पहन श्रीढ़।
 धी वन्थण्यें मां संभाण्यें।
 वि'घगा=बन्दा सा कपड़ा जिस से दल्देशजात के इवाके में गोद के दब्दे की बाँघ कर सुवाते है, कहते है इस से ददा
 ठे।स श्रीर मजबूत होता है। समय = संचय करना]।
 बेटी गोद में, मां (दहेज के कपड़े लचे) जमा करने में। बेटी के पैदे होते ही मां को उस की दहेज की फिक्क
 करनी पहती है।
  धीरीं आयां कत्त के मा ठरी वे लोका ठरी।
  धीरी मंगेन घम्घरियां, मा सड़ी वे लोको सड़ी ।
  वि लोको = भरे लोगो
  वेटियाँ कात के आई तो मा (की छाती) ठंडी हो गई, वेटियाँ घाषरियाँ साँगें तो मा जल सुन गई।
  धीरी मंग्या कई नई, लध्या हर कई हेन।
  बेटियाँ माँगीं किसी ने नहीं, पाई इरेक ने हैं।
   धी लांधी हे मा दी हित्त।
   वेटी मां बाप की देन पाती है। सा बाप संवन्धियों सित्रों की वेटियों की जैसे जैसे देते हैं वैसे वैस ही वेटियों की
   उन लोगो से मिलता है।
   घोषी टा क्रुत्ता न घर दा न घाट दा।
   थोषी का कुत्तान घर कान घाट का।
   धोव्यां दे घर पए चीर, ओ न मुद्दे मुद्दे हीर।
   [सुद्दे = सुपित]
    घेवियो के घर चोर पड़े, (तेा) इन का कुछ जुकसान नहीं हुआ, दूसरों का जुकसान हुआ।
```

नयी दुखहिन, नी दिन (तक)।

```
ध्रुक ध्रुक मोई, पेक्ये न अपड़ी !
दीड दीड़ मरी, मायके न पहुँची।
न कावल दी खट्टी, न चैकि दी मीत।
मीत = मितव्यय
न काबुल की कमाई, न चौके का मितन्यय। काबुल की कमाई से उतनी बचत नहीं हो सकती, जितनी रसोई
की किफ़ायत से।
न कोहण दी न डोहण दी।
न मार कर मांस बनाने लायक, न दुइने लायक। किसी काम की नहीं।
नक-कन्न-कप्प्या, ते शरम साई रख्या।
नाक-कान-कटा हुन्या. धीर लाज भगवान ने क्ली । बिलुकुल निर्लंब्ज ।
नक न नासां, प्लंगां ते चढ़ बासां।
नाक है न नशुने हैं, पर्लगों पर चढ़ बैटूँगी। ग्रत्यन्त कुरूप होते हुए भी शाही ठाठों मे रहती है।
नंगी घासी, के निचडेसी १
नंगी नहायगी, क्या निचे हुंगी ? जिस के पास कुछ न हो, वह किसी को देंगा कहाँ से ?
नचदी टपदी रह गई, काई भ्रुल बन्दी के पै गई।
बन्दी = बन्दा का स्त्रीविड
नाचती कूदती रह गई, बन्दी की कोई मूख पड़ गई। सब तैयारियाँ यों ही पड़ी रह गईं।
नच्च न जाणां, वेडे डो:।
नाच न जानूं ग्रॉगन को देश।
न ठड्ढे सुख, न तत्ते सुख।
न ठंडे में सुख, न गरम में सुख।
नदी-नाव-संजोगां दे मेले होंद्रेन ।
नदी-नाव-संयोगों के (की तरह) मेल होते हैं।
न परन्ये हार्से न जँञ हुक्ये हार्से।
[जॅम = धरात; जॅम हक्क्य = बरात से जाना]
न (इस) ब्याहे थे न बरात ले गए थे। इसारे लिए यह बात अपूर्व है।
नवी कड़ी, नजँ हिहाड़े।
```

**U**U

Į

```
न सराः न सराः, मतां निंदावर्णी पावी ।
मत सराह मत सराह, ऐसा न हो कि (फिर) निन्दा करनी पड़े।
नानी मुखस कीता, चट्टी होत्र्यां कू पई।
[मुखस = मनुष्य, जार]
नानी ने (दूसरा) मई किया, घाटा देाहतों को पड़ा। ननमाल से मिलना वन्द हो गया।
नाले दू दू नाले चेापड़चां।
साथ ही दो दो साथ ही चुपड़ी हुई ।--चुपड़ी ग्रीर दो दो ।---ग्रनुचित मॉग।
 नां-चढचा वपारी खट्ट लावे, नां-चढ्या चार फाए हिच्चे ।
[नां =नाम, नां-बढ्धा =नामी]
 नामी व्यापारी कमा खावे, नामी चार फॉसी चढ़े।
 नां तैड़ा घरां मैडा।
 नाम तेरा, प्रास मेरा। खाये एक, नाम दूसरे का खगे।
 निकम्मा किराइ ते विद्यां फीले।
 निकम्मा किराइ वहियाँ उनुटता पल्टता है।
 निकलदे दे घरूं बोरा, ते बढ़दे दे घर भारा !
 मिरा≔छोटा सा द्वकडा
  निकलते के घर से वेारा, ध्रीर घुसते के घर ढुकड़ा। वॉटने वाले के घर से वेारा निकला, पाने वाले की ढुकड़ा
  मिला। वहुत ग्रादमियो में वाटे तो हेरे। चीज़ थोड़ी श्रोद्धी ग्राएगी।
  निका निका कम्म, तुर मोई रन्न।
 -छोटा छोटा काम, जुगाई टूट मरी। फुटकर काम छोटा छोटा भी जान ले लेता है।
   निमाज़ां वश्क्वावण गुई हाई, रोज़े गुल पा श्राई।
  [बरक्वावण = माफ करवाना]
   निमार्जे खुडवाने गई थी, रोज़े गले खलवा आई।
   नियत खोटी वहाने देर ।
   स्पष्ट ।
   नीम इकीम ख़तरा जान, नीम मुल्लां ख़तरा इमान ।
   [सुलां = सुला, इमान = ईमान]
```

-स्पष्ट ।

नूरपुर द्यां गाई, उने चोर ते उने साई।

[नूरपुर = कांगड़ा ज़िले में एक बस्ती, लच्च्या से कोई मी अन्य स्थान]

न्रपुर की गीएँ, वही चोर और वही साई । न्रपुर में चोर और मालिक का फरक नहीं होता—बढ़े वड़े ब्रादमी भी चोरी करते हैं।

नेकी बरबाद, गुनां वाकी।

नेकी बरबाद, गुनाह बाकी । किसी का जो मला करोगे उसे वह भुला देगा, जो बुरा करोगे याद रम्खेंगा।

पक्ला घिन के अन्दर वहिए, सन्वड़ घिन के बुर निकल्लिए।

(ग्रसौज कातिक में रात को सोने के लिए) पंखा ले कर ग्रन्दर घुसिए, (चैत वैसाख में) रजाई ले कर वाहर निकलिए। ग्रसौज-कातिक में श्रोस में सोना बहुत बुरा है, चैत-वैसाख में ग्रन्दर की बन्द हवा में सोना बुरा है।

पँचां दा श्राख्या सिर मत्थे, परनाला जथाई दा जथाई।

पंचों का कहा सिर माथे, पनाला वहीं का वहीं। सुँह से तो मान लेना, अमल मे न लाना।

पट्या पहाड़ निखत्था चुत्रा, उवी ई मीया श्रीया।

स्रोदा पहाड़ निकला चूहा, वह भी भरा हुआ।

पह्डुल नूं चङ्ङी, खोसल नूं मन्दी।

[खासल = चरला कातते समय तार तोड़ तोड़ फेंकने वाली]

पादने वाली बहू भली, पर खोसल (सूत विगाड़ने वाली) बहुबुरी।

बूढ़ी थ्रीरतों की दृष्टि में कातते समय कई की रत्ती भी न खराव होनी चाहिए।

पढ़न वाले दा टोपा, सुखन वाले दी पाई;

हेरी उन्नां दी जिन्नां तन नाल लाई।

[टोपा ≕मापने का एक वर्तन जिस से प्रायः चार सेर अनाज समाता है; पाई ≔ १६ सेर अनाज का वर्तन] पढ़ने वाले का टोपा, सुनने वाले की पाई; ढेरी उन की जिन्हों ने चित्त से लगाई। सुनने वाले की पढ़ने वाले से चौगुना फल मिलता है और अमल करने वाले की उस से भी कई गुना।

परट्रेस दी सारी केालूं घर दी खन्नी चङ्डी है।

परदेस की सारी (साबुत) से घर की आधी अच्छी है।

पर मेथा जुट्ट, बुँटा कवर पट्ट ।

पार साल जाट मरा, (धीर ग्रव उस का तू साथी) कम खोद बैठा । मुद्देश की बीती बात छेड़ता है।

पराई श्रास कुन्नें दी वास ।

पराई आशा तो देगची की बास (मात्र) है (जिस से पेट नहीं भरता)।

```
पराई मंभ दा चढ्डा बढ्डा डिसदे।
[चडड़ा = बनों का उपरेखा भाग जिस में दूध भरा रहता है]
पराई भैंस सा चड्डा बढ़ा दोखता है।
पराया गाणां पा, ते श्रद्धा हाल वंगा ।
पराया गहना पहन, तो आधा हाल गँवा ।--स्नोने टूटने का अँदेसा वरावर लगा रहता है नो कि आधा स्नो देने
के बराबर है।
पराया माया ते हैं शों खाधा।
पराया गरा ता ढाँइनों ने खाया ।-- हमे क्या १
पराये घर उठ माया नई लभदा।
पराये घर मरा केंद्र भी नहीं मिलता।--क्योंकि अपने घर की तरह वहाँ स्वतन्त्रता से खेाजा नहीं जा सकता।
परूँ दे री: सुहावणे सगदेन।
रो =पहाड]
 द्र के पहाड सुहावने लगते हैं।
 पहाज मक्खण दी ई नई सिवांदी।
 [पहान = सौत, सिवांटी = सही जाती]
 सौत मक्खन की (वनी हो तो) भी नहीं सही जाती।
 पाए आवर्णी पुत्र जावर्णी दी हिको मन पकेसां।
 [नावर्थी = पैदा होना, मन = मीठा मीटा रोट को उपन्तों पर पकाया जाता है और स्वोहारों, उस्तवों पर खाबा जाता है]
 पित बाने बीर पुत्र पैदा होने का एक ही मन पकाऊँगी।
 पाणी हमेशां भिकी भा खडेांदे।
 पानी इमेशा नीची जगह ठहरता है।
 पिंड कील मै अम्यो जाई, हाहो टा गुड़ खा के।
  तमाञ्चा डेखरा मैं गई पड़डाडा कुच्छड़ चा के।
  बाप से मैं पहले जन्मी, दादा का गुड़ खा कर।
  तमाशा देखने में गई, परदादा बगल में चठा कर । छोटे मुँह बड़ी वात ।
  पुक्दा कावल ते कन्धार वन बढटे।
  पूछवा पूछवा कावुल धीर कन्धार जा पहुँचता है।
   पुत्र कपुत्र तां क्या धन जोड़े ? पुत्र सपुत्र तां क्या धन लोड़े ?
  पूत कपूत है तो काहे धन जाड़े ? पूत सुपृत है तो धन काहे चाहिए ?
```

```
पुत्र कपुत्र बुन्धण्यां सुन्नापदेन।
पूत अपूत बन्धयों से (शैशव से) पहिचाने जाते हैं।
पुत्रां कोलं पोत्रे वध वैंद्रेन।
पुत्रों से पाते बढ़ जाते हैं। मूल से व्याज बढ़ जाता है।
पैकी अन्तव इचूं घी निकल वेंदी ए, सावरी अनल इचूं नई निकलदी।
[सुक्ख=गरीबी; सावरी =ससुरात की]
बेटी मायके की ग़रीबी में से निकल जाती है, (पर) ससुराल की ग़रीबी में से नहीं निकल सकती।
पेके न सावरे बुढ़ मोई नानावरे।
न मायके न समुराल, डूव मरी ननियांससुराल । न इघर के रहे, न उधर के रहे।
पेट ई आपणा ए ते कत्त ई आपणा ए।
पेट भी अपना है और छुरी भी अपनी है। अग्रुक का चरित्र तेा निन्दा है, पर क्या करें श्रपना ही श्रादमी है!
पेट न पिश्रां रोटिश्रां ते सब्भे गुळां खोटिश्रां;
पेट न पित्रा ताम ते याद न त्राया राम।
ताम = खाने की होस चीज
पेट न पड़ी रोटियाँ, तो सभी बातें खोटी।
पेट न पड़ा खाना, तो याद न ग्राया राम।
पेरां दे बेर हेांद्रन।
पैरों के बेर होते हैं। परिश्रम से मीठा फल मिलता है।
पैला सुत्रा, तां क्या हुन्ना १ ड्र्मा सुत्रा भिट्टी दी न्याईं।
[भिष्ट्या = अद्युचि होना, छूने लायक न रहना; भिष्टी = मासिक-धर्म]
पहलाप्रसन, तो क्या हुआ ? दूसराप्रसन मासिक धर्मकी न्याई'। स्वस्थ खीको पहले प्रसन को तो कुछ
अनुभव ही न करना चाहिए और दूसरे का भी कष्ट मासिक धर्म से अधिक न मानना चाहिए !
पैली कूं पिछली नई मिलदी।
पहली को बाद की नहीं मिलती। पोछे अपनाई हुई दुलहिन प्रथवा नौकर चाकर पहले वाले की बरावरी नहीं
कर सकता।
पैले ड्रीं मिज़मान, ड्रुक्ते ड्रीं वईमान।
पहले दिन मेहमान दूसरे दिन वेड्मान । अधिक दिन मेहमान न वने रहना चाहिए।
पैसा डि्चा रोक, खल्ला मारचा ठोक।
पैसा नकद दिया थ्रीर जुता ठोक मारा। नकद दाम देने वाला माल ठोक-वना कर ले सकता है।
```

```
फ्ल्जर गुई निमाशां त्राई ।
सबेरे गई सन्त्या (को) धाई ।
```

फुल दी वा कशवा वाग तोड़ी वैसी, वन्दे दी नेकी वही दिल्ली कश्मीर तोड़ी वैसी। फुल की दुर्गीन्थ सुगन्धि वाग तक जाएगी, ब्रादमी की नेकी बदी दिल्ली कश्मीर तक जायगी।

फुल नाई हुँदी मांगवां, ते हित्ता वाग छुटा ।

[मांगमां = द्यार मांगा गया]

उधार साँगा फूल नहीं देती थी, श्रीर वाग छुटा दिया। जीते जी रत्ती भर चीज़ किसी को न दी, भरने पर सर्वेक्ष दूसरों के हाथ चला गया।

वुउं गुलामो जुग्गा चौड़ ।

बहुत (बहुतो की) गुलामी मे घर चौपट। जहाँ बहुतो के हाथ में प्रवन्ध हो वहाँ व्यवस्था नहीं रहती।

बुउं पित्रार ते बुउं खुत्रार । बहुत प्यार ते बहुत ख़्वार (बिगाड़) ।

बुकरी खीर हुंसी मेडगो घत के।

चकरी दूध देगी मेगनियाँ डाल के। काम कर भी दिया तो वहुत कहने सुनने पर श्रीर बुरे ढंग से।

बर्त छित्ता कृता है, जैदे पिच्छूं लग वंत्रे ! भाग्य पागल कृता है, जिस के पीछे पढ जाए !

बमो मूल न यींदे काले, भांदें मल वाबेन मुकाले। गोरे हर्गिन काले नहीं होते, भन्ने ही ग्रुँद पर कालस मल बैठें।

वणी वणाई, ते वुध ख्वा आई।

ननी वनाई, और बुद्धि वहीं आई। जो होनहार होता है वैसी ही अक्ल हो जाती है।

बुत्ती खुए ला, ते राणी हज्ज के चली ! बत्तीस बुहे ला कर रानी हज को चली है।

वर्षास बुह साकर राना इन का वला है! युत्ती इन्द नई युत्ती कात्यां हेन!

वत्तीस दाँत नहीं हैं बत्तीस छुरियाँ हैं। सीच समम कर मुँह खोलना चाहिए।

बन्दा खुट बैंटे, घन्धा नई खुटदा । बन्दा खतम हो जाता है, घन्दा खतम नहीं होता ।

F 22

बन्दे दे पिच्छ्रं बन्दा, बन्दे दा अक्कल अन्धा।

बन्दे के पीछे बन्दा, बन्दे का श्रक्त ग्रन्था। किसी श्रादमी के पीछे सब लोग पड़ जॉय—सभी उसे दुरा-कहने लगें—तो वह धवरा कर श्रन्था सा हो जाता है।

बाल गुमटाल हैं।देन।

बच्चे गुम टालने वाले होते हैं।

बाल इथ दी कड़बी होंदेन।

बच्चे हाथ की कढ़की होते हैं। बच्चों से काम-काज में बहुत कुछ सहायता मिल सकती है।

वालां दा कम अमृंगड़ा हैं।दे ।

[श्रम्ंगड़ा = सुफू का]

बच्चों का काम मुक्त का होता है।

बाबा टल, पकी पकाई घल।

[बाबा टल = एक पंजाबी सन्त जिन के नाम का खंगर श्रमृतसर के गुरुद्वारे मे हैं]

हे <u>बा</u>बाटल, पकी पकाई भेज । जो श्रादमी चाहे कि सेहनत कुछ न करनी पड़े ग्रीर कास तैयार मिल जाए. उस पर व्यंग्य ।

बिक्ली कुत्ता खावे, मनुक्लां अर्थ न आवे।

विक्ली कुत्ता ला जाय पर महुच्यों के काम न श्रावे। जहाँ अञ्चवस्था से चीज़ ज़ाया हो, उस पर डिक ।

बिल्ली कें ख़ाब विव्रह्मं दा।

विल्ली की छीछड़ों का खाब। अपने सतलब की बात का ही ध्यान रखना।

विल्ली शींह पढ़ाया, शींह बिल्ली कूं खावरा आया !

बिल्ली ने सिंह पढ़ाया, सिंह बिल्ली की खाने श्राया। गुरुद्रोह।

विशर्मा दा दर बलाई ।

बेशर्मी की बलायें दूर (हो जाती हैं)। एकां लज्जां परित्यन्य त्रिलोक-विजयी भवेत्।

बुड्ढा घिउ पीवे, ते जुआन न थीवे।

बूढ़ा भी पीबे, तो (भी) जवान न होवे।

बुद्धृदी नूं, सुँव देपासे मूं।

\_ [बुद्धू=किसी का नाम । सुन = शून्य]

ुद्धू की पतेाहू, उजाड़ जंगल की ग्रेार गुँह। ग्रादमियो से मिलना जुलना पसंद न करने वाले पर ग्रन्थोक्ति ।

ब्हे बृटे लग्गी भा, मैं निम्मी लाई, लाई एई खुटा । पौँदे पौँदे लगी भ्राग, मैंने नहीं लगाई, खुदा ने लगाई है। बुराई कर के कहना कि परमात्मा की करनी है। वही हिठ्ये पेर हिंगे होंद्रेन । नाव देख कर पैर टेढे पहते हैं। वाइन सामने रहने पर पैदल नहीं चला जाता। वैर सुसीदा तक्ल दा, अन्दर त्रे पा अहा पकता। -वाहर खाख का सुना जाता (है), अन्दर तीन पाव आटा पकता है। मह भठ्यारी भाटिश्रा, त्रइये क्रुपत्ती जात। भाट मटियारी माटिया, तीनों बुरी जात हैं। भद्द सूनां जेरा कंन त्रोड़े, भद्द मूरच ल जेरा रंन छोड़े। धिक्कार उस सीने की जी कान तेाड़े, धिक्कार उस मूर्ख की जो वहू छोड़े। भाजी दी भाजी, ते की मुशाजी ? माजी (के बदले) की माजी, तो क्या मुहताजी ? भा दी सड़ी, टिंडाणे केल ड्री । म्राग की जली, जुगनू से हरी। भांदे दा मैंकूं सब्भा कुछ मांदा, न भांदे दा कुम न भांदा। भाने वाले का मुक्ते सब कुछ भावा (है), न भाने वाले का कुछ नहीं भावा। भावें आपणी कन्ध है पोवे, तां वी पराई मंभ ज़रूर मरे। मत्ते ही अपनी दीवार गिर पड़े, तो भी पराई भैंस ज़रूर सरे। भिण्ड्यां तूर्यां, कई न कीत्यां पूर्यां। [भिण्डी त्री = भिण्डी] मिण्डियाँ किसी ने पूरी न कीं । भिण्डी की तरकारी से कभी पूरा नहीं पहता, क्योंकि वह बहुत सूख बाती है। भींख दे घर भाई, त्रो वी कुत्ता, सीरे घर जॅवाई त्रो वी कुता। वहन के घर माई वह मी कुत्ता, ससुर के घर जमाई वह भी कुत्ता। भुख सुख है। भूख सुख है। भूख लगना स्वास्थ्य की निशानी है। स्त्रा वां रुत्रा होंदे। भुरता तो रोया (हुआ) होता है। सिकुड़ जाने के कारण वहुन थोड़ा वनता है। भैंड़ा जी न धुप्प साद्वे न सी। जी दुरा (है) न धूप सहता है न शीत । किसी अवस्था में सन्दुष्ट नहीं ग्रहता ।

```
भैड़े दी पतशाई, मंगो मीं ते घुरले छाई।
[मीं = मेघ]
बुरे की बादशाही, मॉगी मेह तो चल पड़ता है अन्धड़।
मक्लन खांद्यें कई दे डन्द घसटेन १
मक्खन खाते किसी के दॉत घिसते हैं ?
मक्खणां दो परली, दुकरां दी गरली।
मक्लनों पर पत्नी, (राटी के) दुकड़ी से दुबला गई।
मक्ली खाध्यें नां मरे, ते मलमला मर जा।
मक्खी खाने से नही मरता, पर (उस की) मतली (से) मर जाता है। वहम बुरी चीज़ है।
मलट्टू पुत्र ते लोटा पैसा, श्रौले वेले कम श्राँदेन।
निखट्ट बेटा भ्रीर खाटा पैसा, कठिन समय काम आते हैं।
मच्छी संदे पूगड़े, जमधों पए तरेन।
[सदे = सग-दे, साथ के: पूंगहा = जानवर का बचा]
मछली के बच्चे पैदा होते ही तैर रहे होते हैं।
मत्तीं हेदी बिन्नां कूं, ते छुड़दी वैंदी आप।
मत देती है दूसरों को. श्रीर श्राप बहती जाती है।
मत्तीं ढेवेन भींख भाई, मन के न लुगो काई।
सीख देवे बहुन भाई, (पर) मन को कुछ नहीं लगता। किसी भी हितैषी के उपदेश का असर नहीं होता।
```

मत्रेई, ऋल्ला मरेई ! वाबे मैंडे लिक्सी; पेड़ा घड़ें फीती जेडा ताड़ी मारें तिक्सी; वाबे कूं जेा आंदा डेर्से टिक्की डेर्वे तिक्सी !

[फीती = करीब पैसे जितना जकड़ी का एक गोल छोटा सा हकड़ा]

हें सैतिली मॉ, तुम्म पर ईश्वर की मार पड़े ! तू मेरे बाप की खिखी है (मेरे बाप ने तुम्में मेरे साग्य में लिख दिया है); तू फ़ीती जितना पेड़ा बनाती है, पर तीखी (ज़ोर की) ताली बजाती है (पेड़ा ज़ोर से अपकाती है जिस से मालूम हो कि मारी रोटी बना रही है)। बाप को जो (तू )आता देखें तो रोटी बड़ी जन्दी देती है (ताकि छोटी रोटी बना के देने की बात बाप को मालूम न हों)।

मनभवन्दा खाइये ते जुग्ग-भवन्दा इंडाइये । मन-भाता खाइये श्रीर जन-भाता पहरिये श्रोड़िये । यन मंगे पत्रशाह्यां, में कित्यूं नित्त कडां ? सन मांगता है बादशाहियां, में कहां से नित-नित निकालूंं ?

मन हरामी ते हुज्जतां हेर । मन हरामी है वा हुज्जतें बहुत हैं।

ममर्खा ममर्खा, हिक खा ते विश्रा समर्खा ।

[ममणा समणा--नि।र्थक तुकवन्दी]।

एक खाना और दूसरा साना।

मम्मोटाणां, कुञ्भ न नाणां।

(मैं तो) मोली-माली (हूँ) कुछ नहीं जानती। अनजानपन का ढोग करने वाले पर उक्ति।

मर न जी, इलाक पई थी।

[इसाक = श्रस्यन्त दु सी]

न सर (ग्रीर) न जी, श्रत्यन्त दुःखी होती रहः। जिस आदमी को न सरने दिया जाय न जीने दिया जाए—काम करने की स्वतंत्रता भी न दी जाय ग्रीर काम के लिए जिम्मेदार भी ठहराया जाय—वह अत्यन्त दुःखी रहता है।

परन्यों द्वग, ते परन्यो सीरा।

[सीरा = हलुका]

मरने से मूँग खीर शादी से इक्षुष्पा। किसी के मरने पर सिर्फ़ मूँग को होने से मतलव, धीर किसी की शादी पर सिर्फ़ इक्षुए से।

मर्ट टी कण्ड गुड़ दी हे ते मूं लोहे दा।

सर्वे की पीठ गुढ़ की है और गुँह लोहे का ।—पुरुष गुँह से कहुए पर अन्दर से हितैंथी होते हैं ।

मदीं दा खट्या ला, हिद्दा न ला।

मदीं का कमाया खा, (पर) देखान खा। स्त्री को पुरुष की कमाई खर्चने को मिलनी चाडिए पर खर्च का हिसाब उस से न माँगा जाना चाहिए।

मर्दा दी पट दी गुंद होंटी है।

मदों की रेशम की गाँठ होती है। सद अपने दिल में पक्की गाँठ बाँघवे हैं।

मलूक वरान साखड़ा ते गहुर वरान आखड़ा।

भाराम-वलव वनना सहस्र (है) भीर माटे रहन-सहन वाला वनना कठिन है।

F 23

मांह सिम्राला त्राएड़ा टर टर वलवां भाईं। हर कईं टा अन्त लधासें कोई कईं टा नाईं।

[माह्=माम, सधासें=हम न पाया]

जाड़ं का मास आया, दर दर आगे जलती हैं। हर एकं का अन्त पाया, कोई किसी का नहीं।

मा कड्ढे थी लावे, घर दी वला घर इच राहे।

माँ निकाले (दान का संकल्प करं) वेटी खावे, घर की बला घर मे रहे।

मा केल्ह्रं थी सित्राणी, रिद्धे-पक्के पाए पाणीं।

माँ से बेटी सवानी, रॅंधे-पके मे पानी डाले।—हैं तो ऐसी लायक कि रंधे-पके मे पानी डाल देती है श्रीर वनती है माँ से भी मवानी।

मा जुर्णेदी सत पुत्र, बख़्त न हेटीं बंड ।

माँ सात वेटे पैदा करती है, पर भाग्य नहीं बॉट देती।

मा जित्रां मासी, कन्ध ऐरे ते त्रासी !

[कन्ध = स्कन्ध, डीवार]

माँ जैसी मौसी, दीवार नीव के अनुसार आएगी।

माज् दी मन्याणी, रातीं परनी हिन्नां चुधर्याणी।

दुहाजू की दूसरी वहू, रात की ब्याही दिन की चौधराइन।

माएक मोती नैं वहें, मिले पिरारवध ।

[मैं = नर्।]

नदी में माणक मोती बहते हैं पर मिलती है प्रारव्ध।

मा टा हां पट्ट, ते वाल दा हां भट्ट।

मॉका जी रेशम, पर संतान के जी को धिकार।

मा दे लेखे पुत्र वहुद्दा पित्रा थीदे, ई' न जाए डीं पए खुटदेन ।

माँ की समक्त में वेटा वड़ा हो रहा है, यह नहीं जानती कि दिन (उन्न के) घट रहे हैं।—ज्यों ज्यों दिन बीतते हैं जीवन-काल घटता जाता है।

मा भी आपे। आप, भुआ भन्नीजी हिक्को साथ।

ियापे। प्याप = शपनी शपनी जगर पर

-मॉं बेटी श्रत्नग स्तृग (होती हैं), पर बुद्धा भतीजी एक ही माघकी।—बुद्धा भतीजी का रूप स्वभाव श्रादि बहुत बार एक-मा होता है। मा भी न करे. थी हंग हम प्रथमे भरे । मा भी न करे. थी हंग हम प्रथमे भरे । मो (तो उसे) येटी नहीं बनानी, (पर) येटी हम हम (सी की) लहेंगे भरे । एक प्रच की निमान्त उपेसा, हुग्ये पन का स्नेहाथिक्य ।

मा न पार्व गुम्बड़ी, श्री दी गि=वी श्राफर्ड़ी । [कुल्हा = रक्तो पर पर्दा सेही गेटी] मां टिकड़ न पार्व, (पर) बेटी की गर्दन चक्रां हुई है ।

मा न भीएा. कीन करे वींग ? [बींग = मन का क्लाप] (न) मां ईन बहन, कीन विभाग करे ?

मा पिन्ने, पुत्र थोड़े घिन्ने !

मा भीत्व माँगे, वंटा घेाट लेवे (गर्मादे) !

मा भन्यारी पुत्र तिल्लेहारी ! [निहा = म्लावन्, तिलेहारी = बहिया पंत्रिया वेश्यारे पहनने पाना] मां मटियारन बेटा राजभीय-वेपधारी !

माया जगु विरमाया है। माया ने जगन् की भग्माया है।

मारस आले दा हथ नप्या बेंद्रे, श्रतावस आले दा मूं नहें नप्या बेंद्रा । [नप्सब = परुदन, अलावस = बालपन]

मारने वाले का हाथ पकड़ा जीता है, (पर) धोलने वाले (बुरा भला कहने वाले) का मुँह नहीं पकड़ा (राका) आवा।

मार न कुटु, श्रान्द्र च घुटु । [ब्रान्द्र = अन्तस्तन, प्राण]

(न) सार न पीट, धीर दम घेट दे । सर्म-वेदना पहुँचाना ।

मारे मा, न मारण हे।

माँ (ख़ुद भन्ने डी) पीट ले, पीटने नहीं देती।

मिज़मान श्राया, भगवान श्राया।

मेहमान आया, (भानो) भगवान् आया ।

मित्रां नाल करेटे डिगित्रां, थीटे जनम कसाई।

जो (मित्रों) के साथ ठगी करते हैं (धगले) जन्म (में) कमाई होते हैं।

मित्रां करे निका निका, बीवी डेवे हिको धिका।

सियाँ करे छोटा छोटा, बीबी दे (डाले) एक ही धका-। सियाँ ता थोड़ा थोड़ा कर के जोड़ता है, बीबी उसे एक-बारगी उजाड़ डालती है।

मित्रां घर नई, वीवी कूं डर नईं। मियाँ घर नहीं, बीबी की डर नहीं।

मित्रां वीवी राजी तां कीं ए मुथाजी ?

मियाँ बीबी राज़ी तो (किसी दृसरे की) मोहताजी क्या है ?

मुही रत्र सवादां दी, ते रक्खे त्राह्तवार।

छुगाई स्वादें। की मारी है, और आदित्यवार (ब्रत) रखती है। बहुत लोग आदित्यवार को ब्रत रखते हैं, और उस में नमक नहीं खाते, कोई स्वादें। की मारी मीठा खाने के लिए ही ब्रत करती है।

ग्रुड़दा न बोले तां न बोले, बोले तां ख़फ़न त्रोड़े ।

सुर्दा न बोले तो न बोले, बोले तो कफ़न ते। सदा चुप रहने वाला कभी कभी वडी चुभनं वाली बात कहता है।

मुलां गुए, मुहाबे चुको ।

मुद्धा गए, स्नेहकथा समाप्त । मुँह के मामने ही खैरएवाही थी।

मुखां हर कई कूं थुके, मुखां कूं केाई न थुके।

मुखा हर किसी की यूके, मुखा की कीई न यूके। दूसरे की ता कह सुन खेना, पर खुद किसी की न सहना।

मूं खांदे, अन्खीं शरमान्धेन।

सुँह खाता है, श्रॉखें शरमाती हैं।

मूं दी मिही, तन दी खोटी।

सुँइ की मीठी, भीवर से खोटी।

मूं न मत्था, जिन पिटेंदा लत्था।

सुँह है न माथा, (राता-) पीटता जिन उतर भ्राया है। गुसैल घृषास्पद चेहरा।

मुरल दा हासा, थी पित्रा विणासा।

मूर्ख की हँसी, धीर विनाश (वैमनस्य) हो पड़ा।

मुरल दा हासा मरोड भन्ने पासा।

[पासा = पारवी]

मूर्ल की हैंसी पहलू मराड़ (कर) ताड़ डाले।

```
मूल कोलूं विद्याल पिश्रारा होते ।
मूल से व्याज व्यारा होता है।
मैं चड्डां के मैडा भाई ? श्री मिट्टी ते श्री छाई !
मैं भ्रच्छा कि मेरा भाई ? वह मिट्टी और वह घूल।
मैंडा नां जिन, न डे न घिन ।
मेरा नाम जिन (है), न दे न हो। रूखा सूखा व्यक्ति।
मैं न पिन्नां, मैहा ठठा पिन्ने।
मैं भीख न मार्गें, मेरा खप्पर भीख माँगे। खुद न माँगना प्रत्युत किसी के द्वारा माँगना।
 मात्यां दी परख सराफ़ां कोल होंदी है।
 मोतियों की परख सराकों के पास होती है।
 माया नई ते त्राकड्या पए।
 सरा नहीं ब्रीर अकडा पढ़ा है। सार कर कहता है कि सरा नहीं, अकड़ा पढ़ा है।
  मौत चपेटां मारिआं, ते चेता आया भता।
 मौत ने चपतें मारीं तो होश ठिकाने ग्राये।
  रकेव्यां मुन द्यां, वहायां सुन द्यां।
  [सुज=शून्य]
  रकेवियाँ मूंज की हैं, यहाइयाँ (अभिमान) व्यर्थ की हैं।
  रज खाधे दी पार है।
  श्रघा खार्च की मार है। श्रघा कर खाना मिल गया, इसलिए नख़रेबाज़ी हो रही है।
   रत गुई सित्रापे, हुख रोवे आपे आपे।
  लुगाई स्वापे गई, आप से आप (अपने) हु की की रावे। दु:ख की जगह जा कर अपने दु:खों की बाद आप से
   रंहुड़ शिश्रा कुडमाई, श्रापणी करे के पराई ?
   किडमाई ≈ सगाई]
   ंडुमा (किसी की) सगाई के लिए गया, अपनी कर या पराई १—रंडुए की पहले अपने लिए चाहिए, दूसरे
    रतें डो रंगाबी, ते चिहें डी धुवाबी।
    [रका = (कः, रका हुआ]
    रंगदार की रँगाई भीर सफेर की घुलाई (वरावर पह जाती है)।
                 F. 21
```

```
रत्र विल्ली कींवे जापे ? गाल करे ते लिल्ले आपे।
पगली लुगाई कैसे जानी जाय ? बात करे श्रीर श्राप ही हैंसे।
रम्नां अत्तर-तालियां अत्तर ताल करेन।
डौंघे विच्चूं कहढ़ के हथाले विच बुड़ेन।
[अत्ता-तालिया = सत्तर चाले करने वाली, श्रायन्त धूर्त । ड्रॉवा = गहरा । हथाला = जिस मे हाय लग जाय, व्यक्ता]
धूर्त लुगाइशॉ अनेक चार्ले चलती हैं, गहरे में से निकाल के उथले में डुवाती हैं।
रत्नां रत्नां आखिए, रत्नां सन्दी वस्ती ।
वसटे जुमो चौड़ करेंद्यां, इख रनां दी मस्ती।
सिन्दी = सनी, मरी
(उन्हें) खुगाइया कहिए (श्रर्थात्, वे कहलाती तो हैं खुगाइयाँ), (वह) खुगाइयों की भरी वस्ती है। वसते घर
(घराने) चैापट करती हैं, देख (तेा) खुगाइयी की मस्ती।
रब करे सबब गरीबां लोकां दे।
[सबव = वारण, घटनाओं का अनुकृत बनाव]
भगवान गरीब लोगों का रास्ता बना देता है।
रव सली टा कंटा की तेस।
भगवान ने सूली का कौटा कर दिया है। जहाँ सूली लगने वाली थी, वहाँ भगवान ने ऐसा कर दिया कि काँटा ही
चुभ कर रह गया। बड़ी स्रापत्ति के बजाय थोड़ा सा कष्ट-हुस्रा।
राजे दी घी पाड़ पाड़ सी, निकम्मी मूल न थी।
राजा की बेटी फाड़ फाड़ सी, निकस्मी हर्गिज़ न हो। निकस्मी तो नहीं रहती, पर फिज़ूल काम करती है
जिन से कुछ लाम नही।
राजे दे घर मोत्यां दा काल है।
राजा के घर मोतियों का अकाल है।
रात आपणी तात है।
[तात ≈ (सं∘) तात]
रात अपनी तात है। आदमी का दिन का समय दूसरी के अधीन हो तो मी रात अपनी होती है।
रीस कतींदे सुत्र, रीस न थींदे पुत्र।
रीस से सूत काते जाते हैं, (पर) रीस से बेटे नहीं (पैदा) है।ते।
रीसड़ियां घर बुद्दे, हुसड़ियां घर मुद्दे ।
रीस करने से घर वसे, ईंध्यों करने से घर उजड़े।
```

रुक्ली सुक्ली ला के ते ठड्डा पाणी पी , नां हेल परायां चोपड़्यां, ते नां तरसावी जी। रुक्ली सुली ला कर ठंडा पानी पी। पराई चुपड़ी मत देख, ताकि जी न तरसे।

रुपा गुरुले, भूनां परुले ।

चाँदी (भले ही) गल जाय (बरबाद हो जाय), (पर) सोना पल जाय। रूपया-पैसा नष्ट कर सी ब्रादमी की अपने म्बास्थ्य की रचा करनी चाहिए।

रूप वृंठा हिट्ठा हाई, ते वख़्त बृंठा खाधा हाई । रूप ने बैठे बैठे देखा या ग्रीर साम्य ने बैठे बैठे खाया या । दे० जपर—श्रक्त वृंठा० ।

रोटी खात्रो शकर नाल, दुनित्रां मेलो मकर नाल।

[दुनिश्रा =सपार, धन]

रोटी शक्कर के माथ खाओ, सकारी के साथ धन जोड़ी।

लए बार दे टिकड़े कौन कई दो पहे ? फ़ूका डित्यें उड्ड गुए पंज सत्त कहे ।

[स्रया = सहया नामक कस्वा जो सिम्ब नहीं के वार्ये भरूला से ४६ मील दिन्सन हैं; टिक्कडा = टिकडा = पसली पसली मीटी या फीकी मही। ठीक शब्द 'सहया' श्रीर 'टिकड़ा' हैं, पर यहाँ एवं में 'नया' श्री 'टिकड़ा' वर दिया गया है !]

जड़या शहर की महियाँ, कौन किसी को भेजे ? (जां) फूँक देने से पाँच सात एक साथ ही उड़ गए।

लग्गी लग लड़ाई, शकर मैं विंडाई।

[सग—निरर्धक शब्द ]

(म्रहा ।) लढाई छिड गई, (ता) मैंने शकर वॉटी ।

नन परेंदी हिंगे, रव सिधित्रां टोरे।

[बल = पगनी मी बात, डिगा = टेडा]

उसटी सीधी हॉक देती है, मगनान सीधी चला देता है।

लाऊ भलाऊ भेडे घताऊ।

[बाक = शगने वाला, चुगलनोर]

चुगनत्योर, वहकाने वाला, भगडे डलवाने वाला।

लाल श्राए हुव गुए, सुन्दक्के श्राए तर गुए । जिनां ने उमैंट नाई, श्रो पर्वत चढ गुए । नान भाए इव गए, मीप श्रायं तैर गए । जिन पर उमीद नहीं बी वे पर्वत चढ़ गए ।

ला लगा बुग् हिंगर।

[लापरा - लगाना । दियर = अंटी की बाड़]

् (रुपया) लगा लगा कर (भी दरवाजे पर) काटी की वाड द्वी रहीं। वर्ष कर के भी चीज अच्छी न बनी।

```
हुच्चे खावेन हुचित्रां, भलेमानस खावेन जुतित्रां ।
ह्यचे हुनुइयाँ खावें, भलेमानस जूते खावें।
लुद्द गुई लुद्द, ध्रुवाला कड्डी न सावा।
[ध्रवण = खींचना-खसोटना]
लूट चीख हो गई, खसेटने वाला कभी हरा नहीं होता। लूट का माल अपने पास वचने नहीं पाता।
छुड़दा खरबुज़ा पित्रीं दे नां।
बहुता खरबूजा. पितरों के नाम । खरबूजा बहा जाता था तो उसे पितरां के नाम संकल्प कर दिया-बची-खुची
किसी को उंना।
लेला गिदोर्से उन कीते, इत्थुं चरे कपा:।
मेमना लिया ऊन के लिए, उलटा चरे कपास ।
लोक कत्ते गैली वत्ते, लोक चाए गैली ढाए।
लोग कातं पगली घूमे, लोग उठाएँ (चर्ला) पगली विछाए।
लोभ कुं साभ काई नई।
लांभ को कोई यश नहीं।--लोभी को कभी यश नहीं मिल सकता।
लोहा ऌंख क्रटेंदिश्रां उपरा गई विहा।
लोहा नमक कूटते उम्र बीत गई। सदा मुसीबता में ज़िंदगी कटी।
वँव धिश्रा रावी. न कोई वंत्री न कोई श्रावी।
जा बेटी रावी. न कोई (तेरे पास) जाए न कोई भ्राए । बेटी को दूर ब्याइना ।
वह सह दी क़हमाई, गंजी गई ते काणी आई।
अदले बदले की सगाई, गंजी गई तो कानी आई।
वड्डा वैरी कौन ? सक्के पिछ दा प्रत्र।
वडा वैरी कौन ? सगे वाप का बेटा।
 वड्डे घर दी अघरोड़ी नई अज़मावण दी।
बड़े घर की ख़ुरचन (भी) अन्दाज करने की नहीं होती।
 वड्यां इच वड्डी वरकत होंदी है।
बड़ों में बड़ी बरकत होती है।
 बहुयां दे मूं ते खल्यां दी पंचाई।
[पंचाई = पंच की हैसियत और अधिकार]
 बड़ों के मुँह पर जूवों की पंचाई। बड़ों का पंच वनना जूते खाने के लिए ही होता है।
```

```
वधणो त्राई वधावण कूं, खोर खण्ड खवावण कूं।
हिचकी ग्राई बढ़ाने को (ग्रीर) दूध खाँड़ खिलाने को । छोटे वरुचे को हिचकी ग्राना स्वास्थ्य का चिद्ग है।
वल बल आप कूं, न माई कूं न वाव कूं।
फिर फिर (चाहे कुछ सी हो) अपने आरप की, न साई की न वाप की।
अच्छे बुरे कमें। का फल मतुष्य को अपने आप को मिलता है दूसर किसी को नहीं।
 वस्सल भनीटे तां वो उठटी है।
[ मक्कण = तेरहना, भनीजण = तेरहा आता]
 प्याज ताहा जाता है तो गन्य उड़ती है। कोई बात खेखे तभी फैलती है।
 वांघे डांद कूं इसकां !
 चलते बैल की मंदियाँ। प्रच्छा मला काम करते की फटकार बताना।
  वांध्यां नद्यां थल करे, थलूं करे द्वित्रा।
  (ईश्वर की लीला) वहती नदिया की स्थल करती और स्थलों से दरिया कर देती है।
 । विसविस दी क्रज़ीं सड़ी ओई होदी है।
  विसविस = बहम, लाने-पीने रहन-सहन आहि में नियमा का उचित से अधिक ध्यान रखना।
   बहम की देगनी जली हुई होती है। बहुत बहुम करने से मसुष्य नष्ट है। जाता है।
   वेलान क्रवेला, ते वोके अन्या छेला।
   विश्व = मिमियाना
    वखत वेवल्न भ्रम्धा वकरा मिमियावे ।
    वेला वन्टा सार्ड टा चोर है।
   • निकम्मा भ्रादमी ईश्वर का चोर है।
     वेली जड़ी उन वेले।
     निकम्मी जाटनी ऊन बेले।
     वेले दी संध्या कवेले दी निमाज ।
     वन्त की सध्या, यंवस्त की निमाज।
      भवारखोरयां कं भकर पिल गंधी हैं।
      शक्तरपोरों के शबर मिलती रहती हैं। जैसा स्वर्ष करने की जिसे क्राइत हो, वैसी क्राय भी कसे हो ही
       शर्की कोलं शम भला जेग तुरत हुवे जवाव।
       (वधन न निमान वाले) उदार से (ता) सूम (दी) मला जो तुरस जवाव दे दे ।
                     1. 25
```

```
श्रुली श्रुम दा हिसाब बराबर थी बैंदे।
चदार कंजूस का हिसाव बराबर हो जाता है।
 शरम करे, भुक्ल मरे, घर टा करे ज़िश्रान।
(जो) शर्म करं (सो) भूख (से) मरे, घर का नुकसान करं।
 सरम वाला अन्दर बढ़्या, विसरम आख्या मैं कोल डर्चा।
शर्म वाला अन्दर घुस गया (सामने मुकाबला कर तो सकता था परन्तु इब्ज़त के ख़याल से इट गया), वेशर्म ने
कहा, सुक्त से बर गया।
शरीक दी कन्य ढावे, भाँवे आप हेठ आ जावे।
शरीक की दोवार गिरं, मले ही ख़ुद नीचे दब जावे।
शिंहाँ दे मूं कें घोतन ?
सिंहों के सुँह किस ने धोये हैं १
संग तल्हं तत्था, जित्रां तह्हू तित्रां महा।
गले से नीचे उतरा, जैसा लड्डू वैसा रायता।
संग तारे, क्रसंग वोडे।
सत्संग तैराए, कुसंग हुबोए।
संग सुई, पेट खुई।
गला सूई, पेट कुँद्या। दीखने मे पतला दुबला, पर पूरा पेट्स।
सच मरचां कूड़ गुड़, पीर पैसा रन्न गुर, जीवें त्राखी उर्वे दुर।
(तुच्छ आदमी के लिए) सत्य मिचें हैं, भूत इ है, पैसा पीर है, बहू गुढ़ है, जैसे कहे वैसे चल (चलता है)।
सजुणां सित्रानां दी फुछां दी त्रजो होंदी ए।
सजानों समिषयों की फूलों जैसी ब्रावक होती है।
सद्दी दा रज्जा।
छठी का रुप्त । सदा का रुप्त । ऐसा विश्वास है कि वच्चे की छठी के दिन माँ प्रधा कर खा से तो वच्चा सदा
रुप्त-स्वभाव होता है।
सट सांधी हे पंगताः नई सांधी।
साठ सहती है पचास नहीं सहती। बहुत की हानि करना थे। दे को बचाना।
सङ्चे कूं पड़काठ्यां पित्रां हित्यां।
[पदकाठी = (पद + काठी) मुद्दों अपने बरावर तील की सकड़ी से गदि पूरी तरह न जले तब ओ और बकड़ी उसे जलाने को
डाबी नाती है।
```

जले को पड़काठियां पड़ीं दी। मरे को भारना।

अपर है।

```
सदके पासी, घेाले पासी, भर्णींजा रोटी घर वँग खासी ।
वारी जाय मौसी, बिंबहारी जाय मौसी, भानजा रोटी घर जा खाएगा । खाली बातो से प्रेम दिखलाना ।
सप्प ई परे ते दिग्गा ई राहे।
-सॉप भी मरे थीर लट्ट मी रहे।
 सर्फा करे, पट इंडावे ते मैदा खावे ।
किजायत करे (करना चाहे) (तो) रेशम पहरे खीर मैदा खाए।
 सन्बह हेख पेर त्रिपरींदेन।
 [त्रिवरण = फैबना, त्रिवरावण = फैबाना, त्रिवरीकण = फैबाया जाना]
 रजाई देख पैर पसारे जाते हैं।
  सन्बड़ इच्ं भींह निकल आए।
  रजाई में से सिंह निकल भाषा है। एकाएक कोई भारी मुसीबत भा पढ़ना।
  सस न निनास, बीबी आप परधान ।
  न सास न ननद, बीबी स्वयं प्रधान ।
   सस न सौरा, पाए ढीजी छोरा निदोरा ।
   न मास न ससुर, पति मिखें (तुभें) निरा छोकरा। मॉं वाप भ्रादि बढ़ा सिर पर न हो तो शिष्ट संतान
   नहीं होती।
    सस विलेसी गुर्छाहियां, नूं विहेसी ब्रह्महियां।
   [ छष्ठदिया = क्रुकदियां, वेदन = सपेटना, विदेशी = सपेटेगी]
    सास वाता में वहलापनी, पतोह कुकडियाँ खूव कातेगी।
     सहज पके सा मीठा हा।
     सहज पके सो मीठा होय।
     साई वहे इन कचाने चढ़्ये, छग़ा: वहे इन गोते खांडे ।
     ्कचावा= डैंट की कोहान पर रक्ता जाने वाला लकडी का चौकार खटोला लिस के अन्दर दोनो तरफ बैठते हैं;
      मामिक कचावे पर चढं फिरते थे, गवाह गोते खात फिरते थे। गुर्दे सुस्त गवाह चुस्त।
      सार्धं वाले सटा निराले।
```

साग होडा पच्छां ताई, खिच्चड़ी हुपार ताई, सींविश्रां हुकार ताई, मत्ताड़ा निसत्तड़ा चाँके टी बुनाली ताई। [बोडा = मिसरोटी। कविता में 'खिचड़ी' का 'खिच्चडी' रूप ख्वा है] साग-रोटी रात तक, खिचड़ी दोपहर तक, सिवई ढकार तक, सारहीन भात रसोई की मुण्डेर तक।—राटी खाने से रात तक तृष्वि रहती है, इत्यादि।

बाटी कहे मैं ब्राऊँ जाऊँ, राटी कहे मंज़िल पहुँचाऊँ, दाल भात का ऐसा खाना, मेरे भरासे कहीं न जाना।

साग् मथे दा भाग्, हेवो पुत्रां कूं; दाल मेाई पित्रार्यां नाल हेवो घीरीं कूं; विह्यां गुल्लां-सिड्त्र्यां हेवो नेारी कूं; साग—माथे का भाग—पुत्रों को दो, दाल—(ग्रपने) प्यारों के साथ मोई—वेटियों को दो; विद्यां—गालें जलाने वाली—पत्ताहुग्रों को दो। सांफी बाब न रोवे कोई।

सांभी बाब न रावे कीई। साम के बाप की कीई नहीं राेेेंडा।

साधां क्रूं के सवाधां नाल ? सरो मलाई आवरण हे। साधुओं को खादों से क्या ? मलाई से सना ख्राने दे। किसी साधु से पूछा गया कि आप को मलाई हटा कर दूध दिया जाय या मलाई-समेत। उस ने बड़ा वैराग्य दिखलाते हुए उक्त न्तर दिया।

साल टा त्रे-सौ-सठ हिहाड़ा हे। साल का वीन सौ साठ दिन है।

सावरा साग् मथे दा भागु, पेकी खट्ट वैठी तक । ससुराल का साग माथे का भाग, माथके की खाट बैठी ताक । मसुराल में माग-पात खा कर रहना भी अच्छा, माथके में पहुंगी पर बैठे रहना भी अच्छा नहीं।

साँवितित्रां मनभावितित्रां, गोरी गोए दा पित्र ।
सब्भे गोर्यां छोड के दिका साँविती घित्र ।
[पित्र = विष्ड]

सॉबलियों मनमोहिनियों (होती हैं), गोरी गोवर का पिंड। -सब गोरियों छोड़ कर एक ही सॉबली लें।

सित्राणा को विट ते बांदे।

स्थाना कीम्रा बीठ पर वैठवा है। असुक म्रादमी स्थाना है ता क्या, वह स्थाने कीए की तरह है।

सिकद्यां दी गंजी त्रोड़े पई पंजी।

[सिक्ग्य = तरसना, सक्षी = मध्य, चारपाई]

(सन्तान के लिए) तरसने वाले। की गंजी (बेटी अधवा वहू भी) चारपाई तेव्हती रहे। जिन्हें तरस तरस कर वहू अधवा बेटो सिली हो; उन के यहाँ वह अंगडीन होने पर भी आदर पाती है।

सिकवें सिकवें रन लादी, सिर ते वहे पण्ड वृद्धी।

[पण्ड=गठरी, मोटरी]

तरसंते वरसंते बहु मिली, (उसे) सिर पर गठरी बाँधे (बना कर) फिरता है।

सिर चिट्टा, अकल फिट्टा ।

सिर सफ़ेंद्, श्रकत विगड़ा।

सिर तूं तत्थी छोई, मैहा के करेसी कोई।

सिर से लोई उतर गई, (तो) मेरा कोई क्या करंगा ? निर्लक्ष का कोई कुछ नहीं विगाड़ सकता।

सिर वहें सरदारां दे, दिढ वहें शडकारां दे, पेर वहें गॅवारां दे।

सिर वड़े सर्दीरां के, पेट वड़े साहुकारीं के, पैर वह गैंवारा के।

सिंसार हुमुई चुंत्राती है।

[चुधातां = प्रधनली लकडी जो काला कर दें]

ससार दुसुँही चुँत्राती है।

सिंसारी कण्ड्यां टी वाडी है।

संसार कॉटों की वाड़ है।

सीए। उने जेरे थल ते गञ्जेन, मा-पिड उने जेरे पहुढे कञ्जेन।

[धल = सुता संदान]

. समर्था वही जो सरं-स्राम गरजें, माँ-वाप वही जो परदे हकें (लाज रक्खें)। समर्था प्राय: गुँहफट होते हैं, मॉ-वाप सन्तान की लाज रखते हैं।

सुई पा वड़देन. सलाई पा निकलदेन।

सूर्ट डाल कर घुमते हैं, सलाई डाल कर निकलते हैं। (नौकर चाकर) पहले दोन वन कर आते हैं, पीछे शोख पन कर निकलते हैं।

मुक्लां क हंटेंदी गां. दुख न वारा हे ।

मुर्गों को टैंटनी हैं, (पर) हु.स्य (सुपर की) वारी नहीं (स्नाने) देखा।

F. 26

```
सुल्या लावे ऋत्र, दुल्या खावे धन्न ।
सुली खावे घन, दुखीं (बीमार) खावे धन।
सुत्ती दा ऋहा खा गई कुत्ती।
सोई (हुई) का म्राटा खा गई कुतिया। सदा जागरूक रहना चाहिए।
सौरा त्रावे तां चरला घुके, सस केंद्रे क्रागं क्रके ?
[बुके = घृ घू आवाज़ करे; कूके = चीखे]
ससुर म्रावे तो चरख़ा घूँ घूँ करे (तेज़ी से चले), सास किस के सामने शिकायत करे ?
सौ सित्राएं। मत हिका, सौ विलांगे गंढ हिका।
सौ स्याने मत एक, सौ घुमाव गाँठ एक।
हुँगाई आई, मुत्राई गई ।
[हँगाई = हगनाः सुत्राई = मृतना]
हगते त्राई, मूतते गई। जैसे वे दोनो क्रियार्थे साथ साथ होती हैं, उसी प्रकार फट त्राई धौर फट गई।
हट्टी ते बावण नई ढींदा, 'उड़दा उड़दा तोल'।
दुकान पर बैठना नहीं मिलता, (कहते हैं)—'उड़ता उड़ता (ज्यादा ज़्यादा) तोलः।—दुकानदार के साथ उन का
इतना लिहाज-मुलाहजा नहीं है कि दुकान पर बैठना भी मिल सके, पर चाहत हैं कि दुकानदार उन्हें
ल्यादा तोल दे। इस उन्हे अपने घर घुसने भी नहीं देना चाइते, पर वे चाहते हैं हमारे घर आर कर खा
भी जॉय।
हत्थुं डिवीने, ज़ामन न पुत्रीने।
[पावस = पहना; पुवीजय = पहा जाना]
हाय से (पक्ले से मले ही) दिया जाए, (किसी का) ज़ामिन न बना जाय।
इथ कङ्ङ्ण कूं आरी क्या ?
हाथ कडून को आरसी क्या ?
हथ काना, शार दिवाना।
[काना = सरकण्डा]
हाथ में मरकण्डा, शहर (भर में) दीवाना (हुआ फिरता है)। लड़का बगल में डँडोरा शहर में।
हथ न लगो तां वय किथाई दुर वैंटी हे ?
विय=बस्तु]
हाथ न लगे तो वस्तु कही चली (चल कर) जाती है ?
```

```
इथ न वेदा, 'यू खट्टे हेन'।
हाथ पहुँचता नहीं, (कहते हैं) "शू खट्टे हैं"। श्रंगुर खट्टे हैं।
हथ पुराणे खोसड़े वसन्ते हुणां श्रापनी।
[स्रोसडा = फटा जूता, बसन्ते हुर्गा = बसन्ते जी]
हाथ में पुराने फटे जूते (लिये) बसन्ते साहब आए हैं।
हथ विच होवनी रोकड़े, सँवीं-संम विश्राह ।
[सवीं-सम = सीम होते ही]
हाय में नकद (पैसे) हों (वो) मांभ होते ही (जल्दी) ब्याह (हो सकता है)।
 हरकत इच वरकत होंदी है !
 हरकत (गति) में बरकत होती है।
 हाड़ दा हुम्भ, सावण दा अम्ब, भद्रचो टा अम्बरतफल ।
 [डम्भ ≈ खद्दा तीला फली
 ग्रापाद का (ग्राम) खट्टा तीखा फल, सावन का (ग्राम) ग्राम, मादों का (ग्राम) ग्रमृतफल।
 हिक अलाई, हुमा मूं ते!
 एक (तो) कहूँ, (ग्रीर) दूसरे मुँह पर।
  हिक खान्दे नई, हिक लांधे नई।
  एक खाते नहीं, एक पाते नहीं।
  हिक चुप सौ सुख।
  एक चुप सी सुख।
   हिक चोर, इ्का चतरा, त्रीका शरम नई कतरा।
   णक चोर, दूसरे चतुर, तीसरे जरा भी शर्म नहीं।
   हिक ही है ते हू पिछावें हेन।
   एक दिन है और दो परखाइयाँ हैं। समय सदा एक सा नहीं रहता।
    हिक थोक उच कड़ाई हू तलवारां मां न ?
    एक न्यान में कभो दो तलवारें समाती हैं १
    दिक दर बुन्ने, से दर होड़े।
    (भगनात्र) एक द्वार बन्द करता है तो सी द्वार खोल देता है।
     रिक न आपला, सब्धे प्राचे।
     एक घपना नहीं, सभी पराये हैं।
```

```
हिक न खट्टां, खावां चार ।
एक नहीं कमाऊँ, (ग्रीर) खाऊँ चार।
हिकनां दा तेल नई बुलदा, हिकनां दा मुत्र ई बुलदे।
[हिकनां दा = एकें। का]
कड्यो का तेल नहीं जलता, कड्यो का मृत भो जलता है। अपनी अपनी किस्मत ।
हिक पन्ध डूकारिज।
एक पन्थ दे। काज।
हिस पिनएां, हुमा हत्तवे दी ख़रैत ।
एक (भीख) मॉगना, दूसरे हत्तवे की ख़ैरात ।
हिक मच्छी गन्दी, जल सारा गन्दा।
एक मछली गन्दी, जल सारा गन्दा।
हिक मोए, वए उगम्ये, कडी न खुट्टे राँद ।
[उग्मण = उद्गमन, गर्भ में पड़ना, राद = खेल]
एक मरे, दूसरे गर्भ में पड़े, खेल कभी ख़तम न होने।
हिक हिक हू यारां, त्रे अठारां।
एक एक दो ग्यारह, तीन अट्ठारह। एक श्रीर एक ग्यारह।
हिको ईद बरात हिक्के ज़ुम्मेरात।
या तो ईद बरात या जुमेरात । दोनो तरफ़ श्रति ।
हिक्के का खड़ा पाणी ई त्रक वैंदे।
एक ही जगह खड़ा (हुआ) पानी (भी) सड़ जाता है।
हिक्के मेाले कडाई चावल निकल्ये ?
[मोला = मूसल]
एक मूचल (मारने) से कभी चावल निकले ? किसी काम में सहसा सफलता नहीं मिलती।
हीजङ्चां दें घर पुत्र जम्या हाई, चुम चुम मार सट्या हार्ने !
हिजड़ों के घर पुत्र पैदा हुआ था, (उन्हों ने) चूम-चूम कर मार डाला था !
 हुण डुद्धी थर्णे पोंदी हे ?
व्यव (क्या) दुष्टी (गई) थनों में पड़ती है ? श्रव पछताए होत क्या, जब चिड़ियाँ चुग गई खेत ?
 होवणहार हो कर मिटे, सीता किलं बन भोग्ये ?
होनहार हो कर मिटवी है, (भ्रन्यथा) सीता ने क्यों बन भोगा ?
```

१० वैयक्तिक



महामहोपाष्याय राथ वहादुर गौरीशकः होराचव् स्रोमा हिं॰ स॰ १न३म कादियावाव् की यात्रा के समय कारागढ़ में बतारा हुया कित्र। वस समय ज्ञापने गिपिनार की चहान पर खुदे हुए सक्राट् स्रताक के अभिवेखों की ख़ार्ने तैयार की यी, जो इस चित्र में देख पढ़ती है। ]

पं० गौरीशङ्कर हीराचन्द्र घोम्ना का जन्म विक्रमा संवत् १६२० साहपार छ द्वितीया को सिरोही राष्ट्रिया में एक सहस्र घौदीच्य ब्राह्मण के यहाँ हुआ। सहस्र घोत्ने च्यां की एक शाला सिरोही राष्ट्रिया में एक सहस्र घौदीच्य ब्राह्मण के यहाँ हुआ। सहस्र घोत्ने च्यां की एक शाला सिरोही राष्ट्रिया नाम से गोरवाल कहलाती है। आबू के घास-पास इन की काफ़ी विक्तयाँ हैं, दि बाइस प्रमुख हैं धौर वाइस-स्थान नाम से ख्यात हैं। श्रेम्ना जी इसी शाला के हैं। इन के दादा का पीतान्त्र प्रमुख हैं धौर वाइस-स्थान नाम से ख्यात हैं। श्रेम्ना जी इसी शाला के हैं। इन के दादा का पीतान्त्र एक विद्याच्यान और कर्मनिष्ठ ब्राह्मण थे। इन के चार पुत्र हुए—नन्दराम, भूर जी की पीरिशङ्कर । ६ वर्ष के होने पर बालक गौरीशङ्कर को गॉव की पाठशाला से पढ़ने विठाया की हैं। श्रेम से श्रेम से साल तक शिला पाई, जिस मे हिन्दी पढना, लिखना, पट्टी-पहाड़ा और खेडा-बहुत हिसार साल के होने पर यहापेवीत संस्कार के बाद कुल-परिपाटो के अनुसार इन्हें ग्रुह यजुर्वेद प्रारर का गया। वालक की स्मरणशक्त बहुत तीव्र थी। एक बार सम्पूर्ण वेद पढ़ लेने के बाद, ४० अध्याय एक एक कर कर है सुना दिये।

वालक की प्रतिसा देख कर पिता ने उसे उच्च शिचा दिखाने का निश्चय किया, पर घर को बादि स्थित बहुत ख़राव थी। इन के दादा पीतान्यर अच्छे ज्यापारी थे। मेवाह के पहाड़ी प्रदेश सोसट की सिरोही राज्य के बीच सारा ज्यापार उन्हों के ज़रिये होता था। इस के अख़ावा वे अफ़ीस का भी ज्यापा करते थे। इस से उन्हें आमदनी भी ख़ूब थी, पर उन के बाद हीराचन्द्र जी के सब से बढ़े साई सद्यों से से अख़ावापीछा बिना सोचे ही जोनदेन में सारा रुपया बरबाद कर दिया। ऐसी हालत में सिरा में से के और कोई घन्या न रहा। श्वयं हीराचन्द्र को पढ़ने जिसने का बहुत शौक था। उन्हों ने बहुत की स्वयं अपने हाथ से नक्छ कर इकट्टे किये थे। जिस्ते को कागज़ को घोट कर चिकना करना, जार किया अपने हाथ से नक्छ कर इकट्टे किये थे। जिस्ते के कागज़ को घोट कर चिकना करना, जार किया अपने हाथ से करते। घर की हाज़त सुधारने को उन्होंने के सन्दर्शन बनाना आदि सब काम ये अपने हाथ से करते। घर की हाज़त सुधारने को उन्होंने के नन्दराम को वंदई में सुनीमी करने मेज दिया था। वालक गौरीशहूर को भी उच्च शिचा दिखाने के वहें भाई के पास वंदई मेज दिया गया।

राजपूराने में तब रेल न थी। उस समय के लोगों के लिए रेल एक अचन्सा था। एक लौटे आप के एक मित्र ने गाँव में रेल का वर्षन यों किया था— डिट्बों को एक-दूमरे से जोड़ के आगे एक लोहे का घोड़ा होता है, जो सब को खीचता है। अस्तु, वंबई जाने को रेल पर करा इन्हें गाँव से अपने वहें माई ओंकार जी के साथ १६० मील पैदल चल कर अहमदाबाद पहुँचना पूर्व समय आप की उम्र १४ साल की थी। पहले पहल रेल देख कर आप इतने प्रसन्न हुए कि दो घंटे के ए एकटक उस के संचालन आदि की प्रक्रिया की बड़े ध्यान से निहारते रहे।

वंबई में कुछ दिनो तक एक प्राइवेट स्कूल में गुजराती सीखनं के वाद गोकुलदास-नेजर्गा स्कूल में भरती हुए। इन्हों दिनों स्व स्कूल में भरती हुए। १७ वर्ष की उम्र में एल्फिस्टन-हाई-स्कूल में भरती हुए। इन्हों दिनों स्व विद्यालरमो-पाठशाला में संस्कृत धीर प्राकृत का भी ग्रध्ययन चला करता। कालवादेवी में इन के भाई क

| स्यु. स्यु<br>५९<br>५७<br>१९<br>१९                                                     | पक्ति<br>४<br>३<br>३<br>ऋनेक तस्सम शब्दों मे<br>१९ | ऋगुद्ध<br>पाइऋाखें<br>ठीक<br>ज, ब<br>जाय।                                                                                                                   | टि<br>य<br>ड | ন্ত<br>ছেম্মজি<br>ক<br>', ঘ<br>নায,                                                                                                                         |                          |
|----------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
|                                                                                        |                                                    | ( 1441.                                                                                                                                                     |              |                                                                                                                                                             | •                        |
| १ १ ९ ९ १ २ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १ १                                                | २४<br>१२७०१०४६७१२<br>१४६२९४                        | रहाठो<br>कलचुरके<br>मोहिने<br>लावेड़<br>पाटपकर<br>श्रारम्भ होता<br>तातवीनी<br>राजहरीय<br>सक्ते<br>सुख्यायात्म<br>ने<br>रायपुर<br>तब इससे<br>वकील की<br>१७६७ |              | रहांट<br>कल चुरी<br>मोहिते<br>तावडे<br>होता<br>राजद्वारीय<br>संवरसरे<br>सुख्यामाल्य<br>के रामपुर<br>हसी ल के मे<br>बकी ल के मे<br>बस्तम्बन्धी<br>से स्वस्ति | महाराज                   |
| रम<br>रम<br>रम<br>रम<br>३७<br>३५                                                       | १६<br>२३<br>२४<br>२५<br>२०<br>३३<br>१३             | तस्तिसिह्<br>१८०३<br>• ने।<br>देवावा<br>इतिहासांत मह                                                                                                        |              | १८०३ मे<br>की<br>ठेवावा<br>इतिहासांत शि<br>लुटएयात<br>क्षीरखान या                                                                                           | वाजी महाराजाऱ्या<br>पैकी |
| හි<br>හ<br>දිදි<br>දි<br>දි<br>දි<br>දි<br>දි<br>දි<br>දි<br>දි<br>දි<br>දි<br>දි<br>ද | १५<br>३२<br>१०<br>१४<br>२<br>२<br>२<br>२           | कुटरनाः<br>दिलीरखान पै<br>हत्याप्रमाखे<br>का<br>चसूद<br>नख्याकरिता<br>महारानी<br>स्नावन                                                                     |              | हप्याप्रमाये<br>कीं<br>नमूद<br>नेखाकरितां<br>महाराजानी<br>सगबून                                                                                             |                          |

| पृष्ठ      | पक्ति              | त्रगुद्ध                    | शुद्ध                                 |
|------------|--------------------|-----------------------------|---------------------------------------|
| ४५         | २३                 | ताव्याद्                    |                                       |
| ઝદ         | 8                  | निचाच                       | तांच्यात                              |
| 33         | २३                 | समजले जाते                  | तिचाच                                 |
| ४९         | २१                 | स्वानया                     | समजले जात                             |
| >>         | <del>२</del> ३     | जुन्या नांवाखाली            | स्वारचा                               |
| ,,         | 38                 | . <b>ढ</b> पलेला            | नावाखाली जुन्या                       |
| 88         | <b>३३</b>          | १७२४                        | <b>ठरले</b> ला                        |
| 1,         | 32                 | १७३९                        | १७२१                                  |
| ′ ५०       | १९                 | खळवळले                      | १७२९                                  |
| 1)         | ٦,                 | सळ्यळत<br>होवांचेही         | खवळले                                 |
| 51         | २९                 | हापायहा<br><del>वैकास</del> | <u>दोघांचेही</u>                      |
| ५१         | १३                 | चैाथसरशमुखीचो<br>१७५७       | <b>चैाथसरदेशमुखीची</b>                |
| ५१         | . ``<br><b>२</b> ६ |                             | १७५९                                  |
| प२         | १५                 | <b>हा</b> नीघेतली           | हातीं घेतली                           |
| ५२         | <b>२</b> १         | पुढे                        | पुढे सबसिहियरी श्रालायन्स             |
| 43         | 8                  | साय                         | माध्य                                 |
| 43         | २०                 | <b>डो</b> ले                | बोळे                                  |
| *1         | २३                 | द्धिका                      | दिधका                                 |
| 13         | ٠,<br>۲ <u>۲</u>   | वापरीति                     | वापरीत                                |
| 48         | <b>१</b> 5         | तेचे                        | तेथे                                  |
| ५६         | ۱٦<br>ون           | विधेची                      | विद्येची                              |
| 40         | २२                 | मुक्तीचा                    | _^                                    |
| . 4E .     | ,,                 | सुद                         |                                       |
| "          | 4                  | शीच                         | युद्ध                                 |
| 79         | ११                 | सेष                         | तरीचि                                 |
| 2)         | ,`\<br>१२          | चावी <sub>-</sub> द्व:      | ऐव<br>——                              |
| 49         | ३३                 | <b>चद्</b> वलेल्या          | चावी .                                |
| <b>₹</b> o | ३०                 | सेति                        | ज् <b>र्वलेल्यां</b>                  |
| 33         | ३२                 | <b>च</b> त्राघईस            | . होते                                |
| Ę۶         | રેલ                | <b>ह</b>                    | ं <b>डब</b> घईस                       |
| દર્        | 4) <del>5</del>    | लावकीप्र <b>मा</b> णे       | <b>लक्सान होईल</b> हे                 |
| ٤٥́        | <b>९</b> .         | योखयाच                      | लायकी प्रमाण                          |
| Éź         | ₹ <b>0</b> .       | श्रापतया                    | योहयाच                                |
| Εą         | 3                  | पद्यत                       | त्रापस्या                             |
|            | •                  | एकच्या                      | पद्धत                                 |
| 5          | <b>-</b> 0.0       | (विभाग ६)                   | <sup>एक</sup> ट्या                    |
| 9          | 5,88               | सवर्षण                      |                                       |
| 9          | Ę<br>१⊏            | my                          | समवसर्ग                               |
|            | 10                 | Mahendraverman              | may                                   |
|            |                    | urerman                     | Mahendravai man                       |
|            |                    |                             | a a a a a a a a a a a a a a a a a a a |

| (8)      |                  |                          |                           |
|----------|------------------|--------------------------|---------------------------|
| वृष्ठ    | पं <del>चि</del> | त्रशुद्ध                 | য়ুক্ত                    |
| g        | २९               | Pravibhajyu              | pravibhajya               |
| १०       | ₹                | i e                      | (r e.                     |
| १०       | १म               | Chandrapai bha           | Chandraprabh.             |
| १४       | 8                | bh <b>üm</b> ī           | bliūmi                    |
| 88       | १७               | dand                     | danda                     |
| १४       | ३२               | Jaina                    | Jaina paintings           |
|          |                  | ( विभाग ७ )              |                           |
| २०       | ₹8               | sort                     | soil                      |
| २१       | २०               | her                      | her son                   |
| २१       | २५               | Kings                    | kings                     |
| २२       | २१               | े पयोधिम्याम्            | पयोधिभ्याम्               |
| २२       | २१               | श्रीरिवासिता             | श्रीरिवामिता              |
|          |                  | (विभाग ८)                |                           |
| ११       | v                | महा ११४                  | (महा ११४)                 |
| ११       | १५               | मधुमति                   | · मधुमती                  |
| ११       | २१               | ∙माहिष्म ति              | माहिष्म ती                |
| ११       | રજ               | विद्दित                  | विद्धितं                  |
| ११       | ३०               | सावेतुं कैवृत्त.         | सा <b>वर्तुंकै</b> र्दृतः |
| १२       | <b>લ</b>         | वसमाच                    | व समाच                    |
| १२       | ų                | कुन्ति                   | <b>कुन्</b> ती .          |
| १२       | . Ę              | कांतिमति                 | कान्तिमती                 |
| १३       | १९               | खट्वांगानाम              | खट्वांगां नाम             |
| <b>?</b> | ॅ२०              | भष्टांच                  | भ्रष्टांच                 |
| १३       | २३               | तोर्थमना <b>डु</b> हंनाम | त्तीर्थमानडुइं नाम        |
| १३       | <b>३</b> १       | सन्नदेः                  | सन्नादैः                  |
| १३       | ३२               | सोवितं                   | सेवितं                    |
| १४       | ् २३             | देशाची                   | देशांची                   |
| १५       | 5                | बाहुन्तूर                | ह्या हुन्नर               |
| १५       | ३०               | जमद्ग्रीचा ता            | जमद्ग्निची ती             |
| १६       | ११               | <b>ग्र</b> नडुह          | <b>ग्रन</b> डुह्          |
| १६       | १६               | एकत्र                    | एकच                       |
| १७       | र९               | १९०                      | सन् १९०४                  |
| १८       | १९               | ग्रोख                    | <b>म्रोरं</b> ब           |